

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

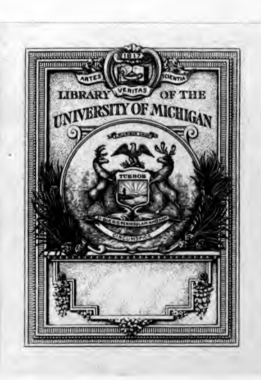
Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

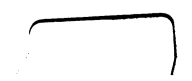
Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

B 1,085,682



DF 501 .V8





# **3YZANTINA XPONIKA**

ΤΟΜΟΣ ΔΕΥΤΕΡΟΣ

# AHTIÄCKIÄ BPEMEIHIKK

издаваемый

ПРИ

ТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ

подъ редакцию

1Pedervio

B. 9. Perens

MB II

16

# BYZANTINA XPONIKA

#### ΤΟΜΟΣ ΔΕΥΤΕΡΟΣ

# BUZAHTINCKIN BPEMEHHUKT

ИЗДАВАЕМЫЙ

ПРИ

## императорской академіи наукъ

подъ редакцию

В. Г. Васильовскаго Ординариало Академина.

В. Э. Реголя
пр.-доц. Сиб. Уинверситета.

томъ п

Съ 9 рисунками.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1895.

KOMMRCCIOHEPT:

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. Leipzig.
C. Ricker, Königsberger Str. 20.

AIBBUS NI Q3 KBIRT

Напечатано по распоряженію Императорской Академіи Наукъ. С.-Петербургъ, декабрь 1895 года.

Непремънный Секретарь, Академикъ Н. Дубросинг.

'Εκδίδοται τύποις ἐγκρίσει τῆς 'Αὐτοκρατορικῆς 'Ακαδημείας τῶν 'Επιστημῶν. 'Εν Πετρουπόλει, μηνὶ δεκεμβρίφ ἔτους 1895-ου.

Ο ἰσόβιος γραμματεύς, ἀκαδημεικός Ν. Δουμπρόβιν.

Hick and a Reg (atter) feelstein 12-26-35 31510

## ОГЛАВЛЕНТЕ ВТОРАГО ТОМА. ПЕРІЕХОМЕНОН ТОΥ ΔΕΥΤΕΡΟΥ ΤΟΜΟΥ.

### Отдълъ І.

### MEPOΣ A'.

### Изслъдованія и матеріалы.

### Μελέται καὶ ύλαι.

|                                                                                        | Стр.  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| О нъкоторыхъ трудахъ Димитрія Хоматіана, какъ историческомъ матеріаль. II. М. Дринова. |       |
| Περί τινων συγγραμμάτων Δημητρίου τοῦ Χωματιανοῦ ἐξ ἰστορικῆς ἐπόψεως ὑπὸ Μ. Δρίνωφ    | 1     |
| О тайной исторіи Прокопія. Б. Панченко.                                                |       |
| Περί τῶν Άνεκδότων τοῦ Προκοπίου ὑπὸ Μ. Π. Πάντζεγκο 24.                               | . 340 |
| О названіяхъ Мизиера, Мизиерасъ, Мистрасъ. Г. Хаджиданиса.                             |       |
| Μυζήθρα, Μυζηθρας, Μυστρας ὑπὸ Γ. Χατζιδάκι                                            | 58    |
| Хроника Логоеста на славянскомъ и греческомъ. В. Васильевскаго.                        |       |
| Τό χρονικόν του Λογοθέτου εν τη σλαβική και ελληνική γλώσση ύπο                        |       |
| Β. Βασιλιέφσαη.                                                                        | 78    |
| Синодальное постановленіе патріарха Сисиннія о нев'інчаніи второ-                      |       |
| брачныхъ. А. Павлова.                                                                  |       |
|                                                                                        |       |
| Συνοδική διάταξις τοῦ πατριάρχου Σισιννίου περί τοῦ μή στεφανοῦσθαι                    | 150   |
| τοὺς διγάμους ὑπὸ Ά. Πάβλωφ                                                            | 152   |
| Каноническіе отв'яты Никиты, митрополита Ираклійскаго (XI—                             |       |
| XII въка), въ ихъ первоначальномъ видъ и въ поздивишей                                 |       |
| переработкъ Матеея Властаря. А. Павлова.                                               |       |
| Κανονικαὶ ἀποκρίσεις Νικήτα μητροπολίτου Ἡρακλείας (ια'—ιβ' ἐκατ.)                     |       |
| κατά τε το πρωτότυπον και την μεταγραφήν Ματθαίου του Βλα-                             |       |
| στάρεως (ιδ΄ έχατ.) ὑπὸ Ά. Πάβλωφ                                                      | 160   |
| Personal Parties December                                                              |       |

|                                                                                                                                                           | Стр. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| <b>х Ви</b> вшній и внутренній видъ храма св. Ирины въ Константино-                                                                                       |      |
| поль. Д. Бъляева. Съ 3 рисунками (табл. I—III).                                                                                                           |      |
| Έξωτερική καὶ ἐσωτερική ὄψις τοῦ ἐν Κ/πόλει ναοῦ τῆς ἀγίας Εἰρήνης                                                                                        |      |
| ύπο Δ. Μπελιάεφ. Μετά γ΄ εἰκόνων (Ι—ΙΙΙ)                                                                                                                  | 177  |
| Этюды по Византійской эпиграфикѣ. III. В. Латышева.                                                                                                       |      |
| Μελέται βυζαντινής ἐπιγραφικής. Μελέτη Γ΄ ὑπὸ Β. Λάτυσσεβ                                                                                                 | 184  |
| Къ объясненію надписи съ именемъ императора Юстиніана, най-                                                                                               |      |
| денной на Таманскомъ полуостровъ. Ю. Кулаковскаго.                                                                                                        |      |
| Συμβολή πρός έρμηνείαν ἐπιγραφῆς όνομαζούσης τὸν Ἰουστινιανὸν αὐτο-                                                                                       |      |
| κράτορα, ευρεθείσης δ' έν τη χερσοννήσω Ταμάν υπό 'I. Κουλα-                                                                                              |      |
| _ χόφσκη                                                                                                                                                  | 189  |
| Половая мозаика церкви св. Евангелиста Іоанна въ Равеннъ.<br>Е. Ръдина. Съ 5 рисунками (табл. IV—VIII).                                                   |      |
| Ψηφιδωτὸν έδαφος τῆς ἐν Ῥαβέννη ἐκκλησίας τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ                                                                                           |      |
| Εὐαγγελιστοῦ ὑπὸ Ἐ. Ῥέδιν. Μετὰ ε' εἰκόνων (ΙΥVIII)                                                                                                       | 327  |
| Прибавленіе къ статьъ: «О значеніи славянскаго перевода Малалы».                                                                                          |      |
| С. Шестакова.                                                                                                                                             |      |
| Προσθήκη εἰς τὸ Περὶ τῆς ἀξίας τῆς σλαβικῆς μεταφράσεως τοῦ χρονι-                                                                                        |      |
| κοῦ Ἰωάννου Μαλάλα ὑπὸ Σ. Σσεστακώφ                                                                                                                       | 372  |
| Кононическіе отв'яты Никиты, митрополита Солунскаго (XII в'яка).                                                                                          |      |
| А. Павлова.                                                                                                                                               |      |
| Κανονικαὶ ἀποκρίσεις Νικήτα μητροπολίτου Θεσσαλονίκης (ιβ' έκατ.) ὑπὸ                                                                                     |      |
| Ά. Πάβλωφ                                                                                                                                                 | 378  |
| Синодальный актъ Константинопольскаго патріарха Михаила Ан-                                                                                               |      |
| хіала 1171 года о привод' архіереевъкъприсяг на в' врность                                                                                                |      |
| императору Мануилу Комнину и его новорожденному сыну                                                                                                      |      |
| Алексью, съ формой самой присяги. А. Павлова.                                                                                                             |      |
| Συνοδικός τόμος τοῦ Κωνσταντινουπόλεως πατριάρχου Μιχαήλ τοῦ τοῦ.                                                                                         |      |
| Άγχιάλου (ἔτει 1171) ὑπὸ ἀ. Πάβλωφ                                                                                                                        | 388  |
| Акты такъ называемаго послъдняго Софійскаго собора (1450 г.) и                                                                                            |      |
| ихъ историческое достоинство. Х. Папаіоанну.                                                                                                              |      |
| Τὰ πρακτικά τῆς λεγομένης Ύστάτης ἐν τῆ Ἁγίᾳ Σοφίᾳ Συνόδου καὶ ἡ                                                                                          | 394  |
| ίστορική τούτων άξία ύπο Χ. Παπατωάννου                                                                                                                   | 394  |
| О рукописномъ преданіи «Тайной Исторіи Прокопія». М. Краше-<br>нинникова.                                                                                 |      |
| Περὶ τῶν ἀντιγράφων τῶν ἀνεκδότων τοῦ Προκοπίου ὑπὸ Μ. Κρασενίν-<br>νικωφ                                                                                 | 416  |
| Синодальное постановленіе Константинопольскаго патріарха Харитона (1177—1178 г.) о третьемъ бракѣ, редактированное<br>Өеодоромъ Вальсамономъ. А. Павлова. |      |
| Συνοδική πράξις τοῦ Κ/πόλεως πατριάρχου Χαρίτωνος (1177—1178) περί<br>τοῦ τρίτου γάμου μεθ' ἐρμηνείαν τοῦ Θεοδώρου Βαλσαμῶνος                             |      |
| ύπὸ Ά. Πάβλωφ                                                                                                                                             | 503  |
|                                                                                                                                                           |      |

•

| Триклиній базилики Урса въ Равеннъ. Е. Ръдина. Съ 1 рисун-<br>комъ (табл. IX).                                                                                                 | Стр.                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Τὸ τρικλίνιον τῆς ἐν Ῥαβέννη βασιλικῆς Οὕρσου ὑπὸ Ἐ. Ῥέδιν. Μετὰ α΄ εἰκόνος (ΙΧ)                                                                                               | 512                                           |
| Къ исторіи «Пренія панагіота съ азимитомъ». М. Сперанскаго.                                                                                                                    |                                               |
| Συμβολή εἰς τὴν «Ἱστορίαν τοῦ μετὰ ἀζυμίτου διαλόγου παναγιώτου» τινὸς ὑπὸ Μ. Σπεράνσκη                                                                                        | 521                                           |
| Къ вопросу о договорахъ русскихъ съ греками. А. Димитріу.<br>Περί τῆς μετὰ τῶν Βυζαντινῶν συνθήκης τῶν Ῥώσων ὑπὸ Ά. Δημη-                                                      |                                               |
| тріоо.<br>Къ критикъ текста хроники Георгія монаха. С. Шестакова.                                                                                                              | 531                                           |
| Κριτική συμβολή εἰς τὸ κείμενον τοῦ χρονικοῦ Γεωργίου Μοναχοῦ ὑπὸ                                                                                                              | P F 1                                         |
| Σ. Σσεστακώφ                                                                                                                                                                   | 551                                           |
| Άρχαία μαρτυρία περὶ τῆς ἐν Βλαχέρναις καταθέσεως τῆς τιμίας ζώνης                                                                                                             |                                               |
| τῆς Θεοτόκου κατὰ νέαν ἐρμήνειαν σχέσιν ἔχουσα πρὸς τὴν εἰς<br>Βυζάντιον ἐπιδρομὴν τῶν Ῥώσων ἔτει 860-ῷ ὑπὸ Χρ. Λόπαρεβ                                                        | 581                                           |
| ·                                                                                                                                                                              |                                               |
| •                                                                                                                                                                              |                                               |
|                                                                                                                                                                                |                                               |
| Отдълъ II.                                                                                                                                                                     |                                               |
| Отдълъ II.<br>1. 2. Критика и Библіографія.                                                                                                                                    |                                               |
|                                                                                                                                                                                |                                               |
| 1. 2. Критика и Библіографія.                                                                                                                                                  |                                               |
| 1. 2. Критика и Бивліографія.  Α΄. Β΄. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Ε. Α., Посланіе съ исповѣданіемъ вѣры, посланное отъ всѣхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 475                                           |
| 1. 2. Критика и Библіографія.  Α΄. Β΄. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Ε. Α., Посланіе съ исповѣданіемъ вѣры, посланное отъ всѣхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681                                           |
| 1. 2. Критика и Библіографія.  Α΄. Β΄. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Ε. Α., Посланіе съ исповѣданіемъ вѣры, посланное отъ всѣхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682                                    |
| 1. 2. Критика и Бивліографія.  Α΄. Β΄. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Ε. Α., Посланіе съ исповъданіемъ въры, посланное отъ всъхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681                                           |
| 1. 2. Критика и Бивліографія.  А'. В'. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Е. А., Посланіе съ исповѣданіемъ вѣры, посланное отъ всѣхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682                                    |
| 1. 2. Критика и Библіографія.  А'. В'. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Е. А., Посланіе съ исповъданіемъ въры, посланное отъ всъхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682<br>684<br>693                      |
| 1. 2. Критика и Бивліографія.  А'. В'. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Е. А., Посланіе съ исповъданіемъ въры, посланное отъ всъхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682<br>684<br>693<br>255               |
| 1. 2. Критика и Бивліографія.  А'. В'. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Е. А., Посланіе съ исповѣданіемъ вѣры, посланное отъ всѣхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682<br>684<br>693<br>255<br>474        |
| 1. 2. Критика и Библіографія.  А'. В'. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Е. А., Посланіе съ исповъданіемъ въры, посланное отъ всъхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682<br>684<br>693<br>255<br>474<br>677 |
| 1. 2. Критика и Бивліографія.  А'. В'. Віβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Е. А., Посланіе съ исповѣданіемъ вѣры, посланное отъ всѣхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682<br>684<br>693<br>255<br>474        |
| 1. 2. Критика и Библіографія.  А'. В'. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.  Е. А., Посланіе съ исповъданіемъ въры, посланное отъ всъхъ святогорцевъ къ царю Михаилу Палеологу | 681<br>682<br>684<br>693<br>255<br>474<br>677 |

|                                                                | _       |
|----------------------------------------------------------------|---------|
|                                                                | Стр.    |
| Арсеній, Епископъ, Нила Дамилы, іеромонаха критскаго, отв'єтъ  |         |
| греко-латинскому монаху Максиму                                | 464     |
| — Нила митрополита Родосскаго 4 неизданныхъ сочиненія          | 482     |
| Барацъ, Г. М., Следы іудейскихъ воззреній въ древнерусской     | •       |
| письменности. Слово Кирилла Философа                           | 249     |
| Барсовъ, Н., Представители практически-ораторскаго типа про-   |         |
| повъди въ IV въкъ въ церкви Восточной                          | 79 684  |
| Брожекъ, Плавания на философа и историка Аррияна около бе-     | 2.004   |
| реговеть на Черно море.                                        | 290     |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                          | 230     |
| Бъляевъ, Д. О., Евкритій св. Константина при порфировой ко-    | 0.45    |
| лонив на форв Константина                                      | 245     |
| — Краткій отчеть о заграничной командировкѣ                    | 255     |
| Веселовскій, А., Молитва св. Сисинія и Верзилово коло          | 707     |
| Владимірскій, Н., Св. Григорій Палама, епископъ Солунскій      | 469     |
| Владимиръ Архимандритъ, Систематическое описаніе рукописей     |         |
| Московской Синодальной (Патріаршей) библіотеки                 | 251     |
| Воллесъ, Люисъ, Паденіе Царьграда 4                            | 78. 696 |
| Г-новъ, К., Всероссійскій патріархъ Іовъ-первый русскій патрі- |         |
| архъ                                                           | 686     |
| Н. Д., Григорій Цамблакъ, митрополить Кіевскій                 | 478     |
| Н. Д., Нъсколько словъ о Румыніи и о святыхъ румынской         |         |
| церкви                                                         | 693     |
| Деленторскій, О., Греко-римское язычество въ IV въкъ и отно-   |         |
| шеніе къ нему христіанства                                     | 471     |
| Критико-библіографическій обзоръ древне-русскихъ сказа-        |         |
| ній о Флорентійской унів                                       | 681     |
| Динтріевскій, А. А., Богослуженіе страстной и пасхальной сед-  | 001     |
| мицъ во св. Іерусалимъ IX—X в. Рец. Н. Красносельцева 2        | 51 639  |
| — Малонзвъстный Константинопольскій монастырь XI сто-          | 01.002  |
| льтія Богоматери Евергетидской и его ктиторскій Типикъ         | 690     |
|                                                                | 030     |
| — Пантократорскій Константинопольскій монастырь XII вѣка       | CO.1    |
| и его Типикъ                                                   | 691     |
| Димитріу, А. К., Къ вопросу объ Historia Arcana                | 248     |
| Долговъ, С., Повъсть и сказаніе о похожденіи во Іерусалимъ и   |         |
| во Царьградъ діакона Іоны, по реклому Маленькаго               | 677     |
| Дрогомановъ, Славянскитъ пръправки на Едиповата история        | 291     |
| — Забълъжки върху славянскитъ религіозни и епически ле-        |         |
| генди                                                          | 291     |
| Жорданія, О., Къ матеріаламъ по исторіи Грузіи XI—XII вв       | 694     |
| Я. З., О синавсаряхъ тріодей                                   | 477     |
| Звенигородскій, А. В., Византійскія эмали. Исторія и памятники |         |
| византійской эмали. Соч. Н. Кондакова. Рец. Е. Ръдина          | 222     |
| Зигабена Евениія Толкованіе на первое посланіе Апостола Павла  |         |
|                                                                |         |
| къ Тимоеею                                                     | 478     |

|                                                                    | Стр.            |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Иширновъ, Крумъ                                                    | 485             |
| —— Момчиль юнакъ                                                   | 485             |
| Кесяновъ и Милетичъ, Стари пжтувания пръзъ България                | 289             |
| Кирпичниковъ, А. И., Чудесныя статуи въ Константинополъ            | 246             |
| Къ иконографія Сошествія Св. Духа                                  | 466             |
| Этюды по иконографіи Рождества Христова. І                         | 687             |
| Ковалевскій, Іоаннъ, Юродство о Христь и Христа ради юроди-        |                 |
| вые восточной и русской церкви                                     | 465             |
| Кондановъ, Н., Исторія и памятники византійской эмали              | 222             |
| Константинъ Николаевичъ, Великій Князь, О мозаикъ римской и        |                 |
| византійской                                                       | 469             |
| Красносельцевъ, Н. О., О древнихъ литургическихъ толкованіяхъ.     | 247             |
| — Замътка по вопросу о мъстонахождени Халкопратійскаго             |                 |
| храма въ Константинополъ.                                          | 249             |
| Краткій очеркъ роста Іерусалимскихъ сооруженій отъ временъ         |                 |
| Тита до крестоносцевъ                                              | 686             |
| Кремлевскій, А., О чтенів Св. Писанія въ древней Церкви Христовой. | 685             |
| Лебедевъ, А., Константинопольская патріархія въ ея интеллек-       |                 |
| туальной сторонъ                                                   | 254             |
| — Нравственный обликъ, церковнообщественная дъятельность,          |                 |
| настроенія и злополучія Константинопольской патріархіи. 254. 40    | 38. 6 <b>94</b> |
| Лихачевъ, Н., О разръшительныхъ грамотахъ восточныхъ па-           |                 |
| тріарховъ                                                          | 467             |
| Лътопись ИстФилол. Общества при Новороссійскомъ Универси-          |                 |
| тетъ. IV. Виз. Отд. II                                             | 245             |
| Матовъ, Верзиуловото коло и навитъ.                                | 707             |
| Меліоранскій, Б., Къ исторіи противоцерковныхъ движеній въ         |                 |
| Македоніи въ XIV въкъ                                              | 676             |
| Мережковскій, Д., Отверженный                                      | 696             |
| Милетичъ и Кесяковъ, Стари пжтувания презъ България                | 289             |
| Міятовичъ, Чедомилъ, Константинъ последній византійскій импе-      |                 |
| раторъ                                                             | 696             |
| Мурносъ Г., Отрывокъ изъ путешествія антіохійскаго патріарха       |                 |
| Макарія въ Россію въ половин'в XVII ст                             | 685             |
| Недъльскій, С., Хозарская миссія святыхъ Кирилла и Месодія         | 693             |
| Никодима, Правила православне цркве с тумачевима                   | 293             |
| Новановић, Ст. Срби и Турци XIV и XV века                          | 260             |
| — Стара српска войска                                              | 260             |
| Н. П., Праздникъ Благовъщенія Пресвятой Богорицы.                  | 477             |
| Павловскій, А., Къ вопросу объ изображеніяхъ Евангелистовъ         | 688             |
| Паисій Лигаридъ, Митрополитъ Газскій. Опроверженіе челобит-        |                 |
| ной попа Никиты                                                    | 473             |
| Пальмовъ, И., Новыя данныя къ исторіи охридской архісписко-        |                 |
| пін XVI. XVII и XVIII вв. съ зам'єтками В. Болотова                | 4               |

| _                                                                 | Стр           |
|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| Памятника два эпохи гоненій                                       | 682           |
| Памятники древне-русской церковно-учительной литературы           | 678           |
| Пападимитріу, С. Д., Критическіе этюды къ среднев вковымъ гре-    |               |
| ческимъ текстамъ. I—III                                           | 247           |
| Пападопуло, Х., Творенія св. Іоанна Златоуста съ филологиче-      |               |
| ской стороны                                                      | 478           |
| Папа допуло-Керамевсъ, А. И., Краткій разсказъ о святыхъ мѣ-      |               |
| стахъ іерусалимскихъ Безъимяннаго                                 | 673           |
| — Разсказъ Никиты Клирика царскаго                                | 680           |
| Паулеръ, Гъула, Български военни походи на Стефана V              | <b>2</b> 90   |
| Перевозниковъ, К., Различныя наименованія праздника Успенія       |               |
| Пресвятыя Богородицы и ихъ смыслъ                                 | 692           |
| О времени происхожденія праздника Успенія Пресвятыя               |               |
| Богородицы                                                        | 692           |
| Петра патріарха антіохійскаго Посланіе къ патріарху Констан-      |               |
| тинопольскому Михаилу                                             | 694           |
| Петровъ, А. Н., Спорные вопросы миссіонерской д'вятельности       |               |
| св. Кирилла Философа на Востокѣ                                   | 249           |
| — Апокрифическое пророчество царя Соломона о Христъ               | 473           |
| Петропавловскій, У., Историческій очеркъ благотворительности и    |               |
| ученія о ней въ языческомъ мірѣ, въ Ветхомъ Завѣтѣ и              |               |
| въ древней церкви христіанской                                    | 688           |
| Писаревскій, Н., Значеніе иконоборства въ исторіи церковнаго      |               |
| искусства                                                         | 252           |
| — Русская иконопись въ связи съ византійской                      | 682           |
| Понровскій, В., Disciplina Arcana въ древней христіанской церкви. | 689           |
| Сійскій иконописный подлинникъ                                    | 692           |
| Понровскій, Н., Византійское искусство въ Южной Италіи            | 683           |
| Помяловскій, И. В., Житіе и подвизаніе иже во святыхъ отца        |               |
| нашего Порфирія, епископа Газскаго                                | 674           |
| — Путникъ Антонина изъ Плаценціи конца VI въка                    | 674           |
| Житіе и подвиги иже во святыхъ отца нашего и бого-                |               |
| носца Герасима Іорданскаго                                        | 679           |
| — Житіе преподобнаго Киріака Отшельника                           | 679           |
| Поповъ, Н. Г., Къ византійской исторіи Х въка                     | 249           |
| Преображенскій, В., Преподобный Өеодоръ Студитъ и его время. 47   | 5.694         |
| Проношевъ, Канонические труды Іоанна, епископа Смоленскаго        | 251           |
| Разсказъ Греческій о русскихъ церковныхъ дізахъ                   | 693           |
| Рамнъ, А., Тайна одного изъ поборниковъ соединенія церквей        | 469           |
| Св. Іоаннъ Златоустъ и семейная жизнь его времени 47              | <b>2.6</b> 83 |
| Регель, В. Э., О городъ Анастасіополъ                             | 677           |
| Рѣдинъ, Е., Миніатюры апокрифическаго арабскаго Евангелія         |               |
| дътства Христа, Лавренціанской библіотеки во Флоренціи            | 686           |
| Н. С., Студійскій уставъ и особенности богослуженія по нему       | 475           |

|                                                                | Стр.          |
|----------------------------------------------------------------|---------------|
| С-нъ, А., Св. Ольга въ Царьградъ.                              | 253           |
| Сагарда, Пресвитеръ въ первые въка христіанства                | 474           |
| Сборникъ статей въ честь О. О. Соколова.                       | 676           |
| Священныя одежды церковно-служителей                           | 683           |
| Серебренниковъ, Д., Взглядъ на приготовленіе къ проповъди въ   |               |
| первенствующей древней церкви Христовой                        | 692           |
| Синиша, Ратови Стевана Немање са византинцима и дубровчанима.  | 291           |
| Сирійская яковитская церковь                                   | 682           |
| Сладкопъвецъ, Петръ, Древнія палестинскія обители и просла-    |               |
| вившіе ихъ св. подвижники                                      | 466           |
| Сиирновъ, Я. И., Двъ бронзовыя статуэтки всадниковъ            | 684           |
| Соноловъ, Ив., Состояніе монашества въ Византійской церкви съ  |               |
| половины IX до начала XIII въка. Реп. Н. Красносельцева.       | 205           |
| Соноловъ, А., Юношескіе годы св. Іоанна Златоуста              | 696           |
| Соноловъ, М., Симеонъ Архіепископъ Солунскій                   | 254           |
| Соловьевъ, М., Никифоръ Өеотоки                                | 255           |
| Сперанскій, М., Апокрифическія «Дівнія св. Андрея» въ славяно- |               |
| русскихъ спискахъ                                              | 467           |
| Стръзовъ и Шоповъ, Кодексъ на Охридската патриаршия            | 289           |
| Суворовъ, Н. С., Къ вопросу о западномъ вліяніи на древне-     |               |
| русское право                                                  | 3. 682        |
| Тартевъ, Н., Происхождение службъ, входящихъ въ составъ Ча-    |               |
| COCIOBA                                                        | <b>47</b> 8 · |
| Тимошенно, Ив., Византійскія пословицы и славянскія парал-     |               |
| дели къ нимъ                                                   | . 691         |
| Трубецкой, Кн. С., Научная дівятельность А. М. Иванцова-Пла-   |               |
| тонова                                                         | 469           |
| Ундольскій, В. М., Климентъ епископъ Словенскій                | 474           |
| Успенскій, Ө. И., Неизданное церковное слово о болгарско-ви-   |               |
| зантійскихъ отношеніяхъ въ первой половинъ Х въка              | 246           |
| Синодикъ въ недълю Православія                                 | <b>260</b>    |
| Франи), Стање Балканског полуострва на освитку XIII в          | 714           |
| Халден и Несторіане                                            | 581           |
| Хахановъ, А., Очерки по исторіи грузинской словесности         | 476           |
| Цектновъ, П., Пъсни св. Романа Сладкопъвца въ русскомъ пере-   |               |
| водѣ                                                           | . 692         |
| Пъснь на Стрътеніе Господне св. Софронія, патріарха іеру-      |               |
| салимскаго                                                     | 473           |
| Церетели, Г., Гдѣ писано Порфирьевское Четвероевангеліе        |               |
| 835 года?                                                      | 676           |
| Шестановъ, С. П., Отвътъ рецензенту                            | 243           |
| — Кандидъ Исаврійскій                                          | 247           |
| — О возникновеніи и состав'в хроники Георгія Монаха            | 260           |
| Kr ponnocy of the metalling at a roughly Popping Monaga        | 260           |

| · -                                      | - x —                                  |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| Illustration It to V CV-                 | Стр.                                   |
| Шкорпилъ, К. и Х, Сввероисточн           |                                        |
|                                          | 290                                    |
| Шоповъ и Стртвовъ, Кодексъ на            | - · · ·                                |
| Ягичъ, И. В., Вновь найденное            | · ·                                    |
|                                          | <b>д.</b> П. Сырку                     |
| <b>Овлассія</b> , аввы, Творенія въ пере |                                        |
| <b>Өеофиланта Блаженнаго, арх</b> іепис  |                                        |
| <b>-</b>                                 | ia къ Тимовею                          |
| Өоменко, Кл., Преданіе Іерусаль          |                                        |
|                                          | 474                                    |
| N. N., Папство, какъ причина ря          |                                        |
| <b>S.</b> , Кіевскій митрополить Григор  | ый Цамблакъ                            |
| Alexandri Lycopolitani contra Man        |                                        |
| Anrich, Gust., Das antike Myster         | ienwesen in seinem Einfluss auf        |
| das Christentum                          | 264                                    |
| Anthologia Graeca epigrammatum           | Palatina cum Planudea ed. Hugo         |
| Stadtmüller                              |                                        |
| Asmus, J. R., Ein Beitrag zur Reko       |                                        |
| des Philostorgios                        | 257                                    |
|                                          | ohortatio ad Graecos eine Streit-      |
|                                          |                                        |
| ~ <b>~</b>                               | Abtrünnigen und ihre Vorläufer. 705    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | nos                                    |
| <b>▼</b>                                 |                                        |
|                                          |                                        |
| • • •                                    |                                        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | arien du IV-e siècle 705               |
| <b>5 2</b> •                             | nes Syro-Graecae 483                   |
|                                          | en von Ravenna                         |
|                                          |                                        |
|                                          | de Constantinople 268                  |
|                                          | Рец. Хр. Лопарева 264. 455             |
|                                          | stoffe mit eingewebten neugriechi-     |
|                                          |                                        |
|                                          | lichen Ueberlieferung des Zonaras. 480 |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    |                                        |
| ·                                        | Notitiae Episcopatuum 262              |
| <del>_</del>                             | Byzanz                                 |
|                                          | us über Christus                       |
|                                          | väter in der ungedruckten Katene       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | n Johannis 483                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | g Herodots durch Procop 261            |
| · · ·                                    | rift des Serapion v. Thmuis gegen      |
| die Manichäer                            |                                        |

| — <b>x</b> ı —                                                    |             |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                   | Orp.        |
| Broocks, E. W., On the chronology of the conquest of Egypt by     | o.p.        |
| the Saracens                                                      | 699         |
| Bury, The Roman empire in 600 A. D                                | 280         |
| Buttner-Wobst, Th., Der Daphneische Apollo des Bryaxis            | 264         |
| Carnuth, Otto, Quellenstudien zum Etymologicum Gudianum           | 262         |
| Catalogue of Greek Papyri in the British Museum. I—II             | 279         |
| Chabot, J.B., Histoire du patriarche Mar Jabalaha III et du moine |             |
| Rabban Çauma                                                      | 277         |
| Chachanov, A. S., Ueber den gegenwärtigen Stand der grusinischen  |             |
| Philologie                                                        | 266         |
| Chalatianz, Gr., Zenob von Glak                                   | 482         |
| Craig Houston, J. D., The daughter of Leontius                    | 279         |
| Crampe, Robert, Philopatris. Ein heidnisches Konventikel des VII  | 2.0         |
| Jahrhunderts zu Constantinopel. Рец. П. Тихомирова                | 199         |
| Cumont, F., Note sur une inscription d'Iconium                    | 259         |
| Delehaye, Hippolyte, Les Stylites                                 | 275         |
| Densusianu, Ar., Originea cuventuliu Vlachă                       | 295         |
| Derenbourg, Hartvig, Ousâma-Ibn-Mounkidh                          | 269         |
| Diehl, Ch., Études sur l'histoire de la domination byzantine en   | 203         |
| Afrique                                                           | <b>25</b> 8 |
| — L'art byzantin dans l'Italie méridionale. Рец. А. Кирпич-       | 200         |
| никова                                                            | 0 666       |
| Bulletin archéologique                                            | 271         |
| Rescrit des empereurs Justin et Justinien                         | 275         |
| — Une charte lapidaire du VI-siècle                               | 276         |
| •                                                                 | 483         |
| Dobbert, E., Zur byzantinischen Frage                             |             |
| Dorez, Léon, Un document sur la bibliothèque de Théodora Gaza.    | 275         |
| Dräseke, Johannes, Johannes Zonaras' Commentar zum kanoni-        | 265         |
| schen Brief des Gregorios v. Neo-Caesarea                         | 482         |
| — Der Mönch und Presbyter Epiphanios                              |             |
| Zur Athanasiosfrage                                               | 484         |
| Nicolaus von Methone als Bestreiter des Proklos                   | 484         |
| — Zu Georgios Scholarios                                          | 702         |
|                                                                   | 705         |
| schichte                                                          | 705         |
| Dreves, G. M., S. J., Blüthen hellenischer Hymnodie               | 265         |
| Euclidis opera, ed. I. L. Heiberg et H. Menge. VII                | 483         |
| Fabularum Aesopiarum sylloge. Ed. Leo Sternbach                   | 260         |
| Forchheimer, Philipp, und Strzygowsky, Joseph, Die byzantinischen | 200         |
| Wasserbehälter von Konstantinopel                                 | 260         |
| Forrer, Rob., Die frühchristlichen Altertümer aus dem Gräberfelde |             |
| von Achmim-Panopolis                                              | 704         |
| Förster, R., Zwei neue Reden des Chorikios                        | 261         |
| Fraenckel, S., Beiträge zum aramäischen Wörterbuch                | 263         |

|                                                                      | Стр. |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| Friedrich, Ein Brief des Anastasius Bibliothecarius. Рец. П. Сырку.  | 234  |
| Frothingham, A. L., Byzantine artists in Italy                       | 280  |
| Fuchs, Robert, Anecdota medica Graeca                                | 262  |
| Midrasch                                                             | 264  |
| Gay, J., Notes sur la conservation du rite grec en Calabre et dans   |      |
| la terre d'Otrante au XIV siècle                                     | 258  |
| Geffroy (†), A., La colonne d'Arcadius à Constantinople              | 706  |
| Gelzer, H., Zu der Beschreibung Palästinas des Georgios Kyprios.     | 262  |
| Georgii Choerobosci Scholia rec. Alfredus Hilgard                    | 261  |
| Gherghel, Dr. I., Despre năvala Ungurilor asupra cetet eĭ Constan-   |      |
| tinopoli, la 934 ,                                                   | 299  |
| Gleye, Carl Erich, Zum slavischen Malalas                            | 261  |
| — Malalas und Corippus                                               | 482  |
| — Zu den Nachrichten vom Tode Julians                                | 483  |
| Graetz, Histoire des Juifs. III—IV                                   | 268  |
| Graux, Charles, Notices sommaires des manuscrits grecs d'Espagne     | 200  |
| et de Portugal                                                       | 269  |
| Gregorios Thaumaturgos Dankrede an Origenes                          | 264  |
| Grisar, H., S. J., Kreuz und Kreuzigung auf der altchristlichen      | 201  |
| Thure von S. Sabina in Rom                                           | 267  |
| — Un prétendu trésor sacré des premiers siècles                      | 706  |
| Gunther, Otto, Die Ueberlieferung der Sammlung in Sachen des         |      |
| Monophysitismus                                                      | 264  |
| Gutschmid, Alfred v., Kleine Schriften                               | 265  |
| Haidacher, Sebastian, Des hlg. Chrysostomos Homilie de Melchi-       |      |
| sedeco                                                               | 483  |
| — Quellen der Chrysostomus-Homilie De perfecta caritate              | 705  |
| Harder, Chr., Johannes Tzetzes' Kommentar zum Porphyrius περί        |      |
| πέντε φωνῶν                                                          | 481  |
| Harrison, T., The problem of Constantinople                          | 280  |
| — Constantinople as an historic city                                 | 280  |
| Hartel, W., Ritter v., u. Wickhoff, Fr., Die Wiener Genesis          | 706  |
| Hatzidakis, G. N., Über das Etymon des Wortes βρέ                    | 698  |
| Hatzidakis, G. N., u. Kurtz, Ed., Zu den Bruchstücken zweier Typika. | 703  |
| Headlam, A. C., Ecclesiastical Sites in Isauria                      | 279  |
| -— The Discourses of Philoxenus bishop of Mabbogh                    | 279  |
| Heisenberg, Aug., Studien zur Textgeschichte des Georgios Akropo-    |      |
| lites. Peq. C. IIIeстакова                                           |      |
| Heydenreich, Ed., Griechische Berichte über die Jugend Const. d. Gr. | 483  |
| Hirsch, F., Das byzantinische Reich                                  | 483  |
| Jahnius, Albertus, Anecdota graeca theologica. Gennadii archiepi-    |      |
| scopi Constantinopolitani Dialogus christiani cum judeo. Рец.        |      |
| Н. Красносельцева                                                    | 214  |

|                                                                      | Crp     |
|----------------------------------------------------------------------|---------|
| Johannis Damasceni Canones jambici ex schedis Augusti Nauck editi.   |         |
| Реп. Э. Курца                                                        | 220     |
| Mrs. P., Die Reichspolitik Kaiser Justinians                         | 260     |
| Joshin, André, Inscription de Cyzique                                | 271     |
| Kirpicnikow. A., Zur byzantinischen Miniaturmalerei                  | 260     |
| Kirsten, Curtius, Quaestiones Choricianae                            | 61. 704 |
| Klestermann, Erich, Analecta zur Septuaginta, Hexapla und Patristik. | 265     |
| Knaack, Georg, Zur Meleagersage.                                     | 261     |
| Koch, Hugo, Der pseudepigraphische Charakter der dionysischen        |         |
| Schriften                                                            | 705     |
| Krell, Guil., De oraculis Chaldaicis.                                | 261     |
| Krumbacher, K., Zur handschriftlichen Überlieferung des Zonaras.     | 702     |
| Kuhn, Ernst, Zur byzantinischen Erzählungslitteratur.                | 480     |
| Kulakowsky, Julian, Eine altchristliche Grabkammer in Kertsch aus    |         |
| dem Jahre 491                                                        | 267     |
| Kuni. Alberti Leonbergensis eresoresiz; libros I. II, IV ed. Mau-    |         |
| ritins Gürsching                                                     | 263     |
| Kurtz, Ed., Das Epigramm auf Johannes Geometres                      | 702     |
| Lambres, Sp. P., Leo und Alexander als Mitkaiser von Byzanz          | 259     |
| — Die Handschriften des Nikolaos von Methone im Dionysios-           |         |
| kloster                                                              | 482     |
| - Eine neue Fassung des elften Kapitels des VI Buches von            |         |
| Sokrates' Kirchengeschichte                                          | 701     |
| Ein neuer Codex der Chronik der Glykas                               | 702     |
| — Das Testament des Neilos Damilas                                   | 703     |
| Lanchert, F., Der unter Nilos des Aeltern Namen überlieferte IIz-    |         |
| ခုဒ်ဝီရာလႏွ                                                          | 260     |
| — Die Textüberlieferung der Chronik des Georgios Monachos.           | 701     |
| Laurent. J., Sur la date des Églises St. Démétrius et S-te Sophie    |         |
| à Thessalonique.                                                     | 698     |
| Lavisse. E. et Rambaud. A., Histoire générale du IV-e siècle à nos   |         |
| jours                                                                | 272     |
| Legrand. Émile, Lettres de l'empereur Manuel Paléologue              | 269     |
| — Bibliographie hellénique. I—III. Реп. А. Кирпичникова 2            |         |
| Lethaby, W. R., and Swainson, H., The church of S. Sophia 2          |         |
| Leval. André, Constantinople inconnu.                                | 272     |
| Levi, Israel. Les juifs de Candie de 1380-à 1485                     | 272     |
| Lewis, T. H., Byzantines sculptures found at Ahnas                   | 280     |
| Ludwich, A., De codicibus Batrachomachiae                            | 263     |
| — Die Homerdeuterin Demo                                             | 704     |
| Mider, Theodora. Michael Stratiotikos, Isaak Komnenos. Pen.          |         |
| П. Безобразова                                                       |         |
| Magne. L., L'art byzantin et son influence sur les arts en Occident. | 27      |
| Martinov, Une lettre d'Anastase le Bibliothécaire. Pen. II. CLIPRY.  |         |

|                                                                    | Orp.    |
|--------------------------------------------------------------------|---------|
| Mas-Latrie, L. de, Les seigneurs d'Arsur en Terre Sainte           | 271     |
| — Les seigneurs Tierciers de Négropont                             | 277     |
| Mas-Latrie, M. Réné de, Chroniques d'Amadi et de Strambaldi        | 271     |
| Meissner, Bruno, Quellenuntersuchungen zur Haikargeschichte        | 263     |
| Meyer, Gust., Zur Geschichte des Wortes Samstag                    | 263     |
| - Die griechischen Verse im Rababnama                              | 698     |
| Neugriechische Studien, III u. IV.                                 | 704     |
| Meyer, Ph., Bruchstücke zweier τυπικά κτητορικά                    | 258     |
| Miltenberger, Zur Geschichte der lateinischen Kirche im Orient im  |         |
| XV Jahrh                                                           | 266     |
| Mommsen, Th., Lateinische Malalasauszüge                           | 701     |
| Mommsen, Tycho, Beiträge zu der Lehre von den griechischen Prä-    |         |
| positionen                                                         | 704     |
| Monnier, H., Études de droit byzantin                              | 276     |
| Muller, C. Fr., Zu den Monatscyklen der byzantinischen Kunst in    |         |
| spätgriechischer Litteratur.                                       | 484     |
| Muntz, Eug., Les artistes byzantins dans l'Europe latine du V-e au | -0-     |
| XV-e siècle                                                        | 273     |
| Musée Impérial Ottoman. Catalogue des sculptures grecques, ro-     | 2.0     |
| maines, byzantines et franques                                     | 269     |
| — Catalogue des monnaies turcomanes                                | 269     |
| Mythographi Graeci. Vol. I. Ed. Rich. Wagner                       | 263     |
| Nestle, E., Die Kreuzauffindungslegende                            | 481     |
| Neumann, Carl, Über Kunst in Italien im 12-ten Jahrhundert         | 706     |
| Nicole, J., Le livre du Préfet                                     |         |
| — Bref inédit de Germain II                                        | 271     |
| Nissen, W., Die Diataxis des Michael Attaleiates von 1077. Pen.    |         |
| C. Wectakoba                                                       | 182 661 |
| Noack, Ferd., Die Geburt Christi in der bildenden Kunst bis zur    | .02.001 |
| Renaissance                                                        | 704     |
| Ohlerf, K., Zur antiken Rätseldichtung                             | 483     |
| Omont, H., Nouvelles acquisitions du département des manuscrits    | 400     |
| de la bibliothèque nationale                                       | 275     |
| — Inventaire des mss. grecs et latins donnés à Saint-Marc de       | 210     |
| Venise par le cardinal Bessarion                                   | 275     |
| Liste des métropolitains et évêques grecs du patriarcat de         | 2.0     |
| Constantinople vers 1725                                           | 277     |
| Paluka, B., Eine unbekannte byzantinische Zisterne                 | 703     |
| Papadopoulos-Kerameus, A., Documents grecs pour servir à l'hi-     | 103     |
| stoire de la 4-me croisade.                                        | 272     |
| Paris, Gaston, La légende de Saladin.                              | 268     |
| Paspates, The great palace of Constantinople                       | 280     |
| Patrologia Syriaca complectens opera omnia SS. Patrum, Doctorum    | 200     |
| Scriptorumque catholicorum                                         | 270     |
|                                                                    |         |

| •                                                                      | Carp            |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Patzig, E., Die Troica des Johannes Antiochenus                        | 257             |
| Pecz, Wilh., Das Gedicht des Paraspondylos Zotikos über die            |                 |
| Schlacht bei Varna.                                                    | 263             |
| — Die neugriechische Sprache                                           | 264             |
| — Die Analogie in der Bildung neugriechischer Wörter                   | 264             |
| Pitra, J. B., Card., Analecta sacra et classica Spicilegio Solesmensi  |                 |
| parata. VII. Demetrius Chomatianus. Pen. Ant. Momferratos.             | 426             |
| Polivka, G., Zur Visio Pauli                                           | 265             |
| Prächter, K., Rine vulgärgriechische Paraphrase der Chronik des        |                 |
| Konst. Manasses                                                        | 481             |
| — Das griechische Original der rumänischen Troika                      | 702             |
| Preger, Th., Chronicum Georgii Codini                                  | 702             |
| — Beiträge zur Textgeschichte der ΠΑΤΡΙΑ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ-                 |                 |
| ΠΟΛΕΩΣ                                                                 | 704             |
| T. R., lle ou presqu'ile?                                              | 271             |
| Raabe, Richard, Petrus der Iberer, Ein Characterbild zur Kirchen-      | 411             |
| und Sittengeschichte des 5 Jahrh                                       | 705             |
| Rambaud, A., et Lavisse, E., Histoire générale du IV-e siècle jusqu'   | 103             |
| à nos jours                                                            | 272             |
| Rauschen, Gerh., Neue Untersuchungen über die Descriptio und           | 212             |
| ihre Bedeutung für die grossen Reliquien zu Aachen und zu              |                 |
|                                                                        | 000             |
| St. Denis                                                              | 266             |
| Reffel, Heinrich, Über den Sprachgebrauch des Agathias                 | 261             |
| Regel, W., Fontes rerum byzantinarum I, 1                              | 260             |
| Reitzenstein, R., Zu den Pausanias-Scholien                            | 262             |
| Ridder, A. de, Catalogue des bronzes de la Société archéologique       | 0=0             |
| d'Athènes                                                              | 270             |
| Rigamer, P. Wilhelm, O. S. A., Leontius von Byzanz                     | 265             |
| Riiger, Anton, Studien zu Malalas                                      | 704             |
| Ruhl, Fr., Die Datierung des Uspenskijschen Psalters                   | 705             |
| Sathas, Constant., Bibliotheca graeca medii aevi. VII. Реп. А. Кирпич- |                 |
| никова.                                                                | 442             |
| Schaefer, F., Die Akten des hl. Nereus und Achilleus                   | 26 <del>4</del> |
| Schischmanev, J. D., Der Lenorenstoff in der bulgarischen Volkspoe-    |                 |
| sie                                                                    | 263             |
| Schlosser, Julius v., Heidnische Elemente in der christlichen Kunst    |                 |
| des Altertums                                                          | 266             |
| Schlumberger, Un ivoire byzantin du IX-e siècle                        | 273             |
| — Deux volets d'un Triptyque byzantin en ivoire du XI-e siècle.        | 273             |
| Sceaux byzantins inédits                                               | 273             |
| Neuf sceaux de l'Orient latin                                          | 273             |
| — Bulles d'or byzantines                                               | 273             |
| Une monnaie inédite de l'impératrice Théodora                          | 274             |
| — La croix byzantine dite des Zaccaria                                 | 274             |

| 3                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------|
| Schlumberger, Un tableau reliquaire byzantin inédit du X-siècle     |
| — Un ivoire chrétien inédit                                         |
| — Poids de verre étalons monétiformes d'origine byzantine           |
| — Méreaux, tessères et jetons byzantines                            |
| — Bulles d'or et sceaux des rois Léon II (I) et Léon VI (V)         |
| d'Arménie                                                           |
| Schoffer, Jean, La civilisation byzantine                           |
| Schultze, Victor, Quellenuntersuchungen zur Vita Constantini des    |
| Eusebius                                                            |
| Schulze, Wilh., Samstag. Posphorus. Miscellen                       |
| Orthographica                                                       |
| Seeck, Otto, Geschichte des Unterganges der antiken Welt            |
| Siebert, Otto, Die Metaphysik und Ethik des Pseudo-Dionysios        |
| Areopagita                                                          |
| Sophronii Patriarchae Alexandrini excerpta rec. Alfredus Hilgard.   |
| Stadtmuller, H., Zur griechischen Anthologie                        |
| Sternbach, Leo, Excerpta Vaticana                                   |
| Dilucidationes Aesopiae                                             |
| Stiglmayer, Josef, Das Aufkommen der Pseudo-Dionysischen Schrif-    |
| ten und ihr Eindringen in die christliche Litteratur bis zum        |
| Lateranconcil                                                       |
| - Der Neuplatoniker Proclus als Vorlage des sogen. Dionysius        |
| Areopagita in der Lehre vom Übel                                    |
| Strzygowsky, Joseph, und Forchheimer, Philipp, Die byzantinischen   |
| Wasserbehälter von Constantinopel                                   |
| — Das Berliner Moses-Relief und die Thüren von Sta. Sabina          |
| in Rom                                                              |
| Strzygowski, Josef, Die Gemäldesammlung des griechischen Patriar-   |
| chats in Kaïro                                                      |
| — Die Zisternen von Alexandria                                      |
| Swainson, H., Monograms on the Capitals of S. Sergius at Constan-   |
| tinople                                                             |
| Swainson, H., and Lethaby, W. R., The church of S. Sophia           |
| Tannery, P., Le calcul des parties proportionnelles chez les By-    |
| zantins                                                             |
| Theodoros Metochites. Dichtungen des Grosslogotheten Th. M. he-     |
| rausg. von M. Treu                                                  |
| Theodosii Alexandrini Canones rec. Alfredus Hilgard                 |
| Thumb, Albert, Die ethnographische Stellung der Zakonen             |
| Tiede, G., Quellenmässige Darstellung der Beziehungen Karls des     |
| Grossen zu Ost-Rom                                                  |
| Tikkanen, J. J., Eine illustrierte Klimax-Handschrift der vaticani- |
| schen Bibliothek                                                    |
| Tomaschek, W., Die alten Thraker                                    |

|                                                                  | Стр.  |
|------------------------------------------------------------------|-------|
| Traube, L., Chronicon Palatinum                                  | 701   |
| Treu, M., Michael Italikos                                       | 256   |
| Troump, Eugène, L'église byzantine de Daphni à Athènes           | 276   |
| — Le Parthénon et l'église byzantine de Daphni                   | 276   |
| Uhlirz, Karl, Theophanu                                          | 483   |
| — Über die Herkunft der Theophanu, Gemahlin Kaisers Otto II.     | 700   |
| Usener, H., Acta martyris Anastasii Persae. Pen. 3. Kypna265.    | 439   |
| — Uebersehenes                                                   | 483   |
| Voltz, L., Bemerkungen zu byzantinischen Monatslisten            | 702   |
| Waal, A. de, Die antiken Reliquiare der Petrikirche              | 484   |
| Wachsmuth, Curt, Einleitung in das Studium der alten Geschichte. | 483   |
| Warsberg, Alex. Freih. von, Eine Wallfahrt nach Dodona           | 260   |
| Wartenberg, G., Berichtigung einer Angabe des Skylitzes über Ni- | 200   |
| kephoros II Phokas                                               | 701   |
| Weber, Paul, Geistliches Schauspiel u. kirchliche Kunst          | 704   |
| Weigand, Gust., Die Aromunen. II                                 | 266   |
| Wickhoff, Franz, Das Speisezimmer des Bischofs Neon von Ravenna. | 267   |
| Willamowitz-Möllendorf, U. v., Pausanias-Scholien                | 262   |
| Wirth, Albert, Chronographische Späne.                           |       |
| Wotke, K., Ueber den Einfluss der byzantinischen Litteratur auf  | 263   |
| die älteren Humanisten Italiens                                  | 000   |
|                                                                  | 263   |
| Zachariae, K. E. v. Lingenthal, Aus und zu den Quellen des römi- | 000   |
| schen Rechts                                                     | 268   |
| Άνθιμος Άλεξούδης, Ὁ Άχριδων Γαβριήλ                             | 281   |
| Γεδεών, Μανουήλ Ίω, Τυπικόν των ψήφων παρά τοῖς Βυζαντινοῖς      | 703   |
| Έρβιτζεάνος, Ιστορικαί μελέται περί τῆς ὑπάρξεως τῆς ἰεραρχίας   |       |
| τῆς Ῥωμανικῆς ἐκκλησίας κατὰ τοὺς ΙΧ—ΧΙΥ αἰῶνας                  | 281   |
| Εύστράτιος, Ίωάννης, Σευήρος ο μονοφυσίτης πατριάρχης Άντιοχείας | 265   |
| Δε-Βιάζης, Σπ., Ιστορικαί σημειώσεις περί σταφίδος εν Επτανήσω   | 200   |
| καὶ ίδιως εν Ζακύνθφ                                             | 283   |
| — Έρμαννος Λούντζης                                              | 287   |
| Ἡ ἐν Κερχύρα ἰερατική σχολή τῶν Δυτικῶν ἐπὶ Ἐνετοκρατίας.        | 288   |
| Δημητριάδης, Φώτιος, ή ψηφιδογραφία εν τη άρχαιότητι και κατά    | 200   |
|                                                                  | 283   |
| τον μεσαιῶνα                                                     | 286   |
| Δράχος, Ευστρ. 1., 1α σράχικα α                                  | 283   |
| Καλαϊσάκης, Κρητικαὶ παροιμίαι ἐξ ἀνεκδότου συλλογῆς             |       |
| Καμπούρογλους, Δημ. Γρ., Τὰ δαιμόνια τοῦ Δωδεκαημέρου            | 287   |
| Οί προιχοθήραι του παρελθόντος αὶῶνος καὶ τὰ τραχώματα           | 287   |
| Καράκαλος, Εὐθύμιος, Ὁ Θεσμὸς τῆς προσωπικῆς κρατήσεως           | 281 . |
| Κύριλλος Άθανασιάδης, Τὰ κατὰ τὸν ἀοίδιμον Δοσίθεον, πατριάρ-    | 000   |
| χην τῶν Ἱεροσολύμων                                              | 286   |
| Κω στης, Ν. Κ. Κ., Βερνάρδος Kuen καὶ Κοραής                     | 283   |
| Ααμπάκης, Γ., Εργα θρησκευτικά                                   | 285   |

|          |                                                                   | Отр. |
|----------|-------------------------------------------------------------------|------|
|          | Μαρκόπουλος, Μιχαήλ 'L, Τὸ ὄνειρο τῆς Παναγιᾶς                    | 287  |
|          | Μαυρογιάννης, Γ. Έ., Ἡ βυζαντινή τέχνη                            | 283  |
|          | Μηλιαράκης, 'Αντ., Τὸ νόσημα μιᾶς βασιλίσσης παραμορφούμενον έν   |      |
|          | τή Ιστορία                                                        | 287  |
|          | Μοραϊτίδης, 'Α. Δ., Τὸ ἱερὸν κοινόβιον τοῦ Διονυσίου              | 287  |
|          | Μυστακίδης, Β. Α., 'Ο πατριάρχης Ίερεμίας β' ὁ Τρανὸς καὶ αὶ πρὸς |      |
|          | τοὺς Διαμαρτυρομένους σχέσεις κατά τὸν ις αἰῶνα                   | 280  |
|          | Χριστιανική ἀρχαιολογία εν Παλαιστίνη                             | 280  |
|          | Μυστακίδης, Νικόλαος Γ., ή μητρόπολις Ίωαννίνων                   | 281  |
|          | Ή μονή Γερομηρίου                                                 | 281  |
|          | Ἡ Δροβιανή τῆς Ἡπείρου                                            | 281  |
|          | Ἡ ἐν Θεσπρωτία μονή Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου                          | 281  |
|          | Παρατηρήσεις ἐπὶ τῶν χρονολογικῶν καταλόγων τοῦ μητροπολί-        |      |
|          | του κ. Άνθίμου Άλεξούδη                                           | 282  |
|          | — Тоже                                                            | 282  |
|          | 'Η Φοινίκη τῆς 'Ηπείρου                                           | 282  |
| <b>X</b> | Νεστορίδης, Κ., Ἡ ἐκπαίδευσις ἐν τῷ Ῥωμαϊκῷ κράτει                | 288  |
| ,        | Νικηφόρος (ὁ Καλογερας) ἀρχιεπ. Π. Πατρων, Μαρκος ὁ Εὐγενικὸς καὶ | 200  |
|          | Βησσαρίων ο καρδινάλις                                            | 260  |
|          | Παπαγεωργίου, Π. Ν., Αὶ Σέρραι. Ρεц. (дополн.) Α. Παπαдопуло-     | 200  |
|          | Керамевса                                                         | 629  |
|          | Πασσαγιάννης, Ν., Μανιάτικα μυρολόγια                             | 288  |
|          |                                                                   | 283  |
|          | Παχτίκος, Γεώργιος Δ., 'Ολυμπιακοί άγωνες έν Βιθυνία              | 282  |
|          | Πολίτης, Ν. Γ., Δημώδεις κοσμογονικοί μύθοι                       | 282  |
|          | Τὸ ἔθιμον τῆς θραύσεας ἀγγείων κατὰ τὴν κηδείαν                   |      |
|          | Ἡ λαογραφία τῆς Λέσβου                                            | 283  |
|          | Σακκελίων, Άλκ. Ί., Γρηγορίου Θεσσαλονίκης τοῦ Παλαμά ἀνέκδοτος   | 000  |
|          | διάλεξις                                                          | 289  |
|          | Σταματιάδης, Έπαμεινώνδας, Ίχαριακά                               | 260  |
|          | Φιλάρετος, Γ. Ίστιαία, 'Ωρία, 'Ωρεός, 'Ελλοπία                    | 283  |
|          | Χατζιδάκις, Γεώργιος Ν., Περί τοῦ γλωσσικοῦ ζητήματος ἐν Ἑλλάδι.  | 284  |
|          | Περὶ τῆς λέξεως Μορέας                                            | 285  |
|          | . · . 'Ανέκδοτος έρμηνεία εἰς τὴν ψδὴν τῆς Μαριὰμ καὶ τὴν προσευ- |      |
|          | χὴν τοῦ Ζαχαρίου                                                  | 286  |
|          | ΄Η Γεύγελη                                                        | 283  |
|          | . ΄. Ίστορικαί τινες σημειώσεις περὶ τῆς παρὰ τὴν Ῥώμην ἀρχαίας   |      |
|          | μονής Grotta-Ferrata                                              | 283  |
|          | ОП                                                                |      |

## 3. Новыя книги поступившія въ Редакцію.

Γ΄. Νέα βιβλία σταλέντα πρὸς τὴν διεύθυνσιν. 247, 445, 718

## Отдълъ III.

## MEPOΣ $\Gamma'$ .

## Мелкія замътки и извъстія.

# Μιχραὶ ἀναχοινώσεις.

| Съёздъ христіанскихъ археологовъ въ Далмаціи. П. Сырку.                                                    | Стр. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Συνέδριον χριστιανικής άρχαιολογίας εν Δαλματία ύπο Π. Σύρκου                                              | 303  |
| Новыя изданія. П. Сырку.                                                                                   | 505  |
| Νέαι ἐκδόσεις ὑπὸ ΙΙ. Σύρκου                                                                               | 306  |
| Археологическія древности. Б. Меліоранскаго.                                                               |      |
| Άργαιολογικὰ εὐρήματα ὑπὸ Μπ. Μελιοράνσκη                                                                  | 306  |
| Императорское Московское Археологическое общество. Б. Меліо-<br>ранскаго.                                  |      |
| Ή ἐν Μόσχα Αὐτοκρατορική ἀρχαιολογική Ἐταιρία ὑπὸ Μπ. Μελιο-                                               |      |
| ράνσκη                                                                                                     | 306  |
| Сообщенія въ Императорскомъ Обществъ любителей древней письменности. И. Соколова.                          |      |
| Αναχοινώσεις έν τἢ Αὐτοχρατορικἢ έταιρία τῶν ἐραστῶν ἀρχαίας γραμ-                                         |      |
| ματολογίας ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                                                                  | 307  |
| Труды академика А. А. Куника по византійской и славянской                                                  |      |
| хронологіи. И. Соколова.                                                                                   |      |
| Έρευναι βυζαντινής και σλαβικής χρονολογίας τοῦ ἀκαδημαϊκοῦ Α. Α.                                          |      |
| Κούνικ ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                                                                      | 311  |
| Отзывъ Императорской Академін Наукъ объ изданін А. В. Звенигородскаго. И. Соколова.                        |      |
| Κρίσις τῆς Αὐτοκρατορικῆς Ἀκαδημείας τῶν ἐπιστημῶν περὶ τοῦ βιβλίου τοῦ Ά. Β. Σβενιγορόδσκη ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ | 311  |
| Археологические памятники византійской эпохи въ русскомъ музев.                                            |      |
| И. Соколова.                                                                                               |      |
| Άρχαιολογικά μνημεῖα βυζαντινῆς ἐποχῆς ἐν ῥωσικῷ μουσείῳ ὑπὸ                                               |      |
| Ί. Σοχολώφ                                                                                                 | 312  |
| Сочиненія по византинов'єдівнію въ нашихъ духовныхъ акаде-                                                 |      |
| міяхъ. И. Соколова.                                                                                        |      |
| Θέσεις βυζαντινολογίας ἐν ταῖς ῥωσικαῖς ἐκκλησιαστικαῖς ἀκαδημείαις                                        |      |
| ύπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                                                                             | 313  |
| † Гавріилъ Спиридоновичъ Дестунисъ (Γαβριήλ Σπ. Δεστούνης)                                                 | 316  |
| Русскій Археологическій Институтъ въ Константинополъ. А. Щу-                                               |      |
| карева.                                                                                                    |      |
| Η ἐν Κ/πόλει Ῥωσική Ἀρχαιολογική Σχολή ὑπὸ Ά. Στσουκαρώφ                                                   | 489  |
| Къ вопросу о вліяніи византійскаго монашества на русское.<br>И. Соколова.                                  |      |

|   |                                                                   | Стр.        |
|---|-------------------------------------------------------------------|-------------|
|   | Μαρκόπουλος, Μιχαήλ 'L, Τὸ ὄνειρο τῆς Παναγιᾶς                    | 287         |
|   | Μαυρογιάννης, Γ. Έ., Ἡ βυζαντινή τέχνη                            | 283         |
|   | Μηλιαράκης, 'Αντ., Τὸ νόσημα μιᾶς βασιλίσσης παραμορφούμενον έν   |             |
|   | τή ίστορία                                                        | 287         |
|   | Μοραϊτίδης, 'Α. Δ., Τὸ ἱερὸν κοινόβιον τοῦ Διονυσίου              | 287         |
|   | Μυστακίδης, Β. Α., Ο πατριάρχης Ίερεμίας β΄ ὁ Τρανὸς καὶ αὶ πρὸς  |             |
|   | τοὺς Διαμαρτυρομένους σχέσεις κατὰ τὸν ις αἰῶνα                   | 280         |
|   | Χριστιανική ἀρχαιολογία ἐν Παλαιστίνη                             | 280         |
|   | Μυστακίδης, Νικόλαος Γ., ή μητρόπολις Ίωαννίνων                   | <b>2</b> 81 |
|   | 'H μονή Γερομηρίου                                                | 281         |
|   | —— 'Η Δροβιανή τῆς 'Ηπείρου                                       | 281         |
|   | Ἡ ἐν Θεσπρωτία μονή Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου                          | 281         |
|   | Παρατηρήσεις ἐπὶ τῶν χρονολογικῶν καταλόγων τοῦ μητροπολί-        |             |
|   | του κ. Άνθίμου Άλεξούδη                                           | 282         |
|   | — Тоже                                                            | 282         |
| ~ | 'H Φοινίχη τῆς 'Ηπείρου                                           | 282         |
| X | Νεστορίδης, Κ., Ἡ ἐκπαίδευσις ἐν τῷ Ῥωμαϊκῷ κράτει                | 288         |
|   | Νικηφόρος (ὁ Καλογερας) άρχιεπ. Π. Πατρων, Μάρκος ὁ Εὐγενικὸς καὶ |             |
|   | Βησσαρίων ὁ χαρδινάλις                                            | 260         |
|   | Пαπαγεωργίου, П. N., Аί Σέρραι. Рец. (дополн.) А. Пападопуло-     |             |
|   | Керамевса                                                         | 629         |
|   | Πασσαγιάννης, Ν., Μανιάτικα μυρολόγια                             | <b>2</b> 88 |
|   | Παχτίκος, Γεώργιος Δ., 'Ολυμπιακοί άγωνες έν Βιθυνία              | 283         |
|   | Πολίτης, Ν. Γ., Δημώδεις κοσμογονικοί μύθοι                       | 282         |
|   | Τὸ ἔθιμον τῆς θραύσεας ἀγγείων κατὰ τὴν κηδείαν                   | 282         |
|   | —— Ἡ λαογραφία τῆς Λέσβου                                         | 283         |
|   | Σακκελίων, Άλκ. Ί., Γρηγορίου Θεσσαλονίκης τοῦ Παλαμᾶ ἀνέκδοτος   |             |
|   | διάλεξις                                                          | 289         |
|   | Σταματιάδης, Ἐπαμεινώνδας, Ἰχαριαχά                               | 260         |
|   | Φιλάρετος, Γ. Ίστιαία, 'Ωρία, 'Ωρεός, 'Ελλοπία                    | 283         |
|   | Χατζιδάχις, Γεώργιος Ν., Περὶ τοῦ γλωσσιχοῦ ζητήματος ἐν Ἑλλάδι.  | 284         |
|   | Περὶ τῆς λέξεως Μορέας                                            | 285         |
|   | . ΄. 'Ανέχδοτος έρμηνεία εἰς τὴν ψδὴν τῆς Μαριὰμ καὶ τὴν προσευ-  |             |
|   | χὴν τοῦ Ζαχαρίου                                                  | 286         |
|   | ΄Η Γεύγελη                                                        | <b>2</b> 83 |
|   | . ΄. Ίστορικαί τινες σημειώσεις περὶ τῆς παρὰ τὴν Ῥώμην ἀρχαίας   |             |
|   | μονῆς Grotta-Ferrata                                              | 283         |
|   | 3. Новыя книги поступившія въ Редакцію.                           |             |
|   | Γ΄. Νέα βιβλία σταλέντα πρὸς τὴν διεύθυνσιν. 247, 4               | 45,718      |

## Отдълъ III.

## MEPOΣ $\Gamma'$ .

## Мелкія замътки и извъстія.

## Μικραί ἀνακοινώσεις.

| Съвздъ христіанскихъ археологовъ въ Далмаціи. П. Сырку.                                           | Стр. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Συνέδριον χριστιανικής άρχαιολογίας εν Δαλματία ύπο Π. Σύρκου                                     | 303  |
| Новыя изданія. П. Сырку.                                                                          | 303  |
| Νέαι ἐκδόσεις ὑπὸ Π. Σύρκου                                                                       | 306  |
| Археологическія древности. Б. Меліоранскаго.                                                      | 500  |
| Άρχαιολογικὰ εὐρήματα ὑπὸ Μπ. Μελιοράνσκη                                                         | 306  |
| Императорское Московское Археологическое общество. Б. Меліоранскаго.                              | 000  |
| Ἡ ἐν Μόσχα Αὐτοκρατορική Ἀρχαιολογική Ἐταιρία ὑπὸ Μπ. Μελιο-                                      | 306  |
| Сообщенія въ Императорскомъ Обществъ любителей древней письменности. И. Соколова.                 |      |
| 'Αναχοινώσεις εν τη Αυτοκρατορική εταιρία τῶν εραστῶν ἀρχαίας γραμ-<br>ματολογίας ὑπὸ 'Ι. Σοκολώφ | 307  |
| Труды академика А. А. Куника по византійской и славянской                                         |      |
| хронологів. И. Соколова.<br>Έρευναι βυζαντινής καὶ σλαβικής χρονολογίας τοῦ ἀκαδημαϊκοῦ Ά. Ά.     |      |
| Κούνικ ὑπὸ Ί. Σοκολώφ                                                                             | 311  |
| Отзывъ Императорской Академіи Наукъ объ изданіи А. В. Звенигородскаго. И. Соколова.               | 311  |
| Κρίσις τῆς Αὐτοκρατορικῆς Ἀκαδημείας τῶν ἐπιστημῶν περὶ τοῦ βιβλίου                               |      |
| τοῦ Ά. Β. Σβενιγορόδσκη ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                                            | 311  |
| Археологическіе памятники византійской эпохи въ русскомъ музев.                                   |      |
| И. Соколова.                                                                                      |      |
| Άρχαιολογικά μνημεΐα βυζαντινής ἐποχής ἐν ἡωσικῷ μουσείῳ ὑπὸ                                      |      |
| Ί. Σοχολώφ                                                                                        | 312  |
| Сочиненія по византинов'єдівнію въ нашихъ духовныхъ акаде-                                        |      |
| міяхъ. И. Соколова.                                                                               |      |
| Θέσεις βυζαντινολογίας εν ταϊς ρωσικαϊς εκκλησιαστικαϊς ακαδημείαις                               |      |
| ύπο Ί. Σοκολώφ                                                                                    | 313  |
| † Гаврінлъ Спиридоновичъ Дестунисъ (Γαβριήλ Σπ. Δεστούνης)                                        | 316  |
| Русскій Археологическій Институть въ Константинополь. А. Щу-                                      |      |
| карева.                                                                                           |      |
| Ή ἐν Κ/πόλει Ῥωσική Άρχαιολογική Σχολή ὑπὸ Ά. Στσουκαρώφ                                          | 489  |
| Къ вопросу о вліяніи византійскаго монашества на русское.<br>И. Соколова.                         |      |

| xx                                                                                  |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                                     | Стр.        |
| Περὶ τοῦ ζητήματος τῆς ἐν Ῥωσία ἐπιδράσεως τοῦ βυζαντινοῦ μονα-                     |             |
| σθικοῦ βίου ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                                          | 492         |
| Новый источникъ о церковной жизни Египта XIII в. И. Соколова.                       |             |
| Νέα πηγή περὶ τοῦ ἐν Αἰγύπτφ ἐκκλησιαστικοῦ βίου ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ.                    | 495         |
| Сообщенія въ ученыхъ Обществахъ. И. Соколова.                                       |             |
| Άνακοινώσεις έν ρωσικοῖς συλλόγοις ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ                                   | 495         |
| Древняя икона византійскаго стиля и сужденіе о ней русскаго археолога. И. Соколова. |             |
| Άρχαία βυζαντινή εἰκὼν καὶ ή περὶ ταύτης γνώμη ῥώσου ἀρχαιολόγου<br>ὑπὸ Ἰ. Σοκολώφ  | 498         |
| Археологическая находка византійскаго характера. И. Соколова.                       |             |
| Άρχαιολογικόν εύρεμα βυζαντινού χαρακτήρος ύπο Ί. Σοκολώφ                           | <b>50</b> 0 |
| О Богомилахъ. П. Пападопуло-Керамевса.                                              | <b>#</b> 00 |
| Βογομιλικά ὑπὸ Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως                                             | 720         |
| О Русскомъ Археологическомъ Институтъ въ Константинополъ.                           | <b>#00</b>  |
| Περὶ τῆς ἐν Κ/πόλει Ῥωσικῆς ᾿Αρχαιολογικῆς Σχολῆς                                   | 723         |
| Тема на соисканіе преміи.                                                           | =0-         |
| Θέμα ἀγῶνος μετ' ἀμοιβῆς                                                            | 725         |
| † Элуардъ фонъ-Муральть (Édouard de Muralt)                                         | 725         |

#### ОТДВЛЪ І.

# О нѣкоторыхъ трудахъ Димитрія Хоматіана, какъ историческомъ матеріалѣ.

H1).

Послѣдніе годы архіепископствованія Димитрія Хоматіана, его письмо къ Манумлу Комнину Дукѣ, синодальное рѣшеніе по дѣлу двухъ солунскихъ архонтовъ, трактатъ по наслѣдственному праву. Оправдательное слово Сервійскаго епископа къ патріарху Герману. Новыя данныя для исторіи политическаго и церковнаго разрыва между Никейской имперіей и Эпирско-Солунскимъ государствомъ. Время уничтоженія латинскаго Королевства. Споръ двухъ солунскихъ гражданокъ о виноградникѣ въ «оградахъ» и пр.

По господствующему нынѣ мнѣнію, архіепископствованіе Димитрія Хоматіана кончилось вскорѣ послѣ 1222-го года, не позже начала второй четверти XIII вѣка <sup>2</sup>). Мнѣніе это высказано и поддерживается учеными, ошибочно полагающими, какъ мы уже видѣли, что Хоматіанъ занялъ архіепископскій престолъ еще до конца XII вѣка, т. е. на двадцать, приблизительно, лѣтъ раньше, чѣмъ это было на самомъ дѣлѣ. По устраненіи этой ошибки, естественно, возникаетъ предположеніе, что нашъ архіепископъ святительствовалъ гораздо далѣе начала второй четверти XIII вѣка. Такое предположеніе вполнѣ подтверждается нѣкоторыми документами Мюнхенскаго Сборника, по-

<sup>1)</sup> См. Византійскій Временникъ, т. І, стр. 319.

<sup>2)</sup> Zachariae von Lingenthal, Beiträge zur Geschichte der Bulgarischen Kirche. S.-Petersburg. 1864, 24—25. Годубинскій, Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей и пр. 291, 124. Пальмовъ, Новыя данныя къ вопросу объ учрежденіи сербской архіепископіи 422—423 прим. 2-е. Не лишнимъ считаемъ отмѣтить при этомъ, что Albert Battandier, выпустившій въ свѣтъ занимающій насъ посмертный трудъ Питры, снабдивъ его французскимъ предисловіемъ, доказываетъ въ послѣднемъ, что Хоматіанъ архіепископствовалъ около конца XII-го и въ первыхъ двухъ десятилѣтіяхъ XIII-го вѣка. Рітга, Analecta sacra et classica, spicilegio Solesmensi parata vol. VI, Préface p. XXII—XXIV.

казывающими, что ихъ авторъ жилъ и дѣйствовалъ не только до самого конца царствованія Өеодора Эпирскаго, т. е. до плѣненія послѣдняго Іоанномъ Асѣнемъ въ 1230-мъ году, но и въ первые годы правленія его брата и преемника Мануила Комнина, приблизительно до 1234 г. Въ настоящей главѣ мы и займемся разсмотрѣніемъ нѣкоторыхъ изъ этихъ документовъ, именно такихъ, хронологію которыхъ можно опредѣлить довольно точно.

Остановимся прежде всего на документѣ № 117, озаглавленномъ въ латинскихъ указателяхъ къ Мюнхенскому Сборнику — аd Сомпенит Theodori fratrem¹) и имѣющемъ въ текстѣ этого сборника такое надписаніе: «О второбрачных» и о томъ, что изъ имущества ихъ дътей отъ перваю брака они получаютъ, по наслъдству, въ полную собственность (хата δεσποτείαν), и что лишь во временное пользованіе (хата χρῆσιν). Подъ этимъ надписаніемъ помѣщено слѣдующее письмо³), которое и приводимъ въ переводѣ съ небольшими пропусками.

«Осмѣливаюсь донести, владыко мой святый, что въ дни прежде царствовавшаго (προβεβασιλευχότος) брата твоей царственности и государя моего, господина Оеодора, нами сдълано синодальное ръшеніе (συνοδικόν ψηφηφόρημα) по прошенію господина Копстантина Лампета относительно его зятя по сестрѣ Хамайдраконта, вступившаго во второй бракъ (по смерти первой жены, сестры Константина Лампета). Решеніе это согласно законамъ определяеть, что Хамайдраконть имъетъ право на пожизненнос пользование материнскимъ имуществомъ умершаго своего сына отъ первой жены, и что по смерти его это материнское имущество должно перейти къ законнымъ наследникамъ названнаго его сына. Ибо вступающий во второй бракъ совершенно лишается права на наследственное владение родительскимъ (въ данномъ случат материнскимъ) имуществомъ умершаго своего чадатаково ограничение правъ втораго брака-и можетъ только пользоваться такимъ имуществомъ до конца своей жизни. Противъ указаннаго нашего рышенія теперь противостали нікоторые, заявляя, что оно сдълано неправильно. Мы же, познакомившись съ содержаниемъ (την περίληψιν) этого заявленія, приготовили возраженіе (άντίρρησιν), составленное изъ имъющихъ законную силу постановленій. То, что въ указанномъ синодальномъ опредёленіи (туркі фраті) изложено нами въ общихъ чертахъ, мы подробно развили въ этомъ возражении, выяснивъ,

<sup>1)</sup> Въ изданіи Питры стр. 820, 887.

<sup>2)</sup> Тамъ же, столб. 501-4.

какія имущества подвластных дітей (ύπεξουσίοις άρμοζόντων) могуть получать по наследству въ полную собственность первобрачные, какія же второбрачные.... Поелику палата твоей царственности не бъдна людьми, украшенными всякой мудростью, то прошу, чтобы ими были подвергнуты изследованію наши мненія по сему делу и если будуть найдены составленными какъ должно, согласно законамъ, то да будеть дано имъ утвержденіе твоей державы, чтобы право сділалось явнымъ и чтобы Лампетъ не быль лишенъ того, что ему принадлежить. Я убъждень и, думаю, безошибочно, что въ какую бы высшую или низшую инстанцію, въ какое бы правов'єдное учрежденіе ни было представлено наше решеніе, въ последнемъ врядъ ли будеть отыскано какое-нибудь упущеніе. Ты же, державнійшій мой владыко, будь снисходительнымъ къ намъ за то, что мы не можемъ совершить должнаго поклоненія святой твоей царственности. Изъ препятствій, мъщающихъ намъ (сдълать это), самымъ важнымъ является бользнь, которою мы, несчастные, обречены на тяжкія страданія».

Приведенное туть письмо, какъ видно изъ его содержанія, адресовано несомнѣнно царю і) Мануилу Комнину Дукѣ, занявшему Солунско-Эпирскій престолъ весною 1230-го года. Судя по заключительнымъ словамъ, въ которыхъ авторъ, указывая на удручающіе его недуги, извиняется въ томъ, что не могъ еще отдать должнаго поклоненія новому правителю, можно, кажется, безошибочно относить составленіе письма къ первому году правленія Мануила, т. е. къ 1230—1231 гг. — Что оно не случайно, не по ошибкѣ попало въ сборникъ трудовъ Димитрія Хоматіана, а дѣйствительно писано послѣднимъ, это явствуетъ изъ нижеслѣдующаго.

Въ Мюнхенскомъ сборникѣ сохранились и тѣ документы, которые по указанію этого письма были составлены его же авторомъ и по тому же самому дѣлу, именно: синодальное ръшеніе, составленное въ царствованіе Өеодора, и возраженіе, писанное при преемникѣ послѣдняго, Мануилѣ. Въ синодальномъ ръшеніи 2) мы находимъ прямое

<sup>1)</sup> Довольно распространенное мивніе, что Мануиль не носиль царскаго титула, а довольствовался титуломъ деспота, оказывается несостоятельнымъ. Въ нѣкоторыхъ документахъ Мюнхенскаго сборника, имѣющихъ оффиціальный характеръ и писанныхъ въ первые годы правленія Мануила, послѣдній называется царемъ. См. изд. Питры № 106, ст. 451, 456. Царемъ названъ Мануилъ и въ обнародованномъ академикомъ Васильевскимъ письмѣ Анкирскаго митрополита къ Іоанну Асѣню (отъ 1233 г.). См. Журн. Мин. Нар. Пр. 1885 г. мартъ 48, 54.

<sup>2)</sup> Въ изданіи Питры № 38, столбцы 165—172.

указаніе на то, что діло К. Лампета и Хамайдраконта разсматривалось въ синоді болгарскаго архіепископа і). Кромі того, изъ этого рішенія мы узнаемъ, что К. Лампеть и его зять Хамайдраконть (Өеодорь) были жителями города Солуни и принадлежали къ высшему классу его населенія і): Хамайдраконтъ туть названъ Солунскимъ архонтомъ (Θεσσαλονικεί άρχοντι), а Константину Лампету данъ титуль μεγαλεπιφανέστατος і χυρός, указывающій, что и онъ (Лампеть) быль архонтомъ. Указанія эти не оставляють сомнінія въ томъ, что занимающее насъ здісь синодальное рішеніе принадлежить несомніню болгарскопу архіепископу и составлено въ послідніе годы царствованія Өеодора Комнина, во всякомъ случаї нісколькими годами позже завоеванія посліднимъ Солуни, которое (завоеваніе), какъ увидимъ даліве, произошло не раньше мая 1223-го года.

Перейдемъ къ возраженію, которое, припомнимъ, было написано одновременно съ письмомъ къ Мануилу и, повидимому, служило приложеніемъ къ названному письму. Возраженіе это помѣщено въ видѣ отдѣльнаго памятника, подъ № 151, около конца Мюнхенскаго сборника, статьи котораго, нужно сказать, размѣщены не въ хронологическомъ ихъ порядкѣ. Оно занимаетъ около 23 столбцовъ ) и заключаетъ въ себѣ общирный трактатъ, авторъ котораго, развивая свое мнѣніе, изложенное въ общихъ чертахъ въ синодальномъ опредѣленіи и въ письмѣ къ Мануилу, подтверждаетъ его большими выписками изъ Василикъ и нѣкоторыхъ новеллъ, а также изъ толкованій юристовъ-комментаторовъ: Оалелея, Оеодора Гермополитанскаго, Симватія и «совершителя великихъ дѣлъ» (ἀξιάγαθος καὶ μεγαλεπήβολος) Евстафія, патриція Ромейскаго. При этомъ дѣлаются ссылки на Оеофила, мудрюйшаго Гарида и дивнаго Итала. Кромѣ памятниковъ свѣтскаго законодательства и мнѣній юристовъ, авторъ цитируетъ

<sup>1)</sup> Въ этомъ памятникъ приведено дословно прошеніе К. Лампета, которое начинается такими словами: «Παναγιώτατέ μου δέσποτα άρχιεπίσχοπε πάσης Βουλγαρίας καὶ ὑμεῖς οἱ συμπαρόντες πανιερώτατοι ἀρχιερεῖς καὶ δεσπόται μου.

<sup>2)</sup> Изъ другихъ подробностей, сообщаемыхъ синодальнымъ опредъленіемъ о спорѣ между двумя солунскими вельможами, узнаемъ, что у Хамайдраконта (Өео-дора) отъ первой его жены, сестры К. Лампета (Кали), былъ только одинъ сынъ, который умеръ вскорѣ послѣ смерти матери и до вступленія отца во второй бракъ. На послѣднемъ обстоятельстеѣ, повидимому, Хамайдраконтъ основывалъ свои притязанія на материнское вмущество своего умершаго сына.

<sup>3)</sup> Совершенно такой же титуль Хонатіанъ даеть архонту Николаю Чахину: μεγαλεπιφανέστατος άρχων Νικόλαος ό Τζαχίνος, см. у Питры столб. 75. — Въ другихъ случаяхъ онъ титулируеть архонтовъ — μεγαλοδοξώτατοι. 105, 429 и пр.

<sup>4)</sup> Въ изданіи Питры 589-612.

туть еще и правила св. Василія Великаго, а также правила древнихъ пом'єстныхъ соборовъ — Анкирскаго, Неокесарійскаго и Лаодикійскаго. — Уже ученый аппарать, а также пріемы изсл'єдованія и стиль разсматриваемаго возраженія свид'єтельствують, что посл'єднее вышло изъ подъ пера Димитрія Хоматіана. На это им'єстся и прямое указаніе въ надписаніи памятника, гласящемъ такъ: τοῦ αὐτοῦ μελέτη περὶ α΄ γάμου καὶ β΄, ἄμα δὲ καὶ ἀντίρρησις πρὸς τοὺς λέγοντας ἰσοστατεῖν τὸν δεύτερον γάμον τῷ πρώτφ εἰς τὴν κληρονομίαν и пр.

Слово тої αὐτοї, поставленное тутъ вмѣсто имени автора занимающаго насъ возраженія, ясно указываеть, что послѣднее составлено авторомъ предшествующаго ему въ Мюнхенскомъ сборникѣ памятника № 150, который, какъ сейчасъ увидимъ, принадлежить несомнѣнно нашему архіепископу 1).

Только что названный документь № 150, писанный, по нашему мнѣнію, также въ царствованіе Мануила Комнина Дуки, представляется весьма любопытнымъ по своему содержанію и заслуживаетъ болѣе подробнаго разсмотрѣнія <sup>9</sup>). Онъ содержить въ себѣ *апологію* Сервійскаго епископа, подъ которымъ слѣдуетъ разумѣть не епископа Сербіи, какъ думалъ Питра <sup>8</sup>), а епископа города Сервіи (Сельфидже), лежащаго недалеко отъ сѣверо-восточной границы Өессаліи <sup>4</sup>) и ничего общаго съ Сербіей не имѣющаго.

Апологія эта пом'єщена въ Мюнхенскомъ сборник'є съ сл'єдующимъ надписаніемъ: «Оправдательное слово (λόγος ἀπολογητικός) κε

<sup>1)</sup> Въ Мюнхенскомъ сборникѣ имѣется и другое подобное возраженіе, писанное на ту же тему и по совершенно такому же поводу, касающемуся аналогичнаго дѣла двухъ жителей города Веррои. Но оно гораздо короче и изложено не въ видѣ отдѣльной статьм, а въ письмѣ къ царю Өеодору, брату и предшественнику Мануила. Письмо это, писанное, повидимому, въ послѣдніе годы царствованія Өеодора, помѣщено тутъ подъ № 26 (ст. 109—118) съ такимъ надписаніемъ: Прос τὸν βασιλέα χυρὸν Θεόδωρον τὸν Δοῦχαν περὶ προνομιῶν τῶν εἰς δευτέρους γάμους οὐχ ἐρχομένων χαὶ τῶν δευτερογαμούντων, ὅτι οὐ δεσπόζουσι τὴν μητριχὴν τῶν παίδων ϋπαρξιν, χαὶ περὶ ἀχρησίας νόμων, χαὶ περὶ τοπιχῆς συνηθείας, χαὶ παραδρομῆς χρόνου διὰ κατοχῆς. Эти два памятника (№ 26 и 151) интересны, между прочимъ, потому, что въ нихъ имѣются отголоски борьбы обычая, или же законодательства иконоборствовавшихъ императоровъ, съ принципами Юстиніановскаго права (Василикъ).

<sup>2)</sup> Въ изданіи Питры, столбцы 577—588 № 150.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 790, 808, 810. Нелишнимъ считаемъ припомнить, что такое смѣшеніе Сервіи съ Сербіей, дѣлаемое нерѣдко и другими современными учеными, дѣлалось и въ отдаленную старину Сербскимъ переводчикомъ Зонары, а еще раньше Константиномъ Багрянороднымъ.

<sup>4)</sup> Довольно подробное описаніе Сервійской каазы см. въ книгѣ Верковича, Топографическо-этнографическій очеркъ Македоніи. СПБ. 1889, стр. 214—221.

святьйшему Константинопольскому патріарху господину Герману и его синоду, составленное какъ бы отъ лица (γεγονώς ώς ἐκ προσώπου) Сервійскаго епископа, подчиненнаго Солунской митрополіи, но рукоположеннаго имъ, ὑπ' αὐτοῦ (авторомъ слова), по требованію обстоятельствъ, потому именно, что въ Солуни господствовали Латиняне, и его митрополитъ, вслъдствіе этого, находился внъ предъловъ своей епархіи».

Приведенное туть заглавіе, какъ и вообще дёло, вызвавшее составленіе апологіи, казалось Питр'є темнымъ, historia satis obscura, obscura res historica 1). По нашему мнѣнію эта исторія объясняется вполнъ удовлетворительно содержаніемъ апологіи, а также другимъ документомъ (№ 78) мюнхенскаго сборника, писаннымъ нѣсколько раньше и заключающимъ въ себъ актъ избранія и рукоположенія Сервійскаго епископа, несомнънно того же самаго, отъ лица котораго составлена апологія. Этотъ актъ (№ 78) носитъ такое надписаніе: πραξις γενομένη επί ψήφφ και χειροτονία ετέρας επαρχίας άρχιερέως. γινομένη ύπ' αύτου, μηνί μαίω ιβ' ίνδ. ια 2). Встречающееся туть выраженіе γινομένη ύπ' αύτου объясняется предшествующимъ (въ Мюнхенскомъ сборникѣ) акту документомъ № 77, въ которомъ имъемъ письмо къ новопоставленному Сервійскому епископу, начинающееся словами: Δημήτριος, ελέφ Θεου άρχιεπίσχοπος της πρώτης Τουστινιανής και πάσης Βουλγαρίας τῷ ἰερωτάτῳ ἐπισκόπῳ Σερβίων 8). Прибавимъ еще, что занимающій насъ здёсь памятникъ (№ 78), принадлежащій несомивню Димитрію Хоматіану, составлень, какъ показываеть его содержаніе, въ царствованіе Оеодора Комнина. Зная все это, не трудно объяснить и значение хронологической даты 12-го мая 11-го индикта, которою пом'вченъ этотъ памятникъ. Въ теченіе той части архіепископствованія Хоматіана, которая совпадала съ временемъ правленія Өеодора, только одинъ разъ приходился 11-й индикть, а именно съ 1-го Сентября 1222 года по 1-е Сентября 1223-го. — Отсюда явствуеть, что посвящение Сервійскаго епискона совершено Хоматіаномъ несомнѣнно въ Маѣ 1223-го года.

<sup>1)</sup> Питра 577 прим. 2, 826 прим. 2, ср. 808 прим. 5. Покойный кардиналь намѣревался посвятить этому дѣлу обстоятельное изслѣдованіе въ своихъ Prolegomena къ Мюнхенскому сборнику, которыя не успѣлъ однако написать.

<sup>2)</sup> У Питры № 78, столбцы 335—336. Ср. и стр. 810, гдѣ ошибочно замѣчено: Exordium hic solum habemus synodicae actionis. По нашему мнѣнію, суть дѣла объ избраніи и рукоположеніи Сервійскаго епископа изложена здѣсь вполнѣ.

<sup>3)</sup> У Питры № 77 ст. 329—334.

Городъ Сервія издавна входиль въ составъ Солунской епархіи <sup>1</sup>), зависѣвшей отъ Константинопольской, въ данное время Никейской патріархіи, и находившейся, слѣдовательно, внѣ предѣловъ болгарской церковной области. Этимъ то и объясняется указаніе вышеприведеннаго надписанія на то, что акта касается избранія и рукоположенія ἐτέρας ἐπαρχίας ἀρχιερέως, архіерея чужой епархіи.

Никейскій патріархъ и въ частности Солунскій митрополитъ, проживавшій, по случаю латинской оккупаціи, гдѣ-то за границею своей епархіи, были сильно оскорблены этимъ нарушеніемъ ихъ правъ, но нѣкоторое время должны были терпѣливо переносить нанесенную имъ обиду или ограничиваться простыми протестами, на которые мало обращалось вниманія. Имъ представился, однако, наконецъ благопріятный моментъ, которымъ они посиѣшили воспользоваться, и привлекли къ отвѣтственности антиканонически посвященнаго Сервійскаго епископа, поставили даже вопросъ объ его низложеніи воспользоваться, и это, начатое, повидимому, при особенно благопріятномъ оборотѣ дѣлъ для враговъ опальнаго епископа, было направлено косвеннымъ образомъ и противъ Димитрія Хоматіана, которымъ было совершено антиканоническое посвященіе. Это-то и побудило Хоматіана изготовить для Сервійскаго епископа занимающую насъ апологію, въ которую, какъ увидимъ, онь внесъ кое-что и рго domo sua.

Апологія изложена въ формѣ судебной защитительной рѣчи, составленной по всѣмъ правиламъ ораторскаго искусства. Для насъ представляетъ интересъ главнымъ образомъ историческая ея часть, въ которой излагаются обстоятельства, вызвавшія необычное посвященіе Сервійскаго епископа. Содержаніе этого историческаго очерка, занимающаго около трехъ столбцовъ (578—580), въ общихъ чертахъ таково.

Послѣ того, какъ латиняне захватили весь почти (греческій) западъ, за исключеніемъ Болгарскаго удѣла (τῆς Βουλγαρικῆς ἄνευθεν λήξεως), тамошніе законные архіереи покинули свои спархіи и удалились въ

<sup>1)</sup> Въ спискъ архіерейскихъ каоедръ, составленномъ въ царствованіе Льва Мудраго, около конца ІХ-го въка, Сервійское епископство ( $\delta \Sigma \epsilon \rho \beta(\omega s)$ ) уже значится въчися 12-ти епископствъ, подвъдомыхъ солунскому митрополиту.

<sup>2)</sup> Βωςκασωβαεμωя τητω σοοδραμερία οςποβωβαεμώ μα οδιμομώ παρακτερέ σομερμαμία απολογία α βω μαστροστα μα σεέχγοιματώ βωραμερίατω, στοπιματώ βω μαμαλέ επ: Καιρός άρτι... εύρέθη τοῖς ἐμὲ ζητοῦσιν, ἐμφανής ἐγενόμην τοῖς ἐμὲ ἐπερωτῶσιν ἢ ἀνακρίνουσιν... ἰδοὺ τοίνυν ἐγὼ, καὶ δέξασθε, οἱ ἐμοὶ κριταὶ, τὴν ἡμετέραν ἀπολογίαν, ἵνα εἰ μὲν ἔγκριτος γένηται, τῆς εὐθύνης ἡμᾶς ἀπολύσητε εἰ δ΄ ἴσως ἀποφώλιος λογισθείη, τὸ δοκοῦν τῆ τῆς θέμιδος ὀρθοτομία ψηφίσησθε.

чужіе края 1), гат нъкоторые изъ нихъ и окончили свою жизнь. Общаго бъдствія не избъгла и Сервійская церковь, священноначальникъ которой также выселился, подобно другимъ, за границу и тамъ скончался. Люди, подпавши подъ латинскую власть, изнемогали подъ ея жельзной палицей (ὁ δέ γε λαὸς τη σιδερα ράβδω της ἐφισταμένης έξουσίας ετρύγετο), и многіе отступили отъ церковныхъ обычаевъ и преданій отцовъ, частью по нев'єжеству своему, частью же для изб'єжанія несносных в насилій тирановъ. Но воть възападных странахъ погибшей ромейской власти приняль начальство Өеодоръ изърода Дуковъ, Ангеловъ и Комниновъ, который, мужественно возставъ противъ латинянъ (ταϊς Λατινικαϊς όρμαϊς κραταιώς άνδιστάμενος), многихъ изъ нихъ выгналъ изъ занятыхъ ими странъ, между прочимъ и изъ Сервійской области. Присоединивъ последнюю къ своимъ владеніямъ, освободитель (т. е. Өеодорь) озаботился дарованіемь ей священноначальника, который бы утвердиль расшатанные умы, возвратиль бы на путь истины заблудшихъ и подобающими священнодъйствіями бы очистиль то, что было осквернено латинскимъ нечестіемъ (то шероλυσμένον της Λατινών βδελυγμίας). Ηο Солунскій митрополить, οτь котораго завистло поставление такого епископа, находился въ чужихъ странахъ и не явился на призывъ Өеодора. Последнему не могли помочь въ этомъ дъль и остававшіеся еще на своихъ мъстахъ викарные епископы Солунского митрополита, вследствие боязни предъ грозящей бѣдой<sup>2</sup>). Узнавши изъ древней церковной исторіи, что въ подобныхъ затруднительныхъ обстоятельствахъ дёлались нарушенія строгихъ каноническихъ предписаній, Өеодоръ обратился къ Иллирійскому, или болгарскому синоду в) и его председателю, которыхъ не

<sup>1)</sup> Утвержденіе это не совсёмъ вёрно; нёкоторые изъ греческихъ епископовъ запада оставались въ своихъ епархіяхъ и послё завоеванія послёднихъ латинянами. См. слёдующее примёчаніе.

<sup>2)</sup> Считаемъ нелишнимъ привести здѣсь подлинныя слова памятника. Указавъ, что солунскій митрополить οὐδ δλως παρῆν καὶ γὰρ ὑπερόριος ἦν, апологеть продолжаетъ такъ: (Θеодоръ) ἀποβλέπει πρὸς τὰ λείψανα τῆς ὑπερορίας, δηλαδή τοὺς ὑπ' ἐκεῖνον ἀρχιερεῖς οἱ δὲ, τὸ τῆς θείας γραφῆς προσφόρως εἰπεῖν, ἔθεντο σκότος ἀποκρυφὴν ἐαυτῶν, τῆς Θεσσαλονίκης ἐν παραβύστοις ἐγγωνιάζοντες καὶ τὴν ἐνισταμένην, ὡς ἐξὸν ἦν, κακίαν ἀποκρυπτόμενοι. Col. 579. — Изъ этихъ словъ видно, что въ 1223 г., когда шелъ вопросъ о посвященіи епископа для только что освобожденнаго отъ латинянъ Сервійскаго округа, въ другихъ частяхъ Солунской области, находившихся еще подъ властью датинянъ, оставались нѣкоторые греческіе епископы, не удалявшіеся, значить, въ чужіе края. Съ нѣсколькими такими греческими епископами мы встрѣтимся не много ниже.

<sup>3)</sup> Πρόσεισιν ύπερορίω συνόδω καὶ τῷ προκαθημένω ταύτης τῆ τῶν Ἰλλυριῶν ἱεραρχῶν

коснулось датинское завоеваніе, и предложиль имъ избрать и рукоположить необходимаго Сервійской области епископа. Синодъ этотъ, мъстопребывание котораго находилось тогда во владъніяхъ Осодора, сначала отклониль сделанное ему предложение, не желая нарушать преданія отцовъ исполненіемъ воли правителя. Последній, однако, не переставаль настанвать на своемь предложения, то просьбами, то угрозами (τὰ δὲ βιάζων), то указаніемь на мірскія замѣщательства и на созданное ими ненормальное положение вещей. Вследствие этого и принимая во вниманіе опасность, угрожавшую церковнымь обычаямь и спасенію Сервійскаго населенія, названное священное собраніе уступило наконецъ настоятельнымъ просьбамъ Оеодора, избрало и рукоположило предстоятеля Сервійской церкви. Далье въ разсматриваемой апологіи приводится, на восьми столбцахъ, изъ священнаго писанія и исторін церкви длинный рядъ прим'єровъ нарушенія св. запов'єдей, совершавшагося съ благою ц'єлью. Перечисленіе названныхъ примъровъ завершается тонкимъ намекомъ на то, что и Виоинская Никея вынуждена была сдълать такое же нарушение строгой каноничности, присвоивъ себъ царское и патріаршее достоинство, которыми прежде украшалась славная Византія (ενδοξος Βύζας).

Замътивъ при этомъ, что приведенные имъ примъры стоятъ внъ всякаго порицанія, апологетъ высказываетъ увъренность, что и его поведеніе, вызванное затруднительными обстоятельствами и имъвшее въ виду достиженіе благой цѣли (τῆς ἀρίστης οἰχονομίας), не заслуживаеть осужденія.

Исторія посвященія Сервійскаго епископа излагается и въ актѣ 1223-го года (№ 78), но гораздо короче и въ одномъ пунктѣ несогласно съ апологією. Въ апологіи, какъ мы видѣли, говорится, что предложеніе Өеодора относительно посвященія Сервійскаго епископа сначала было отклонено болгарскимъ Синодомъ и его предсѣдателемъ Д. Хоматіаномъ, который только вслѣдствіе настойчивыхъ требованій и даже угрозз правителя согласился исполнить волю послѣдняго. Въ актѣ же совершенно напротивъ сказано, что предложеніе это было встрѣчено и исполнено съ необыкновенной готовностью и предупредительностью: οὐδὲ παρηχόους εὐρεν ἡμᾶς ὁ ζηλωτὴς οὐτος καὶ δεοχυβέρνητος Κομνηνός. . . . ἀλλὰ τὸν λόγον προθέμενος, ἔτχε ἡμᾶς ὡς εὐλόγφ

δηλαδή, τη και την των Βουλγάρων, υστερον κληρωμένη ἐπίκλησιν· ἀσάλευτα γὰρ ἐς δευρο ἔκειτο ταύτη. Οτοπό. 579.

καθήκοντι τούτω συντρέγοντας 1). Указанное разногласіе между этими двумя памятниками, писанными или, по крайней мъръ, редактированными однимъ и темъ же лицомъ, Димитріемъ Хоматіаномъ, чрезвычайно важно для опредъленія времени составленія апологіи, упоминающей о настойчивых в требованіях в и игрозах деодора. Невозможно допустить, чтобы Димитрій Хоматіанъ и Сервійскій епископъ, столь много обязанные Өеодору и столь близко стоявшіе къ нему, решились высказать въ его правленіе такой отзывъ о немъ, да еще въ рѣчи, им вющей оффиціальный характеръ и обращенной къ Никейскому патріарху и его синоду. Указанное туть соображеніе невольно склоняеть къмысли, что апологія писана не въ царствованіе Оеодора. Къ такому заключенію ведеть и следующее обстоятельство. Апологія, какъ мы видъли, была вызвана привлеченіемъ Никейскою патріархіей къ суду поставленнаго по желанію Өеодора епископа. А такое энергическое вившательство Никейцевъ во внутреннія дела, хотя бы и церковныя, Солунско-Эпирской державы было невозможнымъ во вторую половину царствованія Өеодора, который находился тогда въ крайне непріязненныхъ отношеніяхъ къ Никев.

Считаемъ нелишнимъ остановиться нѣсколько на этихъ отношеніяхъ, о которыхъ Мюнхенскій сборникъ сообщаеть намъ кое-какія новыя данныя. Последнія не оставляють сомненія въ томъ, что враждебные замыслы Өеодора Эпирскаго относительно Никеи начали проявляться раньше, чёмъ думаютъ нёкоторые историки<sup>2</sup>). На это явно указываеть находящееся въ Мюнхенскомъ сборникъ письмо Димитрія Хоматіана «къ всечестному во инокахъ и сыну великаго жупана Сербіи Киръ Саввѣ», поставленному Никейскимъ патріархомъ въ автокефальные архіепископы Сербіи. Въ названномъ письмѣ, писанномъ несомивно въ 1220 г., Хоматіанъ, доказывая неканоничность посвященія новаго архіепископа, выставляєть на видь, между прочимь, и то обстоятельство, что последнему недостаеть царскаго утвержденія, причемъ восклицаетъ 3): «да и гдѣ теперь царство, которому вмѣстѣ съ другими (прерогативами) принадлежить и таковая выдающаяся привиллегія? Многіе властвують теперь но (разнымъ) мѣстамъ, но ни одинъ не имѣетъ подлиннаю царскаю достоинства» (πολλών ἄρτι

<sup>1)</sup> Питра, столбцы 335—336.

<sup>2)</sup> Гопфъ 251, Папаригопуло V, 54 и другіе относять ихъ начало къ 1222-му г., ко времени занятія Никейскаго престола Іоанномъ Ватаци.

<sup>3)</sup> Въ изданіи Питры столбцы 381—390, № 86. См. и Пальмова, «Новыя данныя къ вопросу объ учрежденіи Сербской архіепископіи» стр. 436, 437.

κατά τόπους έξουσιαζόντων και μηδενός άποσώζοντος άκεραιον το της βασιλείας άξίωμα). Эти слова, высказанныя въ 1220-мъ году Хоматіаномъ, стоявшимъ такъ близко въ Өеодору, показываютъ намъ, что последній началь оспаривать права Никеи на Византійское наследство еще при жизни перваго Никейскаго императора Осодора Ласкариса, скончавшагося въ 1222-мъ году. По смерти Ласкариса, когда римскій скипетру наслідоваль зять его Іоаннъ Ватаци, человъкъ не очень знатнаго происхожденія, отважный эпирскій правитель, считавшій себя потомкомъ Комниновъ, Дуковъ и Ангеловъ, смѣло уже выступиль противь притязаній Никейцевь, присвоивь себ'є ту миссію, которую они считали своимъ достояніемъ. Счастье благопріятствовало Өеодору. Въ теченіе двухъ, трехъ лѣтъ, между 1222 и 1225 гг., онъ уничтожиль последние остатки латинскаго господства въ Солунской области, распространилъ свою власть и далеко на востокъ по направленію къ Константинополю, захвативъ сдёланныя тамъ пріобретенія Никейцами, которые съ позоромъ были изгнаны имъ изъ Адріанополя въ 1224 г. Около этого же времени Өеодоръ приняль царскій титуль, чемъ торжественно объявиль себя единственнымъ законнымъ претендентомъ на Византійскій престолъ, возстановленіе котораго тогда представлялось очень близкимъ.

Провозглашеніе Өеодора царемъ, какъ мы узнаемъ изъ одного письма Димитрія Хоматіана, которымъ былъ вѣнчанъ и мирономазанъ новый царь, происходило по единодушному ръшенію находившихся въ предѣлахъ Солунско-эпирскаго государства членовъ синклита, духовнаго сословія и всего многочисленнаго воинства 1).—Указанное туть свидѣтельство Хоматіана подтверждается актомъ провозглашенія Өеодора царемъ отъ имени епископовъ, сохранившимся

<sup>1)</sup> См. второе письмо Хоматіана къ патріарху Герману, № 114. Въ изданіи Питры стр. 488—490. Считаємъ нелишнимъ привести относящіяся сюда мѣста изъ этого письма. Σκέψις γέγονε κοινή τῶν ἐν τἢ δύσει περιληφθέντων ἀπό τε τῆς συγκλήτου βουλῆς καὶ τῆς ἱεραρχικῆς τάξεως, ναὶ δὲ καὶ σύμπαντος τοῦ στρατιωτικοῦ μυριοπληθοῦς ὄντος, τἢ χάριτι τοῦ Θεοῦ, προβληθήναι εἰς βασιλέα τὸν ἀναγεγραμμένον Δοϋκαν κυρὸν Θεοδωρον, ἄμα δὲ καὶ χρισθήναι... τῆς κοινῆς τοίνυν ταύτης σκέψεως καὶ ὁμοβουλίας ἔργον γέγονεν ἡ χρίσις τούτου τοῦ ἐν ἡμῖν αὐτοκράτορος, ῆν δὴ καὶ προεκρίθημεν ἡμεῖς γνώμη πάντων ἱερουργῆσαι, ὡς τὴν ὑπεροχὴν ἔχοντες ἀπό τῆς τοῦ καθ' ἡμᾶς θρόνου μεγαλειότητος (οῦτως οὺχ ἡμεῖς μόνοι, θεσπέσιε δέσποτα, τὸν βασιλέα ἐχρίσαμεν). Ηѣкоторымъ объясненіемъ къ первымъ двумъ строкамъ приведенной здѣсь выписки изъ письма Хоматіана можетъ служить встрѣчающееся въ этомъ же письмѣ указаніе на то, что послѣ завоеванія Константинополя латинянами многіе изъ членовъ синклита удалились на западъ, такъ что провозглашеніе Θеодора царемъ не произошло безъ участія συγκλήτου βουλῆς.

въ замѣчательномъ Порфирьевскомъ сборникѣ, но, къ сожалѣнію, еще не изданнымъ 1). Мы могли познакомиться съ содержаніемъ его, благодаря обязательной услугѣ В. Э. Регеля. Въ этомъ интересномъ памятникѣ говорится, что всѣ епископы, всѣ предстоятели высшихъ и низшихъ престоловъ западнаго удѣла рѣшили провозгласить Өеодора царемъ, миропомазать и вѣнчать его, усъровавши, что только онъ одинъ вправѣ носить царскій титулъ и какъ потомокъ разныхъ царей, и какъ неусыпный стражъ, испытанный воинъ, безчисленными трудами и подвигами возстановившій древній христіанскій порядокъ въ западныхъ странахъ, освободивъ послѣднія отъ безбожныхъ латинянъ и Гемскихъ (Балканскихъ) Скиеовъ 2).

Такимъ образомъ, политическій разрывъ Өеодора съ Никеею сопровождался и церковнымъ разрывомъ между западными греческими архіереями и Никейской патріархіею, признававшею только за Никейскимъ правителемъ право носить царскій титулъ. И этотъ разрывъ, однимъ изъ болѣе раннихъ послѣдствій котораго было песомнѣнно и занимающее насъ необычное посвященіе Сервійскаго епископа въ 1223-мъ году, продолжался до самаго конца правленія Өеодора.

Въ теченіе этого времени была сдѣлана только одна попытка къ политическому сближенію между Солунско-эпирскимъ государствомъ и Никеею, а также къ возстановленію церковнаго единенія между греческимъ западомъ и востокомъ. Но она не увѣнчалась успѣхомъ вслѣдствіе того, что Никеею были предъявлены по этому дѣлу такія требованія, которыя были отвергнуты Феодоромъ и преданными ему западными архіереями. Весьма цѣнныя извѣстія о пазванной попыткѣ и о неудачномъ исходѣ ея сообщаетъ намъ имѣющаяся въ Мюнхенскомъ сборникѣ любопытная во многихъ отношеніяхъ переписка

<sup>1)</sup> В. Г. Васильевскій, Описаніе Порфирьевскаго сборника византійскихъ документовъ. С.-Петербургъ 1885 г., стр. 16 (Извлечено изъ отчета Императорской Публичной Библіотеки за 1888 г.). См. и Ж. М. Н. Просвещенія 1885, мартъ 17—20,

<sup>2)</sup> Кай тойтом раболога оргодорой кай тойтом отефорым, кай тойтом хроорым. Съ приведенными здёсь и въ предъидущемъ примечании новыми данными о провозглашения беодора царемъ любопытно сопоставить разсказъ Акрополиты объ этомъ же предметь, гласящій такъ: а.... беодоръ Комнинъ.... облекся въ порфиру и сталъ носить красныя сандаліи, котя на него сильно возсталъ за это митрополить Солунскій Константинъ Месопотамить, за что этотъ защитникъ каноническихъ постановленій подвергся многимъ напастямъ и гоненіямъ. Но архіепископъ болгарскій Димитрій согласился возложить на него царскую корону, говоря, что онъ самозаконенъ и не обязанъ никому давать отчета (въ своихъ действіяхъ) и потому можетъ помазывать на царство кого бы, когда бы и гдё бы онъ ни захотёлъ». Акрополита гл. 21 русс. перев. стр. 39.

Димитрія Хоматіана съ Никейскимъ патріархомъ Германомъ 1), происходившая, по нашему мнѣнію, въ послѣдніе два-три года правленія Өеодора 2). Этою неудачною попыткою, по всей вѣроятности, было вызвано и извѣстное громоносное письмо къ патріарху Герману Керкирскаго митрополита Георгія Вардана, а также находящееся въ Порфирьевскомъ сборникѣ посланіе къ Герману другаго изъ вліятельнѣйшихъ во время Өеодора западныхъ митрополитовъ, Іоанна Навпаксткаго 3). Сюда же, повидимому, относится и слѣдующее смутное указаніе Г. Акрополиты: «императоръ (Іоаннъ Ватаци) согласился считать его (Өеодора) вторымъ послѣ себя и участникомъ царской власти, оставиль его владѣть своею землею съ условіемъ, чтобы онъ ни на что другое не простиралъ своихъ притязаній 4), а онъ между тѣмъ усиливался все болье и болье (насчеть императора Іоанна)».

Къэтому прибавимъ еще, что въ Мюнхенскомъ сборникѣ имѣются три письма №№ 15, 69, 77, писанныя Димитріемъ Хоматіаномъ къ посвященному имъ епископу, когда послѣдній уже управлялъ Сервійской епархією в). Изъ нихъ мы узнаемъ, что Сервійскій епископъ послѣ посвященія своего довольно долго поддерживаль связи съ Димитріемъ Хоматіаномъ, обращаясь къ нему за наставленіями или получая отъ него порученія, что, конечно, было бы невозможно, если бы привлеченіе названнаго епископа къ суду Никейской патріархіи послѣдовало вскорѣ послѣ его посвященія.

На основаніи вышеизложенныхъ данныхъ, касающихся политическаго и церковнаго разрыва между Никеею и Солунско-эпирскимъ государствомъ, мы не сомнѣваемся, что занимающая насъ апологія Сервійскаго епископа писана послѣ 1230-го года, при преемникѣ Өеодора Мануилѣ. Послѣ занятія послѣднимъ Солунскаго престола

<sup>1)</sup> Переписка эта состоитъ изъ трехъ писемъ, изъ коихъ два (№№ 112, 114) принадлежатъ Хоматіану, а одно (№ 118) патріарху Герману. Въ изданіи Питры столбцы 481—498.

<sup>2)</sup> Ср. Пальмова, Новыя данныя и пр. стр. 422, 423.

<sup>3)</sup> Васильевскій, Обновленіе болгарскаго патріаршества при царѣ Іоаннѣ Асѣнѣвъ 1235 г. Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія 1885, мартъ 42, 49.

<sup>4)</sup> Акрополита гл. 21, русскій перев. стр. 40. Сравн. и въ Исторіи Никифора Григоры ин. 2, гл. 2.

<sup>5)</sup> См. въ изданіи Питры столбцы 67—68 (№ 15), 301—806 (№ 69), 329—834 (№ 77). Ср. и № 21. Всё эти письма писаны несомивне после 1228-го года, но, по видимому, не позже 1230-го. Питра (808) думаєть, что Сервійскому (по его мивнію, Сербскому) епископу было адресовано и письмо № 70 (305—308), не имвющее адреса. Такое мивніе не подтверждается содержаніемъ этого, замітимъ мимоходомъ, весьма любопытнаго письма.

описанныя выше отношенія Солунско-эпирской державы къ Никеѣ быстро измѣнились въ такомъ направленіи, при которомъ привлеченіе Никеею Сервійскаго епископа къ отвѣтственности являлось весьма естественнымъ дѣломъ.

Не будемъ останавливаться на этой перемънъ, причины и характеръ которой превосходно выяснены В. Г. Васильевскимъ 1) на основаніи, главнымъ образомъ, неизданныхъ документовъ Порфирьевскаго сборника. Заметимъ только, что въ 1232 году въ Эпирско-Солунское государство, съ согласія новаго его правителя, Мануила, быль присланъ патріархомъ Германомъ Анкирскій митрополить Христофоръ, въ качествъ экзарха и патріаршаго мъстоблюстителя, для возстановленія прерванныхъ при Өеодоръ сношеній греческаго запада съ Константинопольской (Никейской) патріархіей, другими словами, для возстановленія власти последней въ западномъ ея удёле. При этомъ Анкирскому митрополиту было вмѣнено въ обязанность обратить особенное вниманіе на «исправленіе патріаршихъ правъ на западъ» и на обуздание «хищниковъ, стремящихся себъ присвоить то, что имъ не принадлежитъ» и т. п. 9). Экзархъ этотъ, встрътившій поддержку въ новомъ Солунско-Эпирскомъ правительствъ, широко воспользовался данными ему полномочіями, какъ видно, между прочимъ, изъ того, что онъ не затруднился нанести какія то весьма чувствительныя оскорбленія Навпактскому митрополиту Іоанну Апокавку, одному изъ самыхъ вліятельныхъ, какъ мы уже зам'єтили, въ правленіе Өеодора западныхъ іерарховъ. Само собою разумвется, что этотъ мвстоблюститель и экзархъ Никейскаго патріарха Германа не могъ не остановиться на вопросъ о Сервійскомъ епископъ, тъмъ болье, что незаконное посвящение последняго совершено было Димитриемъ Хоматіаномъ, причинившимъ Никев въ царствованіе Өеодора особенно большія непріятности. Мы не сомніваемся, что поднятіе вопроса о Сервійскомъ епископъ было однимъ изъ первыхъ дълъ патріаршаго экзарха, и что занимающая насъ апологія, вызванная этимъ дёломъ, была написана Димитріемъ Хоматіаномъ несомнѣнно въ 1233 году.

Къ сказанному нами объисторическомъ значеніи *апологіи* и тѣсно связаннаго съ нею *акта* рукоположенія Сервійскаго епископа позволимъ себѣ прибавить еще, что въ этихъ двухъ памятникахъ мы нахо-

<sup>1)</sup> Въ вышеозначенной статъй — «Обновление болгарскаго патріаршества» и пр., помінценной въ двухъ книгахъ Ж. М. Н. Пр., за мартъ и апріль 1885 г.

<sup>2)</sup> Тамъ же, мартъ, 40, 43, 44, 47 и пр.

димъ пънныя указанія и по вопросу о времени занятія Осолоромъ Эпирскимъ Солуни, столицы Латинскаго королевства. По весьма распостраненному теперь, общепринятому почти, мнѣнію, событіе это имѣло мѣсто въ 1222 году 1). Такому мнѣнію, неоснованному, нужно замѣтить, на какихъ-нибудь, несомивнныхъ данныхъ, противорѣчатъ указанные два документа, изъ которыхъ узнаемъ, что Солунь находилась еще въ рукахъ латинянъ во время посвященія Сервійскаго епископа, посвященія, происходившаго въ май 11-го индикта. Правильная сохранность и точность указанной туть даты, соотвётствующей, какъ мы уже видъли, маю 1223-го года, подтверждаются тымъ обстоятельствомъ, что враждебныя действія Латинскаго императора Роберта и папы Гонорія III противъ Өеодора, вызванныя изгнаніемъ латинянъ изъ Солуни, начались въ 1224-мъ году. Зная изъ достовърныхъ историческихъ свидетельствъ, касающихся этихъ враждебныхъ д'ыт тый в ), что Солунь несомн'ы уже находилась върукахъ Өеодора около начала 1224 г., и сопоставляя хронологическія показанія этихъ свидътельствъ съ показаніями апологіи и, въ особенности, акта 12 мая 1223-го года, мы, кажется, вправ' утверждать, что последній ударь Солунскому королевству быль нанесень Өеодоромъ въ лътніе или же въ осенніе мѣсяцы 1223-го года.

Разсмотрѣнные уже въ настоящей главѣ документы приводять къ заключеню, что Димитрій Хоматіанъ оставался на архіепископскомъ престолѣ въ теченіе первыхъ трехъ лѣтъ правленія Мануила Комнина Дуки, до 1233 года включительно. Такой выводъ подтверждается и другимъ документомъ Мюнхенскаго Сборника, писаннымъ нѣсколько позже апологіи Сервійскаго епископа и также заслуживающимъ болѣе подробнаго разсмотрѣнія. Онъ помѣщенъ въ Мюнхенскомъ Сборникѣ подъ № 106 съ такимъ надписаніемъ въ

«О свидътельство архіереев и пресвытлых (іддоистрішу), то есть сановников, о дылах, судимых царем, о дыйствительном и мнимом страхь, о срокь для заявленія протестов противь угроз и

<sup>1)</sup> Hopf. Gesch. Griechenl. 250; Herzberg, Gesch. der Byzantiner 398, и др. — Насколько намъ извъстно, изъ новъйшихъ историковъ только Рамбо, и то въ самое послъднее время, усомнился въ правильности этой даты, которую и замънилъ 1223-иъ годомъ, не указавъ однако своихъ основаній. См. его новый трудъ по Византійской исторіи, напечатанный въ Histoire générale du IV siècle à nos jours. Paris 1893 II, р. 860.

<sup>2)</sup> См. у Гопфа, тамъ же.

<sup>8)</sup> Въ изданіи Питры столбцы 447-462.

насилій (περὶ χρόνου παραγραφης φόβου η βίας), οбъ обычат, общей мольт (περὶ συμφήμου φήμης) и свидттеляхъ».

Памятникъ этотъ посвященъ спору о наследстве между двумя солунскими гражданками: Ораею, дочерью умершаго Романа Логара, и ея мачихой Калею Сахлиниюю, второю женою Логара, у котораго отъ нея не было детей. Споръ возникъ вскоре по смерти Логара, скончавшагося во время господства Латинянъ въ Солуни, по былъ улаженъ вибшательствомъ родственниковъ и ибкоторыхъ другихъ почтенныхъ людей, въ числе которыхъ находился и Неофитъ, сделавшійся впоследствін епископомъ Іерисскимъ, Іеріобої 1). Люди эти помирили мачиху съ падчерицей, подбливъ законно между ними спорное имущество, о чемъ былъ составленъ и раздёльный актъ (διάλυσις ёγγραφος) въ май 1-го индикта 6721 г. (=1213). Заты́мъ прошло болье 20 льть, въ теченіе которыхъ латиняне были изгнаны изъ Солуни и тамъ послъ нихъ царствовали Өеодоръ (Эпирскій) и его преемникъ Мануилъ. Вътечение столь многихълътъ Орая, вышедшая замужъ еще при жизни отца, успъла выростить дочь Марію и выдать ее за Димитрія Кравофоку, снабдивъ приданымъ, въ которое входилъ и виноградникъ, находившійся въ м'Естности, именуемой Ограды, έν τη περιοχή του τόπου του έπιλεγομένου άγράδη<sup>2</sup>). — За все это время мачиха Ораи, Каля Сахликина, не подавала никакихъ признаковъ недовольства раздёльнымъ актомъ 1213-го года Но вдругъ, уже въ царствованіе Мануила, она вздумала опротестовать эту мировую сдълку, заявивъ, что свое согласіе на нее дала изъ страха, внушеннаго ей насиліями господствовавших в тогда въ Солуни латинянъ, главнымъ образомъ управлявшаго Солунской митрополіей латинянина Гарина ( $\Gamma$ аріvou)<sup>3</sup>), который потребоваль будто бы въ свою пользу

<sup>1)</sup> Какъ увидимъ далве, названный тутъ Неофитъ занималъ Іерисскую епископскую каседру около 1235-го года, когда происходили тъ столкновенія Асонскихъ иноковъ съ какимъ-то Іерисскимъ епископомъ, или митрополитомъ, о которыхъ говорится въ извъстномъ Асоно-Ватопедскомъ отрывкъ покойнаго епископа Порфирія. См. Исторію Асона III, 2, стр. 81, 618, и Ж. М. Н. Пр. 1885, апръль, 215.— Намъ кажется, что встръчающіяся въ разсматриваемомъ документъ указанія относительно этого Неофита и отношеній къ нему болгарскаго архіепископа могутъ пролить нъкоторый свъть на названный отрывокъ, который, несомнънно, заключаетъ въ себъ дъйствительную историческую основу, искаженную домыслами позднъйшихъ книжниковъ.

<sup>2)</sup> Это — несомнънно славянское названіе *ограды* (огороды), какимъ и теперь южные славяне именуютъ загородные сады и т. п.

<sup>3)</sup> Этотъ датинянинъ Гаринъ (Guarin) быль избранъ въ Солунскіе архіспископы около 1210 года и утвержденъ папою Иннокентіемъ III въ 1212 г. Гопфъ, Gesch. Griech. 232.

сто перперовъ изъ имущества умершаго Логара и въ обезпечение этой претензіи наложиль секвестрь на домь умершаго. На основаніи такого заявленія Сахликина вчинила противъ Оран искъ, разбиравшійся сначала въ Солунской митрополіи, которою тогда управляль нареченный митрополить Іосифъ, еще не получившій архіерейскаго посвященія (ὑποψήριος γὰρ τηνιχαῦτα ἐτύγγανεν ών), потомъ у Солунскаго губернатора (δουχί) Алексъя Пигонита, затъмъ въ парскомъ судь παρά τῷ βήματι του.... δεσπότου καὶ βασιλέως κυρου Μανουὴλ του Δεύλα. Въ первыхъ двухъ мѣстахъ искъ Кали Сахликины былъ признанъ неосновательнымъ. Но царскій судъ поступиль совсемъ иначе: онь объявиль раздёльный договорь 1213-го года недёйствительнымъ, не счель даже нужнымъ входить въ разсмотрение этого акта, составленнаго во время латинянъ 1); повърилъ заявленію Сахликины о насиліи последнихъ и призналь искъ ея, который она подтвердила присягой, подлежащимъ удовлетворенію. Послѣ этого въ домъ Оран явился Солунскій Кастрофилакся съ своими цаконами<sup>2</sup>) и передаль Сахликинѣ какъ этотъ домъ, такъ и виноградникъ Оградскій, который, какъ мы уже знаемъ, былъ отданъ Ораею въ приданое ея дочери, женъ Кравофоки.

Тутъ следуетъ заметить, что заявление Сахликины о насилияхъ латинянъ и внушенномъ ей этими насилиями страхе было подтверждено въ царскомъ суде только однимъ свидетельскимъ показаниемъ, именно показаниемъ Іерисскаго Неофита, того самаго, который находился въ числе почтенныхъ лицъ, содействовавшихъ заключению мировой сделки, совершенной въ 1213 году, когда онъ еще не былъ епископомъ.

Нѣсколько времени спустя послѣ того, какъ рѣшеніе царскаго суда было уже приведено въ исполненіе, царь Мануилъ, узнавши отъ Солунскаго митрополита Іосифа, тогда уже посвященнаго 3), и отъ

<sup>1)</sup> Μηδὲ ἀναγνωσθέντων ἐπὶ τοῦ δικαστηρίου, ὅτι διλαδή ἐπὶ τῆς τῶν λατίνων ἐφημερίας γεγόνασι (crox6. 451).

<sup>2)</sup> Терминъ τζακόνοι, который первоначально былъ племеннымъ названіемъ, употребленъ здёсь въ значеніи гарнизоннаго отряда, какъ у Константина Багрянороднаго и въ нёкоторыхъ сербскихъ памятникахъ XIV-го вёка. И речекъ, Исторія Болгаръ, Одес. изд., 154. Сравн. и замётки о *Цаконахъ* въ предисловіи г. Лопарева къ житію св. Евдокима. Памятники Древней письменности № XCVI, стр. X—XI.

<sup>3)</sup> Упоминаніе объртомъ Іосифі, который сначала (въ 1283-мъ г.) является только мареченнымъ, а черезъ нівкоторое время (весной 1234 года) уже посвященнымъ Солунскимъ митрополитомъ, заслуживаетъ особеннаго вниманія въ виду того, что о Солунскомъ митрополитъ того времени, кажется, ничего не было извістно. Припомнимъ еще, что къ указанному нами тугъ 1233-му году относится пребываніе въ Солунско-эпирскомъ государствъ анкирскаго митрополита Христофора, который былъ

нён эторыхъ другихъ богобоязненныхъ людей объ обидѣ, учиненной названнымъ рѣшеніемъ Ораѣ, и познакомившись съ имѣвшимися у послѣдней документами, крѣпостными актами, уничтожилъ это рѣшеніе, приказавъ подвергнуть дѣло новому разсмотрѣнію въ судѣ Солунскаго митрополита, что и было исполнено. Солунская митрополія, повидимому, и на этотъ разъ рѣшила надѣлавшій столько шума споръ въ пользу Ораи и ея зятя Кравофоки. Но послѣдній почему то не успокоился на этомъ, а поспѣшилъ отправиться въ мѣстопребываніе болгарскаго архіепископа и обратился къ послѣднему съ просьбой — разсмотрѣть дѣло и дать свое заключеніе относительно рѣшенія, вынесеннаго царскимъ судомъ противъ него и его тещи: εἴτε εὐλόγως καὶ κατὰ νόμους, εἴτε μὴ, γέγονεν ἡ κατὰ τῆς ἐμῆς πενθερᾶς καὶ ἐμοῦ ἐξενεχθεῖσα ἀπόφασις (столб. 454—5).

Просьбу свою къ болгарскому архіепископу Кравофока изложиль въ довольно обширной запискѣ 1), которая приведена дословно въ разсматриваемомъ документѣ и изъ которой главнымъ образомъ поза-имствована нами вышеизложенная исторія исковаго дѣла Сахликины. Въ запискѣ Кравофоки встрѣчаются и другія подробности относительно этого дѣла, изъ которыхъ мы считаемъ нелишнимъ отмѣтить здѣсь слѣдующія, заключающія въ себѣ нѣсколько новыхъ данныхъ для исторіи господства латинянъ въ Солуни.

Въ опроверженіе извѣстнаго заявленія Сахликины, признаннаго въ царскомъ судѣ основательнымъ, Кравофока рѣшительно заявляеть, что въ 1213 г., когда былъ совершенъ раздѣльный актъ относительно имуществъ Логара, о насиліяхъ Солунскихъ латинянъ вообще и въ частности Гарина не могло быть и рѣчи, ибо де «ясно, какъ говорится, и слѣпому (δῆλον γὰρ ὁ λέγεται καὶ τυφλῷ), что въ то время Солунскимъ Королевствомъ управляла государыня Марія 2), вдова Бонифація

посланъ Никейскимъ патріархомъ, между прочимъ, съ тѣмъ, чтобы «производить тамъ и совершать все то, что приличествуетъ патріаршему престолу». Не имъ ли совершена была хиротовія Іосифа? См. Журн. Мин. Нар. Пр. 1885 г. апрѣль 215, въ прим. мартъ 55.

<sup>1)</sup> Ο на начинается такими словами: Παναγιώτατέ μου δέσποτα άρχιεπίσκοπε πάσης Βουλγαρίας, και ύμεζς πανιερώτατοι άρχιερεζς.

<sup>2)</sup> Западные источники называють ее Мариаритою, но у грековь она была известна подъ именемъ Маріи. См. у Акрополиты гл. 8 и у Порфирія, Исторія Авона III, 2, стр. 73—74. О томъ, что Марія (Маргарита) покровительствовала православному духовенству и грекамъ вообще, известно и изъ другихъ источниковъю особенно изъ исторіи Никиты Хоніата. См. и известія Порфирія о благодарномъ отношеніи авонскихъ иноковъ къ памяти доброй царицы Маріи,  $K\alpha\lambda\dot{\eta}$  М $\alpha\rho\dot{t}\alpha$ , тамъ же.

Монферратского, бывшая раньше женою блаженнопочившого царя Исаака Ангела. Въ Солуни губернаторствовалъ тогда, по ея назначенію, Георгій Франкопуль, «мужъ греческій» 1), которому было ею приказано заниматься разбирательствомъ жалобъ совмъстно съ тамошними (греческими) архіереями: Китрскимъ, его братомъ Верройскимъ, а также Кассандрійскимъ, Стримвакономъ, Кампанійскимъ и Адрамерскимъ, Филагріемъ<sup>2</sup>). Они ежедневно собирались въ великой церкви св. Богородицы для производства суда. При такомъ положеніи вещей никто въ Солуни не могь де терпъть обиды и страшиться за свою судьбу. Относительно управлявшаго тогда Солунской Митрополіей латинянина Гарина Кравофока туть утверждаеть, что онь получиль съ дома умершаго Логара не сто перперовъ, какъ увъряла Сахлиника (μή γένοιτο!), а только 12-ть. Да и они были взяты Гариномъ не произвольно, а въ силу существующаго у латипянъ, хорошо всемъ известнаго церковнаго обычая брать съ домовъ умершихъ лицъ, находившихся подъ ихъ церковною властью, извъстную сумму.

Переходя къ рѣшенію болгарскаго архіенископа по изложенному въ запискѣ Кравофоки дѣлу, мы остановимся лишь на болѣе интересныхъ для насъ мѣстахъ этого рѣшенія, занимающаго, нужно сказать, около восьми столбцовъ (455—462).

Архіепископъ туть прежде всего подвергаетъ строгому осужденію членовъ царскаго суда, указывая, что они при разсмотрѣніи настоящаго дѣла нарушили весьма существенныя правила судопроизводства и постановленія матеріальнаго права. Далѣе, какъ бы отвѣчая нѣкоторымъ лицамъ, не одобрявшимъ уничтоженіе царемъ Мануиломъ рѣшенія, сдѣланнаго въ его судѣ (подъ его же, кажется, предсѣдательствомъ) и уже приведеннаго въ исполненіе, архіепископъ останавливается на вопросѣ о царскихъ прерогативахъ (ὁ βασιλεὺς νόμοις οὐх ὑποχείται), а также обязанностяхъ (ὀφείλει ὁ βασιλεὺς χατὰ

<sup>1)</sup> Столб. 454, 462.

<sup>2)</sup> Около начала XIII-го въка подъ въдомствомъ Солунскаго митрополита находилось 11-ть епископовъ (въ концъ IX-го в., какъ мы имъли случай уже указать, было 12-ть). Благодаря извъстнымъ отношеніямъ Бонифація Монферратскаго и особенно еко жены Маріи (Маргариты) къ трекамъ, большая часть этихъ епископовъ удержалась въ своихъ епархіяхъ послъ занятія послъднихъ датинянами. Нъкоторые изънихъ, какъ показываетъ разсматриваемый документъ, оставались на своихъ мъстахъ и въ 1223-мъ году. Что касается православнаго Солунскаго митрополита, который въ 1213-мъ году проживалъ гдъ то въ чужихъ краяхъ, какъ мы узнали изъ исторіи рукоположенія Сервійскаго епископа, то онъ, повидимому, былъ вынужденъ покинуть свою епархію, по всей въроятности, вскоръ посл.: водворенія въ ней власти датинянъ и датинскаго архіепископа.

νόμους πολιτεύεσθαι) и путемъ выясненія сущности тѣхъ и другихъ доказываеть, что царь «совершилъ превосходное, заслуживающее похвалы и достойное его благочестія дѣяніе, отмѣнивъ свое рѣшеніе (τἡν ἑαυτοῦ ψῆφον) и приказавъ подвергнуть дѣло новому разсмотрѣнію.

По ръшенію архіепископа, раздъльный договоръ 1213-го года долженъ сохранить свою силу. Заявленіе Сахликины, что ея согласіе на указанный договоръ было вынуждено страхомъ передъ насиліями латинянъ, ничъмъ не подтверждено. Свидътельство Іерисскаго епископа въ пользу этого заявленія не имѣетъ никакого значенія 1), во первыхъ, потому что оно единственное <sup>2</sup>), во вторыхъ, потому что дано безъ соблюденія предписанныхъ закономъ формальностей в), въ третьихъ, потому что архіерен, будучи равными по достоинству пресептлымо сановникамъ, сенаторамо 4), не обязаны давать свидетельскія показанія, да и должны воздерживаться отъ этого изъ уваженія къ своему сану<sup>5</sup>). Выставленныя Кравофокою противъ заявленія Сахликины доводы архіепископъ признаетъ основательными. При этомъ онъ изъясняеть, что получение латинскимъ архіепископомъ Гариномъ 12-ти перперовъ съ дома умершаго Логара основывалось на латинскомъ обычав, хорошо известномъ тогда Солунянамъ, и, какъ таковое, не могло носить характера насилія и внушать страхъ Сахликинъ.

Въ разсматриваемомъ рѣшеніи мы находимъ и одно особенно важное для насъ мѣсто. Туть архіепископъ указываетъ, что со времени изгнанія изъ Солуни латинянъ, которыхъ Сахликина, по ея словамъ, такъ боялась, прошло уже болѣе десяти лѣтъ (δέχα πλέεν ἤδη ῥυέντων ἐνιαυτῶν), въ теченіе которыхъ ей не кого было страшиться, такъ какъ тамъ царствовалъ Өеодоръ Дука, а послѣ него началъ царствовать Мануилъ. Она же только на десятомъ году (ἐν δεχάτφ ἔτει) этого совершенно безопаснаго для нея времени возбудила настоящее дѣло, несмотря на то, что закономъ установленъ двухлѣтній

<sup>1)</sup> Столбцы 457, 458. Въ цитируемыхъ тутъ мѣстахъ разсматриваемаго памятника сказывается какое то личное нерасположение болгарскаго архіепископа къ Іерисскому епископу Неофиту.

<sup>2)</sup> При этомъ дѣлается ссылка на 31-ю главу 1-го отдѣла 21-ой книги Василикъ, гдѣ говорится... ἐνὸς δὲ μαρτυρία οὺχ ἔσται δεχτὴ ἐν οἰαδήποτε δίχη, χῶν συγχλητικὸς εἴη.

<sup>3)</sup> Приводится 18-ая глава 1-го отдёла 3-ей книги Василикъ, гдё изложенъ порядокъ отобранія свидётельскихъ показаній отъ епископовъ.

<sup>4)</sup> Οι άρχιερείς κατίσον τοίς συγκλητικοίς.

<sup>5)</sup> Οι γὰρ ἀρχιερεῖς, ὡς ὁ νόμος διαγορεύει, καθὰ δὴ καὶ ἰλλούστριοι καὶ ὑπερβεβηκότες αὐτοὺς, οὔτε ἐκόντες οὔτε ἄκοντες μαρτυροῦσι.... «Ινα τὸ ὑπερέχον αὐτῶν καὶ σεβάσμιον μὴ κατευτελίζηται καὶ ὑβρίζηται. Законъ не приводится.

CLÍCITE ELE ESCRIPTION ESCRIPTOR ESCRIPTOR DE ESCRIPTOR DE ESCRIPTOR ESCRIPTOR DE ESCRIPTOR ESCRIPTOR DE ESCR

Зеле, что Солунь отнета была у лачения Сеолорона Концинона во 2-й положина 1225-го года, ны на основания только что приненешных злась хрономочических указаній, почность которыхь не можеть названить никакого сомнанія, можень сикло утверждать, что пало, можбужденное протестом'я Сахликины, началось на 1233-ча году.

Есть возможность определить съ постаточной приближенивностью и кронологію плакенкіх моментовь кода этого дёла, которое, кака мы жимень, до поступненія его на судь болгарскаго архіонискога разсматривалось нь пяти других містакіх нь Солумской митрополій, у Солумского губернатора, нь парокомы суді, нь кабинеті пара и вторично нь Солумской митрополій. Туть намы могуть помочь мікоторым подробности, истрічаношівся нь разсматриваємомы документіх и пропущенным нами пут изложенія главнаго содержанія послідняго.

Изь этих подробностей им узнаемь да что когда Отай было приказано парскить судомъ члеться из великую перколь св. Богородецы, чтобы присутствовать там'ь при принессейи ся противницею DEPECEITA, DES ES RAZOTARS ROMPHENTICS PRONT REPREZAMBIRO, RASRARIA CA горечно, что Сахижина не должна присягать по ділу, правильно, законно в безъ всякаго насклія рішенному уже дваднать два года περέχω τάνω (προ ετών είχοσι δύο ήδη καλώς και νομίμως και δίγα δίας тотической безический. За это осноблению женщину заперии вы монастырь, откуда черезь несколько дней силой потащили въ названную перковь. Тогда же и Кравовока, заподозріжний, по видимому, яв подстрекательствъ тещи къ сопротивленио властямъ, быль посаженъ въ порыму. Изъ последней онъ въскоромъ времени какъ-то умудрился уйти, но посла этого, во избажаніе горыпаго наказанія, должень быль въ теченіе трехъ місяцевъ скитаться гдіто вдали отъ родного города, жэ) имик йолодуу күлүг йөшлөгүгү ато идүүгөн кишароб калатишж τριμήνου καιρού, και ταύτα γειμούνος δοιμυτάτου ένισταμένου).

Неть соминей, что конець трехитсячными бедствіями Кравофоки, происходившими или, по крайней мёрё, начавшимся вы знинюю пору, быль положень уничтоженіемь разорительнаго для него и его

<sup>1)</sup> Си. столбцы 451, 452.

тещи рѣшенія царскаго суда. А если такъ, то на основаніи приведенныхъ подробностей о злоключеніяхъ Кравофоки мы вправѣ думать, что дѣло, возбужденное Сахликиною, какъ уже было сказано, въ 1233-мъ году, разсматривалось въ царскомъ судѣ около начала слѣдующаго 1234-го года, уничтоженіе же рѣшенія этого суда про-исходило въ весенніе мѣсяцы того же года. — Приведемъ еще одно хронологическое указаніе занимающаго насъ документа. По словамъ послѣдняго, Кравофока вмѣстѣ съ своей запиской представилъ болгарскому архіепископу и опредѣленіе (σημείωμα) протэкдика Солунской митрополіи Константина 1), показывавшее, что вторичное разсмотрѣніе дѣла въ Солунской митрополіи, послѣдовавшее, какъ мы уже знаемъ, вскорѣ послѣ отмѣны рѣшенія царскаго суда, происходило въ іюнѣ того же самого года (сентябрьскаго), въ которомъ дѣло это, немного спустя, разбиралось въ болгарскомъ синодѣ (хата μῆνα Ἰούνιον τῆς ἐνισταμένης ἐπινεμέσεως).

Приведенное указаніе является особенно цѣннымъ для насъ. Имъ вполнѣ подтверждается сказанное выше о томъ, что уничтоженіе рѣшенія царскаго суда происходило въ весенніе мѣсяцы, повидимому въ маѣ 1234-го года. Кромѣ того, оно не оставляетъ сомиѣнія въ томъ, что разсмотрѣніе дѣла въ болгарскомъ синодѣ происходило послѣ іюня, но никакъ не позже сентября, т. е. въ іюлѣ или же въ августѣ того же самого 1234-го года. Къ этому времени, слѣдовательно, относится и составленіе занимающаго насъ здѣсь документа.

Такому выводу не противоръчить вышеупомянутое заявленіе Ораи о томъ, что со времени составленія раздъльнаго акта 1213 года и до разсмотрънія дъла въ царскомъ судъ протекло двадцать два года. Оно, правда, расходится съ нашимъ выводомъ, приблизительно, на одинъ годъ, — нужно замътить, однако, что отъ заявленія, сдъланнаго обиженною женщиною въминуты сильнаго аффекта, нельзя и ожидать

<sup>1)</sup> Питра (стр. 818, прим. 2) предполагаеть, что подъ упоминаемымъ здѣсь протэкдикомъ Константиномъ подразумѣвается Константинъ Арменопулъ (Нагмепоpulus), составитель извѣстнаго Шестокнижія или ручной книги законовъ, который
также былъ солунскимъ экдикомъ. Но не говоря уже о томъ, что въ Шестокнижіи
Арменопула находится, между прочимъ, распредѣленіе или списокъ каведръ императора Андроника младшаго Палеолога, мы имѣемъ свидѣтельство патріарха Филовея,
показывающее, что Константинъ Арменопулъ составилъ свое Шестикнижіе около
1345 года, т. е. болѣе ста лѣтъ спустя послѣ составленія разсматриваемаго здѣсь
документа. См. Остроумовъ, Введеніе въ правосл. церк. право 547, 573. Флоринскій, Памятники законодательной дѣятельности Душана 291, 298. Кгитвасьег,
Geschichte der Byzant. Litteratur 62.

такой точности, какою отличаются другія хронологическія указанія, на которыхъ мы основали свой выводъ. Въ заявлени Ораи надбавка нъсколькихъ мъсяцевъ или даже и цълаго года является болъе чъмъ возможною. Раздраженная женщина весьма легко, напримъръ, могла включить въ указанное ею число леть (22-хъ) около восьми месяцевъ 1213-го сентябрьскаго года, истекшихъ до мая, когда быль составленъ раздъльный актъ. При такомъ весьма естественномъ, кажется, объясненім заявленія Орам, последнее скорее говорить въ пользу нашего вывода.

И такъ, повторяемъ, встръчающіяся въ разсмотрыномъ памятникѣ (№ 106) хронологическія указанія, большею частію весьма определенныя, дають возможность относить составление этого памятника къ іюлю, или же къ августу 1234 г. — Что и онъ принадлежитъ архіепископу Димитрію Хоматіану, изъ-подъ пера котораго вышли письмо къ Мануилу Комнину, около 1231 г., и апологія Сервійскаго епископа, около 1233 г., въ этомъ не можетъ быть никакого сомнѣнія.

Въ Мюнхенскомъ сборникъ мы не могли найдти такихъ документовъ, относительно которыхъ можно было бы предполагать съ какою нибудь увъренностію, что они писаны позже 1234—1235 г. Принимая, съ другой стороны, въ соображение высказанныя Хоматіаномъ, въ письмъ къ Мануилу (около 1231), жалобы на удручавшие его тогда недуги, по видимому — старческіе, мы кажется вправѣ думать, что архіепископствованіе его, начавшееся около конца 1216-го года, окончилось вскорт послт 1234-го.

М. Дриновъ.

Харьковъ 1894 года 28 декабря.

## О Тайной Исторіи Прокопія.

Болбе 250 леть длится споръ по поводу Тайной Исторіи. Ея извъстность всегда выходила за предълы круга лицъ, занимавшихся исторіей VI въка. Тъмъ не менье, ея разработка не далеко ушла впередъ со времени изданія Алеманна. Главною причиной является вопросъ о ея подложности. Традиціонный взглядь на эпоху Юстиніана и вытекавшее отсюда предубъждение противъ содержания Тайной Исторіи воспитали сомивнія Эйхеля и продлили ихъ — съ пекоторыми видоизмѣненіями — до нашихъ дней. Между тымъ, вопросъ о принадлежности Тайной Исторіи Прокопію представляется уже р'вшеннымъ. Первый Тейффель въ сжатомъ, но цѣнномъ этюдѣ возсталъ противъ «фантастической критики» и даль программу для дальнёйшаго изученія вопроса о подлинности и для решенія его въ утвердительномъ смысле. Капитальный трудъ Дана разработаль решающий аргументь о тожествъ личности съ полнотою, почти исчерпывающею матеріалъ, представляемый сочиненіями Прокопія. Монографія Дана, однако, им'єть свои недостатки. Данъ не изучаетъ Проконія въ связи съ эпохой, хотя признаеть необходимость этого пріема. Во всемъ трудѣ встрѣчаются 3-4 ссылки на хроники. Изъ этого главнаго недостатка рождаются производные. Міровоззрівніе Прокопія получается отвлеченнымъ отъ среды, въ которой оно было воспитано. Данъ не примъниль съдостаточной полностью историческаго метода изученія, разбирая внутренній міръ Прокопія, какъ психологическую загадку. Хронологическая работа Haury показала, сколько предвзятыхъ убъжденій осталось въ трудъ Дана. Его главное положение — принадлежность Тайной Исторіи Проконію — подверглось сомітьнію, недостаточно, впрочемъ, обоснованному, въ Analecton Леопольда Ранке. Его взглядъ

не остался одинокимъ. Въ виду этого обстоятельства, всякое новое изучение Тайной Исторіи должно заняться пересмотромъ вопроса о подлинности Тайной Исторіи. Это была наша первая задача.

Вопросъ о подлинности связанъ съ вопросомъ о достовѣрности содержанія. Если доказано, что Тайная Исторія исходить отъ современнаго эпохѣ писателя, притомъ отличавшагося отъ другихъ позднихъ греческихъ историковъ жизненностью и сравнительною широтою взгляда (ср. Praefatio Нибура къ Боннскому изданію Агавія), то этимъ исключается возможность отвергать ея извѣстія апріорнымъ путемъ. Съ другой стороны, какъ главный аргументъ противъ принадлежности Тайной Исторіи Прокопію, выступала предполагаемая недостовѣрность или невозможность ея содержанія. Ближайшее изученіе вопроса о подлинности показываетъ, что послѣднія сомиѣнія въ принадлежности Тайной Исторіи Прокопію могутъ быть устранены только внимательнымъ изученіемъ ея содержанія въ связи съ эпохой.

Такой работы для всего содержанія Тайной Исторіи еще не было предпринято. Разбору извъстій о времени Юстина посвящено изслъдованіе Гундлаха: Quaestiones Procopianae, 1861. Между тімь, чувствуется потребность въ такой работъ. Къ VI въку приблизилось детальное критическое изученіе, съ Моммсеномъ во главъ. Появился рядъ спеціальныхъ изследованій, которыя пользуются данными Тайной Исторіи и темъ дають возможность привлечь для ея оценки новый матеріаль. Во-вторыхъ, следуеть применить къ Тайной Исторіп современные пріемы изученія. Н'єть нужды задаваться цілями обвиненія или оправданія Прокопія. Требуется понять и, но возможности, объяснить извъстія Тайной Исторіи. Другими словами, во-первыхъ, нужно указать, какіе именно факты авторъ могь разумѣть въ своихъ маловфроятныхъ обвиненіяхъ; напр., если Прокопій говорить о продажь должностей или взяточничествь Юстиніана, то требуется опредълить о какихъ явленіяхъ идеть річь. Во-вторыхъ, Тайная Исторія содержить множество гиперболь, нельшыхь обвиненій, страстныхь выраженій ненависти. Нельзя пренебрегать ни одной строчкой современнаго эпохѣ писателя: сама его страстность есть цѣнный историческій факть. Всякое невероятное известіе следуеть объяснять, какъ продуктъ извъстнаго пастроенія, и, по возможности, указать, изъ какихъ круговъ общества оно исходить или можетъ исходить. Это не мыслимо безъ тщательного изученія эпохи. Въ третьихъ, для оцінки Тайной Исторіи прибавились новые источники. Главная цінность

труда Алеманиа заключается въ его обильныхъ заимствованіяхъ изъ рукописныхъ сокровищъ, бывшихъ у него подъ руками. Его ссылки въ родѣ: «in Vaticanis codd. mss. legi» имѣли значеніе источника. Теперь все это напечатано, и комментарій «многоученаго, но тенденціознаго Алеманна» долженъ занять свое почетное мъсто въ архивъ разработки Тайной Исторін. Съ техъ поръ источники получили новыя изданія. Особенно хорошо изданы юридическіе — Сводъ и сборники новеллъ. Много было нужно труда и знанія, чтобы собрать нужное изъ позднъйшихъ компиляцій, опредълить хронологическій порядокъ не датированных конституцій и привести источники въ тоть видь, въ какомъ они являются въ изданіяхъ Крюгера или Цахаріз фонъ-Лингенталя. Въ началь XIX г. появился болье полный текстъ «De magistratibus» Іоанна Лида. Сухое, болтливое, безталанное изложение этого археологическаго трактата пріобретаеть значительную ценность въ техъ главахъ, гдъ авторъ переходить къ описанію собственныхъ несчастій и судебъ вѣдомства praefectus praetorio. Въ этихъ мѣстахъ сочиненіе Лида пріобрътаетъ характеръ и значеніе мемуара. Его пониманіе вещей несравненно уже и бледие, чемъ у автора Тайной Исторіи, но не въодномъ случав «De magistratibus» содержить ценныя данныя для повърки Тайной Исторіи. Менъе значенія имъетъ появившійся въ недавнее время (1889) полный переводъ сохранившагося текста «Записокъ о восточныхъ святыхъ» монофизита Іоапиа Ефесскаго: въ томъ вопросъ, гдъ извъстія Іоанна имъють рышающее значеніе въ вопросъ объ отношенія Өеодоры къ монофизитамъ — Прокопій отсылаеть къ своему последующему изложеню. За то у Іоанна встрѣтимъ извѣстіе, подтверждающее знаменитыя ноказанія Тайной Исторіи о прошломъ императрицы Осодоры.

Въ настоящей первой статъ мы приступимъ къ пересмотру вопроса о подлинности и связанныхъ съ нимъ еще бол е частныхъ задачъ критвческаго изученія Тайной Исторіи. Правда, мы не вид ли рукописей, хранящихся въ библіотекахъ Италіи и Парижа. Извъстна потребность въ новомъ и лучшемъ изданіи Прокопія и, въ частности, Тайной Исторіи. Но примъръ Дапа показываетъ, что можно рѣпіить вопросъ о подлинности, пе зная, повидимому, и числа рукописей 1). Притомъ, намъ кажется возможнымъ не дѣлать той работы, которою,

<sup>1)</sup> Cp. Dahn, Procop von Caesarea, 53 съ Pélissier, Les amis d'Holstenius (Mélanges d'archéologie et d'histoire d'Ecole Française de Rome 1887) p. 97, note. В. Васильевскій, Обозрѣніе трудовъ по византійской исторіи І 1890, стр. 107.

во слугань, завиты пругіе. Сумествуеть нийміс, что вопрось о поднавости остается неріжненням ср. въ русской дитературі канту г. Курганова: Отпоменія пенцу перковано перавданскою властію въ назвитійской пиперія. Казал. 1880. Все еще повторается — подпостью, или съ изибленіями — отримичельній виглять Равке на принадзежность Тайной Исторія Проковію, особенно на Англія (Вагу, Отка, Майет, а также вз воюй русской статьі г. Димитріу. Мы не пожень спотріть на попрось о подлижности наме, какт на ріменняй, съ достаточной опреділенностью, уже со времени груда пр. Дана<sup>1</sup>, и потому настоливій пересмотрь вопроса не ножеть вийть витересь войними въ смень главновь результаті: всетаки ны сочтень смою работу, въ области настоливато вопроса, оправдавлейся, если намъ дійстинтельно удастся подтвердить старые, не всетда достаточно довазанные, вигляды и, наконець, въ вікоторенть пунктать придти нъ выподань и предолюженіями, не высказанными раябе.

I.

Скоро послі вздавія текста «Тайной Исторію» Аленанновік, кустосонь Ватиканской библіотеки і появанся въ развікть ийсталь Европы радь поленических сочинскій, направленних и противь самого памятника, и противь комиситарієвь из нему издателя: по характеру своєго содержанія Тайная Исторія оказалась притодной для того, чтобы и въ XVII вікі возбуждать политическія страсти, служа орудієнь въ литературной борьбі легистовь и куріалистовь.

Въ то время сочинения Проколія, ослбенно его исторія Персидскихь. Вандальскихь в Готскихь войнь Юстиніана, пользевались на Западі заслуженной извістностью: распространенныя въ подлинникъ и переводахь, они поддержали славу создателя «Согриз інгіз», дополняя его священный для юристовь образь чертами монарха-завоевателя. Память о Юстиніані была вдвойні священна для легистовь: и они, и ихъ противники поминли, что образень всіхъ государей уміль держать римскихъ епископовь въ должныхъ преділахъ, что императрица Феодора могла воздвигнуть на одного изъ пашь пілює гоненіе: за то, съ противной стороны, кардиваль Бароній не шалиль

If To see nativie microsure up.  $\Gamma.$  C. Lectyanous we apericannia we proceed neperious Persica.

<sup>2:</sup> Procopii Caesariensis Viri Elustris Avendore. Arcana Historia qui est liber nome historiarum. Ex biblicaleca Vaticana Nicolans Alemannus protalia, latine reddodit, notis illustravit... Lugduni, 1628. Fol.

для ея характеристики ни бранныхъ словъ, ни обвиненій въ ереси, и сомивался въ православіи самого Юстиніана. При такихъ условіяхъ является — притомъ изъ Ватикана — злой памфлеть противъ всей политики, противъ личностей Юстиніана и Өеодоры, исходящій отъ того самого Прокопія, чье имя, казалось, было павсегда связано съ военной славой царствованія Юстиніана. Тайная Исторія была хорошимъ оружіемъ въ рукахъ куріалистовъ; самъ Алеманнъ, далеко не упуская изъ вида научныхъ требованій въ изданіи и объясненіи памятника, не забыль въ то же время сдёлать изъ него соотвётственное употребление въ борьбъ съ защитниками государственнаго авторитета, указавъ, насколько непріятно было для юристовъ изданіе Тайной Исторіи. Столкновеніе между священной памятью Юстиніана и достов'єрпостью историка его завоеваній было неразр'єшимо и неизбъжно. Юристы, жившіе при европейскихъ дворахъ, не могли оставить Алеманна безъ отвъта. Французъ Триворъ, англичанинъ Ривій, ибмецъ Эйхель, не считая техъ, чьи сочиненія вполить теперь забыты, увидёли въ поступкѣ Алеманна обиду, нанесенную всѣмъ королямъ и монархамъ, занесли Тайную Исторію въ число «venena Vaticana», съ раздраженіемъ напали на личность и политическую тенденцію Алеманна, затъмъ на изданный имъ памятникъ и на авторитеть Прокопія — Iustinianomastix. Прежде Бароній обвиняль Өеодору и Юстиніана въ еретичествъ; теперь юристы, отвергая обвиненія Тайной Исторіи, какъ юридически не доказанныя, объявили Прокопія язычникомъ, не заслуживающимъ довърія, не соглашаясь, очевидно, съ Алеманномъ, помѣщавшимъ терпимаго и спектически настроеннаго Проконія въ ту категорію равнодушныхъ къ церковнымъ интересамъ политиковъ, къ которой относились они сами. Темъ не мене, ударъ, нанесенный Алеманномъ, не быль еще отраженъ: Тайная Исторія, кажъ бы мало довърія ни заслуживаль ея авторъ, продолжала существовать и носить имя Прокопія. Разр'єшить затрудненіе, вызванное ея изданіемъ, притомъ безъ ущерба имени обоихъ — и Юстиніана, и Проконія, могла только гинотеза о подложности Тайной Исторіи. Правда, Алеманна пельзя было заподозрить въ грубой мистификацін уже потому, что о рукописяхъ Тайной Исторіи ходили въ ученыхъ кругахъ слухи, ея существование было извъстно изъ Свиды, и на нее уже ссылался жившій при Францискъ I французскій археологъ Жиль <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Petri Gyllii, De Bosporo Thracio libritres. I с. 1, III с. 4. (въ изданіи Banduri, Imperium Orientale sive Antiquitates Constantinopolitanae. Parisiis. 1711).

Оставалось возможнымъ предподоженіе, что поддёлка могла состояться раньше, что первоначальный текстъ могъ быть искаженъ интерполяціями или самимъ Алеманномъ, или еще въ Византіи, — и однимъ изъ первыхъ оппонентовъ Алеманну, Эйхелемъ 1), дёйствительно было высказано такое предположеніе.

Таково полунаучное, полупублицистическое происхождение стариннаго и многихъ занимавшаго спора о принадлежности Прокопію изданнаго Алеманномъ текста. Разсмотримъ аргументы Эйхеля, освободивъ ихъ, по возможности, отъ полемическихъ формъ, въ которыхъ они были выражены, благодаря публицстической тенденціи автора, согласно съ обычаями прежнихъ doctorum rixae.

Эйхель очевидно различаеть 2) вопросъ о томъ, написаль ли Прокопій Тайную Исторію, отъ другого: тотъ ли самый тексть дошель до насъ и былъ изданъ Алеманномъ? По обоимъ пунктамъ Эйхель высказываетъ свои подозрѣнія, по останавливаясь на подлинности Тайной Исторіи попутно, не рышается ни на тоть, ни на другой дать опредѣленно отрицательные отвѣты в). Что касается вопроса о принадлежности Тайной Исторіи Прокопію (оставляя пока въ сторонъ вопрось о возможности витериоляців), то Эйхель полагаеть, что въ пользу принадлежности могуть быть приведены вообще только два аргумента, и то недостаточно убъдительныхъ 4): извъстіе Свиды и сходство языка Тайной Исторіи съ языкомъ тъхъ сочиненій Прокопія, въ подлинности которыхъ не возникаетъ сомнъніе. Въ самомъ дълъ, никто изъ болбе близкихъ къ Прокопію писателей не знаетъ Тайной Исторіи (хотя объ Евагрів и Зонарв Эйхель выражаетъ сомивніе на основаніи ихъ рѣзкихъ отзывовъ о правленіи Юстиніана, которые Алеманнъ даже счелъ возможнымъ предпослать тексту Тайной Исторіи въ качествъ argumentum). Послъ Свиды упомянулъ о Тайной Исторіи Никифоръ Каллисть, но у него не было въ рукахъ ея текста. Это

<sup>1)</sup> Άνέχδοτα seu historia arcana Procopii Caesariensis Nicolao Alemanno defensore primum ex bibliotheca Vaticana prolata nunc plerisque in locis συγχρόνων testimoniis falsitatis convicta ab Ioanno Eichelio professore Helmstadiensi. Helmstadii 1654. Praefatio, cc. (XI). XII. XIII. XV. XVI in.

<sup>2)</sup> c. XII: (ex Suidiano testimonio) aliud.. colligere non licebit, nisi quod a Procopio scripta quaedam sint Anecdota; an vero ea sint, quae N. Alemannus dedit, nondum eo ipso est probatum. Multis enim modis interpolari ea potuisse quis ignorat?

<sup>3)</sup> c. XVI: sed esto (liber Anecdotorum) Procopii Caesariensis; quamvis id nullo certo argumento ostendi possit, multo minus metus ille removeri, Anecdota non esse interpolata.

<sup>4)</sup> c. XIII med.

видно, по мибнію Эйхеля, изъ того, что онъ считаетъ Тайную Исторію за «recantatio» по отношенію къ прежнимъ «похваламъ» Прокопія, обращеннымъ къ Юстиніану, а такими похвалами могутъ считаться только «Постройки»: но второе сочинение написано, по мнѣнію Эйхеля, четыре года спустя послѣ Тайной Исторіи. Какое же опроверженіе, recantatio, можеть имъть своимъ объектомъ позднъйшее произведение? Этоть аргументь Эйхеля представляется неубъдительнымь, такъ какъ Никифоръ могъ говорить съ своей точки зренія позднейшаго читателя. Итакъ, продолжаетъ Эйхель, извъстіе Свиды остается единственнымъ оправдашемъ для тъхъ, кто принимаеть принадлежность Тайной Исторіи Прокопію: хотя Свида жиль значительно позже Прокопія, всетаки онъ хорошо зналъ Тайную Исторію и «недурно» передалъ суть ея содержанія. Но изв'ястіе Свиды, продолжаеть Эйхель, доказываетъ только то, что у Проконія было сочиненіе названнаго имени, а не то, чтобы Алеманномъ было издано именно оно: текстъ многими путями могъ подвергнуться интерполяціи 1). Конечно, Эйхель не могъ заявить никакихъ серьезныхъ подозрѣній противъ издателя — онъ зналъ, что и ранъе публикаціи Алеманна рукописи Тайной Исторіи были извъстны въ ученыхъ кругахъ<sup>2</sup>), о чемъ мы уже говорили выше; однако Эйхель решается поставить на видъ, что издатель Notitiae dignitatum Панчироли (имфвшій въ рукахъ одинъ изъ списковъ) приводить въ латинскомъ переводъ такую цитату изъ Тайной Исторіи, которая не находить себь точнаго подлинника въ изданномъ у Алеманна тексть. Замъчание Эйхеля не основательно; соотвътственное греческое мъсто сыскать не трудно<sup>8</sup>), и сличеніе, произведенное между нимъ и цитатой Панчироли, не позволяетъ замѣтить такой разницы, которая не могла бы вытекать изъ неточности перевода. Въ связи съ этимъ Эйхель указываеть на редкость рукописей и настойчиво 4) выдвигаетъ впередъ подпольный характеръ сочиненія. Наконецъ, аргументь о сходств взыка а priori отвергается Эйхелемь на томъ основанін, что, зная языкъ, ничего ивть легче, какъ подділаться подъ рѣчь и стиль изученнаго автора. Наоборотъ, продолжаетъ Эйхель, если сравнить Тайную Исторію съ безспорными сочиненіями Прокопія по способу обращенія съ матеріаломъ и по выбору посл'єдняго, то бросится въ глаза безпорядокъ въ изложеніи, общій легкомысленный и злобный характеръ содержанія Тайной Исторіи, въ

<sup>1)</sup> c. XII. 2) Ibid.

<sup>3)</sup> An. p. 161. Bonn. 4) c. XV.

сравненіи съ противоположными качествами признанныхъ сочиненій Прокопія. Аргументы о стиль и композиція видимо намічены, но совершенно не развиты у Эйхеля. На этомъ кончаются его доказательства. Мы видимъ, что Эйхель не много сділаль для критической разработки вопроса. Его аргументами являются недостовірность содержанія, безпорядокъ формы, небрежность стиля, намічаются вибшнія доказательства подложности; предполагаемое несходство цитать, вызывающее мысль объ интерполяція, рідкость рукописей. Его послідователи — мы увидимъ это ниже — старались обосновать свое мибніе о подложности на доказательствахъ именно послідняго рода. Сомибнія Эйхеля остановились передъ извістіємъ Свиды, хотя онъ въ то же время не придаваль никакого значенія такому важному факту, какъ сходство языка спорнаго и несомибнныхъ сочиненій Прокопія. Въ конці концовъ онъ только признаваль возможность интерполяціи извістнаго Свиді и потому принадлежащаго Прокопію текста.

Несмотря на то, что доказательства Эйхеля были не разработаны. а его выводы были предположительны и шатки, выраженное имъ сомивніе нашло для себя благопріятную почву, являясь наиболье удобнымъ выходомъ изъ протвворбчія между инвективами Тайной Исторіи и общимъ взглядомъ на эпоху Юстиніана. Возможность считать подложнымъ если не весь тексть, то неопредъленную часть его, почти сводила къ нулю значение источника, разстроившаго привычныя представленія, и такимъ образомъ разрубала Гордіевъ узель. Съ появленіемъ книги Эйхеля изсякла первая полемика, вызванная публикапіей Алеманна, закончился рядъ направленныхъ противъ Тайной Исторіи «defensiones Iustiniani», почти столько же важныхъ для историковъ политическихъ идей XVII вѣка, какъ для византинистовъ. Обсужденіе Тайной Исторіи вступило въ болье спокойный фазисъ, перейля на страницы компендіевъ, исторій литературы, юридическихъ трактатовъ. Въ теченін конца XVII стольтія, XVIII и начала XIX высказань быль длинный рядъ мивній о цвиности Тайной Исторія и о принадзежности ея Прокопію, которыя удобно прослідить по библіографическимь перечиямъ Фабриція и Дана 1). Эти отзывы — среди нихъ попадаются примыкающіе ко взглядамъ Эйхеля все съ меньшими и меньшими ограниченіями — или совстить не аргументированы, какъ, напримъръ, отзывы Монтескье п Гиббона, признававших в автором в Тайной Исто-

<sup>1;</sup> Fabricii Bibliotheca Graeca, libri V pars II, sive volumen sextum. Hamb. 1714. P. 255 aqq. Dahn, Procopius von Caesarea. Berlin 1965. Anhang IV B.

ріи Прокопія, или сопровождались доводами, не основанными на достаточномъ изученіи предмета. Таковъ, повидимому, весьма поверхностный мемуаръ . Левекъ де-Равальера 1). Об'єщанныя Томазіемъ и фирмой Эльзевировъ критическія изданія Прокопія не появились, Парижское не ставило себ'є большихъ задачъ въ этомъ случає, и до XIX в'єка вопросъ о подлинности Тайной Исторіи не получилъ надлежащаго отв'єта, не выходя изъ того положенія, въ которомъ онъ былъ оставленъ Эйхелемъ.

Критическое изучение Тайной Исторіи и, въ частности, вопроса о ея подлинности началось съ появленія въ 1847 году<sup>2</sup>) замізчательнаго этюда Тейффеля о Прокопів. Въ этой стать в впервые быль высказанъ ръшительный, хотя детально и не разработанный, взглядъ въ пользу принадлежности Прокопію изданнаго Алеманномъ текста. По мнънію Тейффеля, въ подлинности Тайной Исторіи не могло бы возникнуть ни мал'яйшаго сомн'янія, еслибы всегда сознавались законы научной критики. Опъ указываетъ, впрочемъ очень бъгло, на удивительное знакомство автора Тайной Исторіи съ большимъ историческимъ трудомъ Прокопія, возможное только для автора «Исторіи войнъ»; на то же самое міровозэрѣніе, религіозно-фаталистическій прагматизмъ, попятія о возмездін, суевърія, на тъ же самые обороты ръчи, погоню за общими мъстами, любимыя выраженія, на тотъ же стиль, только болье небрежный, наконець, на «полновъсное» свидьтельство Свиды. Противъ этихъ, намфченныхъ Тейффелемъ, положеній была направлена диссертація лютерапскаго теолога Рейнкенса <sup>8</sup>).

Придавъ болье научную форму критическимъ замъчаніямъ Эйхеля и прибавивъ итсколько своихъ собственныхъ, Рейнкенсъ представилъ наиболье полный сводъ аргументовъ, доказывающихъ, что Тайная Исторія принадлежить перу позднівшаго фальсификатора и ложно приписывается Прокопію. Считая, что доказательства, опирающіяся на характеръ самого заподозрынаго сочиненія, имтють за собою лишь большую или меньшую втроятность, а прямымъ доказательствомъ являются свидътельства постороннихъ источниковъ, Рейнкенсъ придаетъ большое значеніе молчанію современныхъ Прокопію

<sup>1:</sup> Levesque de la Ravalière, Reflexions contre l'idée générale (?) que Procope est l'auteur de l'Histoire secrète de Iustinien. Реферать о немъ въ Histoire de l'Académie royale des inscriptions et belles lettres, XXI (1754), p. 73—75.

<sup>2)</sup> Schmidts Zeitschrift für die Geschichtswissenschaft, VIII 38-79. (Studien und Charakteristiken 1871, 2 Ausg. 1899).

<sup>3)</sup> Anecdota sintne scripta a Procopio Caesariensi, inquiritur. Vratislaviae 1858.

или близкихъ къ нему по времени писателей. По его мибнію, нельзя объяснять этотъ фактъ недоказанною гипотезой о тайномъ характеръ сочиненія, какъ это л'ілаетъ Алеманнъ. Такая гипотеза, доказываетъ Рейнкенсь, не подтверждается ни самымъ именемъ 'Ауєхбота, потому что оно было приставлено издателемъ на основаніи Свиды и не сохранилось въ дошедшихъ рукописяхъ; ни procemium къ Тайной Исторіи. которое не даеть права предполагать, что авторъ желаль скрыть. свое сочинение, -- уже по той причинъ, что авторъ ничего не хочетъ скрывать въ Тайной Исторіи, судя по его заявленію въ томъ же ргооетіит (сомнительный аргументь); ни нестройное изложеніе, за которымъ Алеманнъ усматриваль «Procopium paene furtim scribentem». Молчаніе близкихъ къ Прокопію, по времени, писателей не можетъ быть ослаблено, по мибнію Рейнкенса, поздибишими изв'єстіями Свиды и Никифора. Мало того, именно между посторонними источниками Рейнкенсъ думаль найти рѣшающій аргументь противъ принадлежности. Ему пришло на мысль сравнить введение къ труду Агаеія съ введеніемъ къ Тайной Исторіи. Авторъ посл'єдней признается, что онъ ожидаль смерти обличаемыхъ имъ лицъ, потому что писать правду при ихъ жизни ему было бы опасно, изображая ихъ худшими изъ людей и разрушителями государства. Не подразумбваль ли его Агаеій, говоря о современныхъ ему историкахъ, льстящихъ живымъ и поносящихъ мертвыхъ правителей, въ извъстныхъ фразахъ своего вступленія? Рейнкенсъ не думаеть, чтобы Агаеій намекаль въ нихъ на Прокопія. Вёдь Агавій всегда съ уваженіемъ отзывается о Прокопів, какъ историкв, и полагаеть, что главный его трудъ законченъ 553 годомъ, такъ что Агаеій знаетъ изъ сочиненій Прокопія только Исторію Войнь. Рейнкенсь заключаеть изъ этого, что Агаеій, зная, судя по ргооетіит, о существованіи Тайной Исторіи и не приписывая ея Прокопію, тѣмъ самымъ «защитилъ его память оть этого пятна». На такой аргументь Рейнкенса можно ответить, что если бы Агаеій желаль защитить своего литературнаго учителя отъ роняющей его репутацію поддёлки, то выбраль бы иной способъ защиты, только не умолчаніе. Нѣтъ достаточныхъ основаній видъть въ неопредъленныхъ фразахъ procemium Агасія намекъ на автора Тайной Исторіи, мысль о необходимости для историка безпристрастія къ живымъ и мертвымъ является обычною во вступленіяхъ къ историческимъ произведеніямъ древности 1). Вообіце, аргументь

<sup>1)</sup> Eckardt, De Anecd. Proc. Caes. (Regim. 1860) p. 31 сравниваеть съ Тас. Ann. I, 1. Визактійскій Временникъ.

Рейнкенса вызываетъ представленіе о слѣдующихъ возможностяхъ: или Агаеій совсѣмъ не намекаетъ на Тайную Исторію — тогда аргументъ, конечно, совсѣмъ не имѣетъ мѣста, — или дѣйствительно намекаетъ. Въ послѣднемъ случаѣ, Агаеій, во 1-хъ, могъ не считатъ Прокопія авторомъ Тайной Исторіи, вопреки ея собственнымъ показаніямъ, — но тогда какой же смыслъ могутъ имѣтъ слова Агаеія о современныхъ ему лицемѣрныхъ историкахъ, объявляющихъ своимъ девизомъ правду, какъ это, дѣйствительно, высказываетъ Прокопій въ ргооетіит къ Исторіямъ Войнъ? Въ такомъ случаѣ аргументъ Рейнкенса внутренне не состоятеленъ. Если же, предполагаемъ послѣднюю возможность, Агаеій и зналъ Тайную Исторію, и считалъ Прокопія ея авторомъ, то это было бы аргументомъ не противъ подлинности, но за нее.

Далье Рейнкенсъ развиль предложенный Эйхелемъ аргументь о недостаточности рукописныхъ данныхъ. Во-первыхъ, говоритъ онъ, списки сочиненій Прокопія совстить не содержать Тайной Исторіи, которая попадается въ рукописяхъ только отдёльно отъ «Войнъ» и «Построекъ». Всъхъ извъстныхъ списковъ Тайной Исторіи Рейнкенсъ насчитываеть пять, изъ которыхъ два, припадлежавшіе Екатеринъ Медичи и Пинелли (судя по словамъ Алеманна) пропали, а остальные, кромѣ Миланскаго, повреждены. Намъ не извѣстно, насколько въренъ счеть дошедшихъ рукописей у Рейнкенса, который самъ рукописями не занимался, и насколько точно его извъстіе объ ихъ поврежденности. Въ третьихъ, продолжаетъ Рейнкенсъ, на заголовкахъ дошедшихъ списковъ Тайной Исторіи, кром' того же Миланскаго. не стоитъ имени Проконія. Изъ всего этого Рейнкенсъ заключаетъ, что рукописныя данныя настолько недостаточны, что не дають права ссылаться на ихъ существование при доказательствъ принадлежности Тайной Исторіи Прокопію. Однако, всё эти три пункта безъ труда опровергаются защитниками подлинности. Первый факть, отсутствіе Тайной Исторіи въ спискахъ безспорныхъ сочиненій Прокопія, объясняется тымъ, что Тайная Исторія была издана отдыльно отъ другихъ сочиненій Прокопія, если только вообще была когда либо издана, т. е. распространена одновременно въ значительномъ количествъ списковъ. Требовать имени Прокопія на заголовкъ странно, «отъ этого авторъ Тайной Исторіи могь себя избавить» 1), отожествляя себя са-

<sup>1)</sup> Dahn, 53 Anm. 1.

мымъ очевиднымъ образомъ съ авторомъ Исторіи Войнъ, ссылаясь на нихъ, упоминая о Кесареѣ, какъ о своей родинѣ, о своихъ личныхъ наблюденіяхъ въ Африкѣ во время экспедиціи Велисарія и т. д. Наконецъ, рѣдкость списковъ Тайной Исторіи сама по себѣ не говоритъ ни за, ни противъ подлинности, но во всякомъ случаѣ ослабляетъ силу только что приведенныхъ соображеній. Рейнкенсу остается перенести свою критику на вопросъ о внутреннихъ признакахъ тожества — о формѣ и содержаніи Тайной Исторіи.

Прежде всего онъ обращается къ аргументу о сходствъ языка. Онъ приводитъ апріорное сужденіе Эйхеля о легкости подділки, указываеть, что стиль Прокопія не можеть быть названь оригинальнымь, а это обстоятельство усугубляеть возможность поддёлки. Рейнкенсь обращается противъ слегка намъченныхъ, приведенныхъ нами выше, замѣчаній Тейффеля о сходствъ стиля, отвъчая на нихъ, что особенныя выраженія легко зам'тны и потому доступны подаблюб; сентенціозность и погоня за общими містами свойственна Агаеію и другимъ историкамъ того времени; наконецъ, любимыя Прокопіемъ выраженія, у другихъ писателей не употребительныя, всего два-три раза встрычаются въ Тайной Исторіи. Отвёть на эти замёчанія находимь у Дана, разработавшаго аргументь о сходствъ языка. Другое, намъченное Тейффелемъ, доказательство-существование въ текстъ Тайной Исторіи неоднократныхъ явныхъ и скрытыхъ ссылокъ на Исторію Войнъ-можеть доказать, на взглядъ Рейнкенса, только извъстную ловкость фальсификатора. Притомъ, соответствие между содержаніемъ Тайной Исторіи и «Войнъ», по его мнінію, болье замітно въ мелочахъ, чемъ въ крупныхъ фактахъ, и ссылки следуютъ безъ порядка. Этого своего утвержденія о бездоказательности ссылокъ Рейнкенсъ не разработалъ, ссылаясь на свое последующее изложеніе, которое не оправдываеть ссылки. Одинаково поверхностно Рейнкенсъ обошель указанное Тейффелемь сходство міровоззрівнія автора Тайной Исторіи и автора Исторіи Войнъ; по его мивнію 1), напротивъ, крайнее суевъріе перваго не позволяеть отожествить его съ Прокопіемъ. Рейнкенсъ переходить къ содержанію Тайной Исторіи. Какъ извъстно, оно именно дало поводъ возникнуть сомитнію въ ея подлинности. Если бы различе между спорнымъ и завъдомо подлинными сочиненіями Прокопія было указано подробно и обстоятельно, то оно

<sup>1)</sup> Reinkens, p. 29.

36 отд**ъл**ъ і.

могло бы послужить если не доказательствомъ подложности — безъ помощи другихъ аргументовъ недостовърность для того не достаточна, — то условіемъ, увеличивающимъ въроятность поддълки. Но Рейнкенсъ не разработалъ достаточно для своей цъли вопросъ о предполагаемой несостоятельности содержанія Тайной Исторіи. Онъ ограничился указаніемъ, что ргооетішт заставляетъ Прокопія сознаться, что онъ утаилъ истину въ томъ самомъ сочиненіи, гдѣ онъ (тоже во введеніи) призналь ее своимъ руководящимъ принципомъ и единственнымъ идеаломъ; представленіе автора Тайной Исторіи о личности Юстиніана до такой степени противоположно тому, какое можно себѣ составить по «Войнамъ» и «Постройкамъ», что авторомъ всѣхъ трехъ сочиненій никакъ нельзя признать одно и то же лицо; наконецъ, характеръ Юстиніана въ изображеніи Тайной Исторіи будто бы даже психологически не возможенъ 2). Эти положенія недостаточно обоснованы Рейнкенсомъ.

Не останавливаясь на изложенномъ, онъ считаеть возможнымъ указать на предполагаемые следы подделки. Во-первыхъ, говоритъ Рейнкенсъ, ссылки на другія сочиненія Прокопія чаще попадаются въ первыхъ пяти главахъ, чёмъ въ остальныхъ; съ 21-й главы ссылокъ болье не встръчаемъ, говоритъ Рейнкенсъ, хотя къ тому были удобные случаи (какіе именно, онъ не указываетъ). Върно, что въ первыхъ пяти главахъ ссылокъ встречается почти столько же, сколько въ остальныхъ, но это объясняется, съ большимъ правомъ, содержаніемъ первыхъ пяти главъ, излагающихъ исторію Велисарія и его жены на фонъ событій, передаваемыхъ Исторіей Войнъ; съ переходомъ къ фактамъ внутренней политики Юстиніана, ссылки на Исторію Войнъ, вполнѣ понятно, встрѣчаются рѣже в). Въ мѣстахъ ссылокъ, продолжаетъ Рейнкенсъ, особенно часто встръчается любимая Прокопіемъ перифраза γενέσθαι ξυνηνέγθη, ξυνέβη и т. п., такъ что возникаеть мысль, нельзя ли въ этихъ мъстахъ усматривать невольные следы работы подражателя. И это подозрение Рейнкенсъ высказываетъ въ такой же общей формь, безъ ссылокъ, какъ и только что отмѣченное. Дѣйствительно, въ мѣстахъ ссылокъ авторъ Тайной Исторіи охотно употребляеть названную Геродотовскую перифразу, какъ

<sup>1)</sup> Pers. I p. 10<sub>17</sub>.

<sup>2)</sup> Reinkens, p. 13-14. 17-24. 25.

<sup>3)</sup> An.  $12_{14}$   $13_{15}$   $16_{12}$   $21_{6\cdot 16}$   $23_{1}$   $30_{2}$   $36_{14}$   $39_{4}$   $41_{5\cdot 15}$   $45_{20}$   $47_{2}$   $73_{6\cdot 13}$   $78_{10}$   $79_{4}$   $96_{10\cdot 19}$   $105_{4\cdot 9\cdot 13}$   $111_{12\cdot 15}$   $117_{15}$   $119_{16}$ . Cp.  $113_{12}$   $136_{21}$ .

oro eme Aucusaus santuars; no n do neems dooline report Tainoi Heropia one engalastica trade suctio, and 30 eccentre application to the дащить вогь выволь Рейменен, можно безь груда отвежить на ближайнить же странивать весомодение приниры. Во всякоть сичак, увотребительность этих выраженій въ Тайной Испорія сполько же rodopure de douesy rospected en cuerte co cuertes. Historial, coluedo m nourkey.

Ранительник доказательством в подлаже, притом веумалой, является, во миблію Рейлисиса, дословное повтореніе въ тексть Тайnoi licropia cataventare apyre atere are Gothica:

An 36: sisus in sia indoi-च्यं देश्वरीकार्यस्य, मृद्यक्ष्यं योगार्थः वेरहेरहेय क्षेत्र क नह नंतुह रुख्य क्वाम क्या. जापुत्र क्यांक कर कर का क्यांक วุมิสา. ระการุ ชิวนยาวม.

An. procem. Osz uży szy Pw-त्राक्त के प्रशा के क कार्रक्रिय केंद्र SECCOMINEY OF YEVES DOWN TO SE WA פונים לבינים להבים לאיצולי בינים בינים להבינים להביני an máten sás byláseis ámásas ביד אשנישע בא אשניבא בידי geima zómozamejan. Lz gę eingeinge ent for its toomb too eighteeph בייצבישביש, ביובי בייציאם יבייציביב--פון פון על הולי ביל בילה ביועלה בבי vesda zavrajede tije Pouzion عُجْرِجَةٍ.

Cf. Goth. W. p. 528: 5000; 200 apuraneleru ir andomanu, e sių irų ir iro deli jorų apuranelera. tapp einden erden endomen, da tre endomen, die tapp einden धंक्षेत्रक रेत्रम हैं। रेस्टर क्यान क्ष्यका अधोर्क सं क्षेत्रीक्षण, येव धंक्षेत्रक राज्य יוצלבות בי המשבה התצה בצבול לל र्याहरमा रहे रेक्ट क्रुटरेन दुरक्तारा हारक अराज्य मेंचर क्रांच्य हरदेशे हे राज्य हा אים האנהצים ההרקונים בלה הבי הבי ओर्ड क तर्दे कार्य क्रम्यू क्रम् प्रया थों) के उक्कार प्रदेश की जा केरकार क છીએ. જાતા છેલ્લામાં.

Goth. IV procem. Oza uży żyza नकरें पटा देखेगुमाना नहें देशपूर्व-ששושי, בֹבְ שׁׁי בֹּץ בַּיְצִ דֹג הוֹאבִינִצ בא בר ברצולים, שליבישה אוליים בר אבל άρμοσαμένου τους λογους, οίπει ήδη בנביציאבים במינמונים בבינומים The Poursier Reyte, to de enderde - איל היא היאולים היה היאורים באילים היא ציאירים אבוזבדמו. אַבְּצְעַעְעַבּאָר אָצָבְ דִּכּוֹלָ בִּנְ דָבָּ त्रका देहरेत्रे क्षांस्थात संप्रदेश तके έπιγενομένα έναρμόζεσθαι, άλλ' όσα κατά τους πολέμους τούσθε γεγονέναι ξυνέβη.... έν το δε μει το λογφ πάντα γεγράψεται.

<sup>1)</sup> An. 1315 cf. 177: 302 cf. 3117, 3210; 394 cf. 401722; 4115 cf. 444; 784 cf. 7417; 794 cf. 792 108, cf. 107, 109,113 # T. L.

Что касается до сентенціи о судьбів—выражающей, замітимъ, мысль, обычную 1) у Прокопія,— то Рейнкенсь отказывается върить, чтобы «такой серьезный историкъ», какъ Прокопій, сталь дословно переписывать мъста изъ собственныхъ сочиненій, до тъхъ поръ, пока ему, Рейнкенсу, не будуть представлены подобные примъры буквальнаго заимствованія или тожества, взятые изъ текста безспорныхъ сочиненій Прокопія. Такіе примітры и были даны Экардтомъ 2), и за нимъ Даномъ, который въ этомъ случав быль бы вправв упомянуть о своемъ предшественникъ. Правда, предложенные примъры буквальнаго совпаденія въ изв'єстіяхъ о посольств'є Витигиса къ Хозрою, о крещеніи Цановъ, и въ другихъ еще менье замытныхъ случаяхъ в), являются скорбе тожествами отдельныхъ фразъ и выраженій, такъ что не вполнъ уравновъшивають собою приведенные Рейнкенсомъ случаи тожества текстовъ Тайной Исторіи и четвертой книги Gothica. Эти случаи дъйствительно стоятъ вниманія: повидимому, они не могуть быть объяснены реминисценціей автора или игрою случая. Совпаденіе въ мысляхъ и во взглядахъ является аргументомъ въ пользу тожества авторовъ; совпаденіе выраженій, притомъ въ тексть извъстныхъ размъровъ, обыкновенно объясняется предположениемъ литературнаго родства источниковъ. На второе явленіе, надо думать, указывають и заміченные еще Алеманномъ містами буквальное совпаденіе изв'єстій Тайной Исторіи и «Готскихъ Войнъ» 4) о неудачномъ исходъ второй экспедиціи Велисарія въ Италію, и тожество отдъльныхъ выраженій въ извъстіи Тайной Исторіи и Persica 5) о раздъленіи жителей столицы на политическія партіи. Однако видеть во всемъ этомъ слёды работы фальзарія нёть достаточныхъ основаній. Утвержденіе Рейнкенса, что Проконій не сталь бы списывать съ собственныхъ своихъ сочиненій, не есть доказательство, и на него можно, впрочемъ одинаково голословно, ответить, что искусный фальзарій болье удачно скрыль бы слыды своей поддылки, а предполагать неискуснаго и тъ основаній, хотя бы по той причинь, что и Рейнкенсъ могъ заподозрить изъ всего текста Тайной Исторіи, какъ вставленныя фальзаріемъ, только эти два мѣста: по своему характеру Тайная Исто-

<sup>1)</sup> Cp. Vand. 38414. Goth. 27012. Pers. 19322 cf. An. 6820.

<sup>2)</sup> Eckardt, De Anecdotis Procopii Caesariensis, p. 19. Dahn, 257-258.

<sup>3)</sup> Pers. II c. 2 p. 156, cf. Goth. II c. 22 p. 237. Pers. I c. 15 p. 78 cf. Aed. III c. 6 p. 258 и др. Прибавимъ Vand. II p. 452<sub>14</sub> cf. Pers. II p. 165<sub>20</sub>.

<sup>4)</sup> Goth. III c. 34, An. c. 5.

<sup>5)</sup> Pers. I p. 119<sub>14</sub> cf. An. 47<sub>1</sub>; Pers. 123<sub>4</sub> cf. An. 47<sub>2</sub>—3.

рія не похожа, кажется, на мозаичное произведеніе. Выше упомянутыя совпаденія въ извістіяхь о Велисарій въ Италіи и о димахь въ Византіи сходны съ примърами тожествъ, привлеченными у Экардта и другихъ. Они могутъ быть объяснены защитниками подлинности довольно известною привычкою Прокопія употреблять для обозначенія фактовъ и для характеристики дъйствующихъ лицъ одни и тъ же выраженія, однообразіемъ его стиля; и не менье того указанныя совпаденія объясняются выяснившимся въ настоящее время обстоятельствомъ, что окончательная редакція семи книгъ «Войнъ» близка по времени къ зарожденію въ ум' вавтора плана Тайной Исторін (объ этомъ ниже); такъ что у автора Тайной Исторіи, если считать его Прокопіемъ, могъ быть въ намяти тоть же самый матеріаль, который быль у автора «Войнъ» подъ руками. Съ приведенными у Рейнкенса и выписанными выше текстами дело обстоить несколько иначе. и въ этихъ двухъ случаяхъ заимствованіе в роятите, и реминисценцію предполагать, повидимому, нельзя. Но выводъ Рейнкенса о заимствованіи фальзаріемъ этихъ текстовъ изъ Goth. IV при составленіи Тайной Исторіи рушится съ появленіемъ новыхъ, ниже изложенныхъ данныхъ: оказывается, что Тайная Исторія была написана раньше четвертой книги «Готскихъ Войнъ», и следовательно, если заимствованіе им'єсто, то оно было сд'єдано авторомъ «Готскихъ Войнъ». т. е. Прокопіемъ: онъ перенесъ въ свою «іσторіа ποιχίλη» красивую сентенцію о судьбѣ, выраженную вполнѣ въ его вкусѣ. Теперь спрашивается, какимъ же образомъ Прокопію удалось познакомиться съ невзданной Тайной Исторіей, написанной, какъ мы это увидимъ, за два-три года до изданія четвертой книги Gothica? Кажется, аргументь Рейнкенса направляется противъ его самого. Кромъ того, первыя строки procemium Тайной Исторіи не могуть служить основаніемъ для какого либо доказательства, пока не будеть установлено отсутствіе въ нихъ интерполяціи, которая нікоторыми считается возможной, даже в фроятной 1).

Наконецъ, Рейнкенсъ предложилъ следующій, и более важный, доводъ въ пользу подложности. Онъ усмотрелъ въ тексте Тайной Исторіи два хронологическихъ противоречія. Въ первомъ случає Тайная Исторія должна, по его мненію, противоречить самой себе, во второмъ — известіямъ сочиненія Прокопія о войнахъ. Именно, въ

<sup>1)</sup> Gundlach, Quaestiones Procopianae, p. 5.

ргооетіцт 1) Тайной Исторіи говорится, что прежде, при жизни обвиияемыхъ авторомълицъ<sup>2</sup>), онъ не могъ высказать всей правды, но теперь, въ Тайной Исторіи, онъ ставить себ' задачей восполнить этотъ недостатокъ. Между тъмъ, изъ многихъ мъстъ последующаго текста нельзя не видъть, что въ то время, когда авторъ писалъ Тайную Исторію, то главный обвиняемый — Юстиніанъ — быль живъ. Предполагаемое Рейнкенсомъ противоръчіе опирается, какъ мы видимъ, на слово περιόντων, но на немъ нельзя основать серьезное доказательство. Поручая Тайную Исторію потомству, авторъ могъ говорить, применяясь къ точке зренія последующих поколеній, подобно тому какъ онъ говоритъ ниже: «у Велисарія была жена» 3), хотя Антонина пережила время составленія Тайной Исторіи, или какъ онъ говорить о самомъ Юстиніанъ въ прошедшемъ времени и въ другихъ мъстахъ 4), чего Рейнкенсь не зам'ьтиль. Оть автора Тайной Исторіи нельзя требовать точности выраженія, въ чемъ мы убъдимся ниже. Наконецъ, изъ того, что во время редакціи «Войнъ» главные діятели были живы, не следуеть того, что въ томъ году, когда писалась Тайная Исторія, ихъ не было въ живыхъ: въ словахъ вступленія нётъ такой антитезы, которая бы предполагала, что авторъ хотълъ это сказать. Если онъ объщаль восполнить прежніе пробълы, то ему въдь было извъстно, что при жизни Юстиніана онъ не могъ бы распространить свое произведеніе. Поэтому напрасно Рейнкенсь усматриваеть въ словахъ «ёте περιόντων των αυτά είργασαμένων» неразрѣшимое противорѣчіе съ последующимъ текстомъ. Кажется неизбежнымъ второе хронологическое противоръчіе, отмъченное Рейнкенсомъ. Передавая, что истинною причиной убійства Амалазунты, королевы Готовъ, были интриги Өеодоры, авторъ ссылается на свое прежнее изложение этого факта въ Gothica и признаеть, что тамъ онъ не могь вполнъ высказаться изъ страха передъ Өеодорой<sup>5</sup>). Но во время редакціи «Готскихъ Войнъ», гдв читается разсказъ о смерти Амалазунты, Өеодоры уже не было въ живыхъ. Она умерла въ 548 году, а первыя три книги Gothica вышли въ окончательной редакціи двумя годами позже. Замътивъ, что не только три книги «Готскихъ Войнъ», но и предпослан-

<sup>1)</sup> An. 10<sub>6—14</sub>.

<sup>2)</sup> Περιόντων έτι των αυτά είργασ(α)μένων.

<sup>3)</sup> An.  $12_{14}$ . 4)  $106_{7}$ . 5) An.  $96_{19}$  
iva  $\delta \dot{\eta}$   $\mu$  
or  $\pi = \pi \rho \alpha \gamma \mu \epsilon \nu \omega \nu$  
extractions to the state of t βασιλίδος άδύνατα ήν.

ныя имъ «Персидскія» и «Вандальскія» содержать описаніе событій по 549 г. («Персидскія»), до 548 («Вандальскія») и до 550 (третья книга «Готскихъ»), выводимъ, что ни одна изъ нихъ не могла быть издана ранъе 549 года, такъ какъ «Вандальскія» написаны позже «Персилскихъ», по крайней мъръ не ранъе 549 года онъ получили тотъ видъ, въ которомъ дошли до насъ. Следовательно, ихъ автору должна быть известна смерть императрицы Өеодоры, последовавшая въ 548 г., и действительно, въ нихъ этотъ факть упомянутъ 1). Между темъ. судя по нашему мъсту Тайной Исторіи, ея авторъ считаеть, что «Готскія Войны» были написаны при жизни Өеодоры. Иначе какъ можно объяснить слова біє тії васілібос? Тейффель<sup>2</sup>) признаваль, впрочемь нерешительно, что первая книга «Готскихъ Войнъ», где читается разсказъ о смерти Амалазунты, была написана, но не издана, раньше 548 года, а при окончательной редакціи первыхъ трехъ книгъ Gothica, состоявшейся не ранже 550 года, пробыть объ интригахъ Өеодоры не быль дополнень изъ страха передъ Юстиніаномъ, свято чтившимъ память супруги. Данъ в) прямо отрицаетъ существованіе разбираемаго противортнія. Изъ словъ δέει της βασιλίδος не слідуеть. по его мивнію, того, чтобы наше мвсто Gothica было написано ранве смерти Өеодоры, чтобы это думаль авторъ Тайной Исторіи, какъ принимаетъ Тейффель: ея имя было страшно для автора все время, пока жиль преданный ея памяти императоръ. Однако, объяснение Дана, само по себъ допустимое, можетъ быть принято только тогда, когда онъ объяснить, почему читаются слова δέει της βασιλίδος, а не тод βασιλέως. Наше місто Тайной Исторіи дібіствительно представляєть хронологическое затруднение и такимъ образомъ является доказательствомъ противъ подлинности Тайной Исторіи, но только для техъ, кто держится предвзятаго мибнія, что большой историческій трудъ Прокопія быль написань сразу, около 550 года. Вёдь это ничемь не можеть быть доказано. Гораздо в роятные первоначальное предположеніе Тейффеля (впосл'єдствіи онъ н'єсколько изм'єниль свое мн'єніе, быть можеть подъ вліяніемъ Дана), принимавшаго, что действительно наше мъсто Goth. I могло быть написано ранъе 548 года. Его гипотеза становится весьма в роятной и даже необходимой въ виду слъ-

<sup>1)</sup> Pers. II p. 800<sub>2</sub>. Goth. III 401<sub>12</sub>.

<sup>2)</sup> Schmidt's Zeitschrift. VIII S. 44.

<sup>3)</sup> Dahn, 450.

<sup>4)</sup> Teuffel, Studien 1889. S. 254, cp. 252, 255.

Прежде всего о «Персидскихъ Войнахъ» следуеть сказать, что онъ написаны не uno tenore, но между концомъ второй и третьей книгъ лежитъ -промежутокъ времени болье года. Повъствуя объ опаль, постигшей префекта Іоанна Каппадока въ 542 году, о его ссылкъ въ Кизикъ, откуда онъ спустя нъсколько времени былъ отосланъ въ Египеть. Прокопій прибавляеть: «тамъ онъ находится въ заключенін воть уже третій годъ» 2). Между тымь, на послыдней страницы «Персидскихъ Войнъ», закончивъ свое изложение событиями 549 года, Прокопій еще разъ касается судьбы Іоанна и передаеть, что онъ уже годъ тому назадъ вернулся изъ ссылки в). Изъ этого следуетъ заключить, что Прокопій писаль «Персидскія Войны» въ разное время, а отсюда следуеть, что онь приписываль изложение новыхъ событий, не измёняя готоваго и, можеть быть, уже извёстнаго текста. На последнее намекають слова вступленія къ 4-ой книге «Готскихъ Войнъ», названной имъ історі $\alpha$  тогхі $\lambda \eta^4$ ). Авторъ объясняеть ея происхожденіе, равно какъ и новый синхронистическій порядокъ изложенія тёмъ, что новыя событія не могли быть присоединены къ содержанію прежнихъ, уже опубликованныхъ книгъ (гогда какъ до окончательной редакции прибавлять было возможно). Точно такой же следь первой редакціи представляеть необъясненное Даномъ, предпочитающимъ увъренность въ существованіи единственной и окончательной редакціи Войнъ, но внолит аналогичное приведенному выше извъстіе изъ второй книги «Готскихъ Войнъ». Прокопія заинтересоваль слідующій энизодъ кампаніи 537 года: римскій офицеръ быль раненъ въ щеку, и остріе дротика осталось въ ранъ: только на пятый годъ жельзо показалось изъ тъла, и «вотъ уже третій годъ, прибавляетъ Прокопій, какъ оно постоянно выдвигается по немногу 5)». Эти слова позволяють намъ сказать, что данное мъсто написано въ 545 году. Данъ опять предлагаетъ объясненіе, которое не можетъ быть принято 6). Въ то же время Гори показаль на основаніи изв'єстій Тайной Исторіи и Малалы, что

<sup>1)</sup> Haury, Procopiana. Progr. Augsburg 1891.

<sup>2)</sup> Pers. I. c. 25 extr. και τρίτον τοῦτο ἔτος αὐτὸν ἐνταῦθα κατείρξαντες τηροῦσιν.

<sup>3)</sup> Pers. II, c. 30.

<sup>4)</sup> Γράμμασι γάρ ες το παν δεδηλωμένοις ουχέτι είχον τὰ ἐπιγενόμενα ἐναρμόζεσθαι.

<sup>5)</sup> Goth, III c. 5 p. 167, πέμπτω ύστερον ἐνιαυτῷ ἐφάνη, τρίτον δὲ τοῦτο ἔτος ἐξ οὐ κατὰ βραχὺ πρόεισι ἔξω ἀεί.

<sup>6)</sup> Dahn, 449.

приведенное выше мѣсто изъ Persica I объ Іоаннѣ Каппадокѣ было написано въ томъ же 545 году. Извъстно, что Іоаннъ былъ сначала сослань въ Кизикъ; но когда тамъ случилось убійство епископа Евсевія, то Іоанна привлекли къ дёлу и сослали въ Египетъ. О его дальнъйшей судьбъ Тайная Исторія сообщаеть 1), что Өеодора, главный врагъ Іоанна, не утолила своей мести, сославъ его въ Египеть, но спустя четыре года принуждала двухъ обвиненныхъ по тому же дълу Кизикцевъ показать противъ Іоанна, въ чемъ однако не имѣла успѣха, хотя прибъгла къ пыткъ. Изъ Малалы<sup>2</sup>) извъстно, что этотъ процессъ происходиль въ 547 году, и это даеть ключь къ опредъленію года ссыдки Іоанна въ Египетъ (542) и года, въ которомъ была написана 25-я глава первой книги Persica (545). Такимъ образомъ нужно признать, что Pers. I с. 25 и Goth. II с. 5 были написаны въ 545 году, и весьма въроятною является гипотеза, что существовали двъ редакціи Исторіи Войнъ; изъ этихъ редакцій вторая, прибавившая къ прежнему тексту изложение позднъйшихъ событий, дошла до насъ. Эта гипотеза одна въ состояніи объяснить затрудненія, связанныя съ обовми только что названными мѣстами. Возвращаясь теперь къ предполагаемому хронологическому противорѣчію между Ап. 96 и датою Goth. I, и вспоминая, что оно основано на томъ мибніи, будто Исторіи Войнъ написаны uno tenore около 550 г., видимъ, какое сомнительное основаніе оказывается у отм'вченнаго Рейнкенсомъ противоръчія. Если Goth. II с. 25 существовала уже въ текстъ первой редакціи 545 года, то Goth. I с. 4, гдѣ говорится о смерти Амалазунты, подавно могло быть написано въ этомъ самомъ году. Отсюда следуеть, что слова автора Тайной Исторіи о боязни передъ Өеодорой въ то время, когда онъ описываль посольство Петра и смерть Амалазунты, указывають на такое знакомство съ процессомъ составленія Исторіи Войнъ, которое могло быть доступно только самому Прокопію или тімъ лицамъ, которыя были знакомы съ текстомъ Исторіи Войнъ въ первоначальномъ видѣ, когда она еще не была издана ές τό παν. На нашъ взглядъ, это обстоятельство — неожиданный аргументь въ пользу принадлежности Тайной Исторіи Прокопію.

Въ послѣднее время вопросъ о подлинности Тайной Исторіи снова подвергся сомнѣнію по поводу взгляда Деопольда Ранке <sup>8</sup>), признав-

<sup>1)</sup> An. 105<sub>12</sub>.

<sup>2)</sup> Malal. p. 483 Bonn.

<sup>3)</sup> Weltgeschichte IV, 2 (1883). S. 300-312.

шаго Тайную Исторію по крайней мере отчасти подложной. Постараемся внимательно изложить его доказательства. Подлинность Тайной Исторіи всегда новый вопросъ. Молчаніе Агаоія и упоминаніе Свиды одинаково мало значатъ. Первымъ и лучшимъ доказательствомъ подложности Тайной Исторіи, по мибнію Ранке, являются только что разбиравшіяся слова δέει της βασιλίδος въ главъ XVI. Это очевидно грубое противоръчіе съ датою Gothica. Хотя бы «Исторіи» и состояли изъ прежнихъ заметокъ, во всякомъ случае Прокопій не могъ бояться Өеодоры, когда ея не было въ живыхъ. Читая Тайную Исторію, Ранке сразу наталкивается на врядъ ли разрѣшимую трудность тожества первыхъ ея строкъ съ началомъ четвертой книги Gothica. Тамъ эти строки кстати, здёсь не умёстны. Лишнія противъ procem. Goth. IV слова какры те имвють видь интерполяціи. Вообще, первыя строки ргооетіит Тайной Исторіи не могуть принадлежать Прокопію. По мнівнію Ранке эти строки были переписаны въ Тайную Исторію изъ Gothica, но изм'єнены сообразно съ ея ц'єлью, т. е. приставлено слово хасобу; хотя хронологического порядка изложенія, на который должно указывать это хафой, въ Тайной Исторіи нѣть и не можеть быть. Следующее предложение, продолжаеть Ранке, где говорится о пробълахъ въ содержаніи Исторіи Войнъ, вызванныхъ страхомъ передъ жившими еще тогда тираннами, является такимъ грубымъ противоръчіемъ по отношенію къ послъднимъ словамъ Тайной Исторіи, предполагающимъ Юстиніана въ живыхъ и на римскомъ престоль, — такимъ противорьчіемъ, какія рыдко бываютъ. Далье, если авторъ Тайной Исторіи об'єщаль раскрыть скрытыя причины фактовъ, изложенныхъ въ Исторіи Войнъ, то онъ объщаль, «что и самъ не предполагалъ выполнить» 1) (во первыхъ, это не доказательство подложности: и Прокопій могъ об'єщать и не выполнить, и кром'є того, это не справедливо: нъсколько разъ въ текстъ Тайной Исторіи авторъ указываетъ, что исполняетъ свое объщание <sup>9</sup>). Ссылки на лакуны делу не помогуть, продолжаеть Ранке. Вступление автора Тайной Исторіи замыкается ex abrupto фразой: πρώτα μέν όσα Βελισαρίφ μογθηρά είργασται έρων έρχομαι. Это наводить Ранке на мысль, что вслёдъ за приведенными словами начинается историческій фрагменть, къ которому приставлено подходящее введеніе. Авторъ только об'ьщаеть говорить о Велисарів, но сразу же обращается къ преступле-

<sup>1)</sup> Ranke, 303: die er zu erfüllen gar nicht gemeint sein konnte.

<sup>2)</sup> An. 21<sub>19</sub> 73, Cf. 90<sub>10</sub>.

ніямь его жены, патриків Антонины. Посвященныя ей главы Рамке CHITACTA DOLLEGRADIE. BOTORT TO ORE ON BEREOUR CITERE ROBOLвяють разсказь Проколія въ Исторія Война, написаны въ гухф Persica и принывають къ ничь, хотя инфоть нало исторической ціявости. Лагье Тайвая Исторія расхрываеть условія, вызвавнія вторую желединію Велисарія въ Пталію, «причень ны свова узваень стиль Проволія», и эти извістія овалисаны имь безь сомийнію, такъ что Ранке не затруднился ввести ихъ въ его собствение изложение фактовъ. Но готчасъ же Ранке оговаривается, что на въ каконъ случат не считаеть всю Тайную Исторію за произведеніе Прокопія: страду же следуеть предислагать другой испоченыю. Разсказь о чудесновъ спасенія Юстина можеть исходить отъ Проколія, но недьзя CERSETS TO ME CAMOS O BUTERISHMOND BY STOTY BACCAMY IIDSACKASAHIR, что томи Юстива претвизвалени сличени сплании облитеми са парва на человъческій родь. Точно также Проколію не пожеть принадлежать ваглять на вопареніе Юстиніана какъ на небесную кару, «Я подагаю, пишетъ Ранке. Прокопій, проницательно и обстоятельно описавшій войны Юстиніана, никогда не могь бы дойти до такого заблужденія, чтобы написать такую неисторическую фразу, какъ та, что наміреніемъ Юстиніана (въ предпринятыхъ имъ походахъ: было не завоеваніе, а опустошеніе». Затімь Ранке предлагаеть рягь доводовь точно такого же характера. Какинь образонь Проконій могь спотрыть на власть Юстиніана, какъ на тираннію? Какъ онь ногъ считать Юстиніана и Осодору демонами, говорить о Осодорі въ такихъ фанатическихь выраженіяхь, какія читаются въ Тайной Исторіи, тогда какъ вь Persica, говоря о мятежь Ника. Проколій передаль самое дучиесь. что намъ о ней извъство? Въ противоположность послъднимъ строкамъ, все сочинение предполагаетъ парствование Юстинана законченнымь, такъ какъ авторъ говорить о Юстиніант въ прошедшемь времени, напримъръ п. «онъ былъ не человъкъ, а демонъ». Ранке, повидимому, не принядъ во вниманіе дату Тайной Исторіи отъ 32-го года парствованія Истиніана. Число погубленныхъ императоромъ жертвъ его завоевательной политики, по словамъ Ранке, такъ преувеличено, что никто не посићать бы такъвыразиться при его жизни<sup>2</sup>). Вспоминая борьбу партій по смерти Юстиніана и реакцію, послідовавшую при его преемникѣ. Ранке полагаетъ, что это настроеніе отразвлось въ

<sup>1.</sup> Ap. 108.

<sup>2:</sup> Ranke, 305.

содержаніи Тайной Исторіи. Только немногое изъ ея текста исходить отъ Прокопія. Она представляєть изъ себя смісь подлинных выраженій съ оппозиціонными манифестаціями не подавленной окончательно партін Прасиновъ. Ранке приходить къ заключенію 1), что Тайная Исторія составлялась изъ трехъ различныхъ элементовъ: дополненій къ Исторіи Войнъ, исходящихъ оть самого Прокопія: во вторыхъ, изъ ръзкихъ выходокъ противъ Юстиніана, выражающихъ тайную ненависть «въ монашескомъ духф»; и наконецъ, изъ осповательныхъ, въ извъстной степени, указаній на недостатки правленія Юстиніана. Всѣ три элемента считаются Ранке продуктами той самой эпохи, только оба последніе не могуть исходить оть Прокопія (оть кого долженъ исходить третій—не сказано). Всё три элемента «переплетены» кое гдъ одинъ съ другимъ; но вообще говоря, Тайная Исторія представляется компиляціей различныхъ «Stücke», соединенныхъ въ намъреніи приписать ихъ Прокопію. Строеніе книги безпорядочно, не имъется ни подходящаго начала, ни удачнаго конца, повсюду повторенія и противорѣчія.

Таковы доказательства Ранке, изложенныя по возможности полно и точно. Онъ не предложилъ ни одного новаго аргумента противъ подлинности. Онъ привелъ большинство старыхъ: хронологическія и иныя затрудненія, связанныя съ procemium, слова δέει της βασιλίδος, отсутствіе редакціи-сомнительный доводъ Эйхеля въ пользу подложности, и другіе; однако новый пересмотръ вопроса въ его настоящемъ положеніи даеть, какъ мы уже теперь можемъ видеть, достаточныя основанія, чтобы считать эти аргументы не уб'єдительными и отчасти даже несостоятельными. Нельзя не зам'тить, что Ранке не достаточно внимательно отнесся какъ къ самому тексту Тайной Исторіи, такъ и къ положенію вопроса посл'є развитія Тейффелемъ и Даномъ положительныхъ аргументовъ въ пользу подлинности 2). Онъ не отвътилъ на такія в скія доказательства, какъ сходство языка и міровозэрынія, не отвътиль на аргументь о ссылкахъ и внъшнемъ соотвътстви содержанія Тайной Исторіи и «Войнъ», предполагающемъ детальное знакомство автора Тайной Исторіи съ сочиненіями Прокопія; объ

<sup>1)</sup> Ranke, 311.

<sup>2)</sup> Данъ (Berl. Wochenschrift für die klassische Philologie 1892 № 6) сообщаетъ, что Ранке «in seinem kurz vor seinem Tode mit mir gepflogenen Briefwechsel einräumen musste, dass er meine Beweisführung aus der völligen Einheit der Sprache in der ganzen Geheimgeschichte mit den zweifellos echten Schriften Procops «nicht genug gewürdigt» habe.

PERS DIMERRICHMAN MUNICIPALY TYPE FUNTS FOR HEADING HEAD. Beiers view France impose transfiners as biomocy s dollarmocy as-RESERVE BEREICH DE REDICTION DE PROPERTIE DE CONTRACTOR DE BE PERMITS BORROCK & D. LEHRBOTTE. REE PURES LYTHES, DES BETTERS-PERCENT PERCENTES INTERLIGIBLE ATS THE OTHER WAY AND INVESTOR WHAT A ES TARRE BUTTOR CONTARS TUBER ES UNO EDETERORE INVESTAтельность. Кинечне. Раше вублу на это плане, в неставление больmee, that were ent mediums in chec. That he mede, accepted Panne versioners de depertura astronia Lainnia Derigia de directi onnes. Ces ersanne ers erremane nommmere Taim à Bereque во воемъ се состава. Возбутива вопроса е полгезащей интерполиции и высимение принадижаниях Проводи отвеженов истанами CARAGOE PARE RESEVACE ES DEPROBRADADAS CARRESANS ÁXELE. Cu sersi consulta della pressa discolla edessa didici elle elleristicci di REGERTAL SCHE GOLDEN STANDEN PROPERTY DE PROGRAMMENTA CHÂNGER de preut beginnendent ivre. Er ihrist erspiell igeklenere b.приск и полишниств из ношност и постояблените операваля. Ранке жениесь сощений на боле пледотнорный предветь. Повороть вы cropier speresa emberió Taim é Heropia Lauxers apenera as ave-MINUTE PROPERTY ROTTON AND PROPERTY SEES OF SEES OF ARMETICAL PROPERTY AND AND ARMED ARMED AND ARMED ARMED AND ARMED ARMED AND ARMED ARMED ARMED AND ARMED ARMED ARMED ARMED AND ARMED AND ARMED ARM MARIEN TERROR O DOLLOMBOCTE ES EN IDEMPRES OUSERS E OTS IDEM-BEIN BETVEL GERRELBEITE EGERRELEGISCH GIBTE GERRELBEITE MAINE, MACINTE BEGGELIDORO ENCIFICORRELE PRESE, CROLETIENCE ES DO-CTANGET BORGET RALLEYS. HE RETAINS BE ANDWOOD OF DIGHT-BORGETHE ESS. MATS Form II I. LEMETRIY SERVERSHIPS BENGLIFE OCCUPETED.

Такъ какъ именю на противникатъ подинности межеть опис реобладі, то на этомъ можно было бы разститься съ ихъ сомийнімих но вопрось о подинности Тайной Исторіи, т. е. о принадожности ен Проколно, стоитъ во главі всей притической работы надъ этихъ источникомъ и необходию дожень подучить отреділенноє ріаленіс. Его первенствующее місто обусловлено какъ характеромъ памятника, такъ и исторіей его изученія. Въ силу извістныхъ причинь сиюме аркументы біжеля дошу оставались безь надзежащаго отвіта, и вопрось о подлинности задержаль разработку исклюдуються в просовъ свизанныхъ съ изученіемъ Тайной Исторіи. Положительным

<sup>1</sup> Bury. A history of the later Roman empire, I \$65-964.

<sup>2</sup> Лътопись История:-Фильперическите общества при Новороссійского университеть. Винат. етг. П. 1894., (тр. 256—301.

доказательства принадлежности ея Прокопію сводятся къ слѣдующимъ тремъ главнымъ аргументамъ: 1) къ извѣстіямъ постороннихъ источниковъ; 2) къ аргументу о знакомствѣ автора Тайной Исторіи съ сочиненіями Прокопія, къ такъ называемому аргументу о ссылкахъ и формальномъ соотвѣтствіи содержанія; и въ третьихъ, къ тожеству основныхъ взглядовъ и способа выраженія автора Тайной Исторіи и Прокопія. Этотъ аргументъ о внутреннихъ и внѣшнихъ признакахъ тожества личности общиренъ и имѣетъ рѣшающее значеніе; онъ распадается на рядъ частныхъ доказательствъ: о тожествѣ политическихъ, философскихъ, этическихъ и иныхъ убѣжденій, о писательскихъ пріемахъ, стилѣ и языкѣ.

Свидътельства постороннихъ источниковъ не имъють большаго значенія. Изъ писателей, близкихъ по времени къ Прокопію, никто повидимому не быль знакомъ съ Тайной Исторіей; только относительно Агаеія и Евагрія это не представляется яснымъ. Вступленіе въ исторіи Агаоія, упомянутое выше, не даеть основанія заключать, что Агаеій намекаль въ этомъ мъсть на Прокопія. Тейффель полагаеть, что Агаоій совершенно не зналь ничего о Тайной Исторіи 1); но его мивніе не можеть быть доказано, равно какъ и обратное. Что касается Евагрія, то въ изложеніи царствованія Юстиніана онъ безо всякаго сомниния основывается на Прокопій, именно на исторіи войнъ<sup>2</sup>); можетъ быть, ему было извъстно сочинение о постройкахъ<sup>3</sup>). Следовательно, есть основание предположить, что Евагрій воспользовался бы и Тайной Исторіей, будь она ему изв'єстна. Въ виду присутствія 4) въ сочиненіи Евагрія весьма різжихъ отзывовъ о правленіи Юстиніана, напоминающихъ стиль автора Тайной Исторіи и послужившихъ для Алеманна въ качествъ argumentum ея содержанія, было высказано предположение <sup>в</sup>) о зависимости Евагрія отъ Тайной Исторіи. Оно остается недоказаннымъ: привлеченныя двъ главы Евагрія не представляють изъ себя ни выписки, ни пересказа какихъ либо мъстъ изъ Тайной Исторіи, и сходства нѣсколькихъ отдѣльныхъ выраженій не могутъ считаться достаточными данными для того, чтобы установить зависимость Евагрія отъ Тайной Исторіи. Подобная по резкости

<sup>1)</sup> Teuffel, Studien (1889), 265. Cp. Dahn, 54.

<sup>2)</sup> Evagr. IV c. 12 sqq.

<sup>3)</sup> Ibid. c. 18.

<sup>4)</sup> Evagr. IV с. 30 и 32. Отсюда Zonar, XIV с. 6 р. 270. Dind.

<sup>5)</sup> Ieep, Quellenuntersuchungen zu den griechischen Kirchenhistorikern, Jahrb. für class. Philol. XIV Supplementband. 1885. S. 161.

CONSTRUCTOR CONTROL DESCRIPTION AND ADDRESS OF THE PARTY onerwerten James Architekt. Der mar heitslich ingerheit der SHORESHEE THE STATE OF THE PARTY STATES OF THE PARTY STATES count many reacts. This is the facts approximate many manus amiecai Emerica i mermecatris indicamatis Decamana. Itia-CONTRACTOR DESCRIPTION DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY. managements Relation by reference thems and are numbered by mark-Percent Value de l'acceptant de la company d mentaras Partinuais, alperminado in Évidos Crapiders, rias-COMMINI OS EMPROPERS MARABA BI HE MARROMA INS TRÁMICA MONI-REAL CHOICE BY BUREN INCHES THE PARTY OF FRANCE mers + domin's clients Actualies are dottement identical 1 masrius rim es maneus renori Luin à Lorman (. 1 mars renome es CHICAGO MINTIL MATIOTO DE DIBUTATO DE REMOTO PERO, CAMPA MEMBET ring manuferents Laurice ets l'aine Louigne moment londres, à re mars lightefications. Description of the properties. O Trimui Bethics unique uniqueners are discussed increase Greek-X a. xHermony's Relations III real Care Seas and remants de l'alienté Mariquest, airre Controusses de Reale, a les mas-MENDARS WINTERS CHOSEN CARRENT MODELLETS BY BUE MORE DETRIES. BE BOSTEL BUTHERES. THURSTED . 1955 THETATE OF INCOMERMENTE Regione Entire Realiserval medic blank i de spendie i de финостировнику катаку на подержане Ткіной История прикодетия IVERTA UTI REMODIUS LEI DI REES ES CROTES IVERES SUPERIME им не четью не выкане проседили. Во другию случыеть Искано-PULS INCREMENTS LICENSIAE BANDESIAE ETS COMMERCIE ( BATAGARES AES FRANCISCO BARTONIOS ES RECES CERCIES ESCAS ES DES STICLES crimes. Co XVI rims pyromen Tainoi Ecropia cran metre emisci-

I house Authors in 1212 Miller Frages 1882 for IV fill by Structure Inc. Kritik fies Informes von Authorius Jahres, für eines Phil IVI Suppl. S. T.

B Sa Ermy IV & M. P. At. 100.

B Evaps IV a S. Mark, p. 415 South, An. 111

<sup>4</sup> Empt Tt L &I 44

<sup>5</sup> Sescucius des lymanusches Laboratos (4.

<sup>6</sup> America el Alemanno. El Ivoli Lipsue 1827, p. 456 sop Sucias en Berthardi e I pars II y 2014—2044.

<sup>7</sup> Kenge Leibet Han Benen IVII a. 18th or he tromoter habiler Illimetering kommeng keng, die time Insettenden kinnen 8. kenden tender die die die tre terlebenden tilse kend der kelike kingdenen

S Peter Syllis In Insport Turacit & c

Два сомнительных и два поздних свидътельства не могуть считаться въскими данными въ пользу подлинности. Перейдемъ ко второй группъ положительных доказательствъ. Аргументъ о формальномъ соотвътствіи содержанія Тайной Исторіи и «Войнъ», которое выражается прежде всего въ видъ открытыхъ ссылокъ автора Тайной Исторіи, связанъ съ вопросомъ о взаимномъ отношеніи между несомнънными и спорнымъ сочиненіями Прокопія. Необходимымъ для того введеніемъ, на основаніи котораго весь аргументъ о формальномъ соотвътствіи получаетъ постановку, является вопросъ о времени составленія Тайной Исторіи. Хронологическій, имъющій весьма существенное значеніе для критики Тайной Исторіи, вопросъ о ея датъ быль поднять въ недавнее время и получиль неожиданное разръшеніе въ небольшой, но по новымъ и остроумнымъ выводамъ замъчательной критической работъ І. Нашту 1).

Цънность этой работы состоить не въ томъ, чтобы авторъ привлекъ безусловно новый матеріаль. Его аргументація основана на текстахъ, много разъ служившихъ предметомъ спора и доказательства. Тѣ же ссылки встрѣчаемъ у Экардта, Тейффеля, Дана. Онъ не исчерналь всего матеріала, представляемого сочиненіями Прокопія 2), и иногда ограниченное знакомство съ источниками эпохи позволяетъ ему утверждать съ увъренностью то, что еще можетъ подлежать сомивнію в). Его «Замвчанія о Тайной Исторіи» касаются вопроса о законченности ея текста, не исчернывая всего, что можно было бы сказать; доказывають принадлежность Тайной Исторіи Прокопію доводами о знакомствъ ея автора съ сочиненіями Прокопія () и о ея тенденцій (если бы она принадлежала поздивищему фальзарію, то последній не ограничился бы 32-мъ годомъ царствованія Юстиніана), то-есть, доказательствами, не иміющими большого значенія при наличности рѣшающаго аргумента о внутрепнихъ признакахъ тожества личности, на который Гори не обратиль должнаго вниманія; далье, его замѣчанія доказывають справедливое, даже очевидное при ближайшемъ знакомствъ съ текстомъ, положение о томъ, что въ главахъ 6—10 разсказъ идеть о времени Юстина. Этотъ последній фактъ

<sup>1)</sup> Procopiana I. Progr. Augsburg. 1891.

<sup>2)</sup> Напр., ссылаясь на Aedif. 184, упускаеть Aed. 190,4. Haury, 10.

<sup>3)</sup> На основаніи Mal. р. 416 є̀ν τῆ τρίτη ἰνδικτιῶνι, относить (S. 13) дѣло Өеодота є̇ Коλοχύνθιος къ 525 г., тогда какъ оно не могло быть ранѣе декабря 526 г., судя по Cod. Iust. IX 19,6 Theodoto pr. Urbi, Dat. Kal. Dec. Olybrio cons. (526).

<sup>4)</sup> Haury, 21.

Гори сблизиль съ датой отъ 32-го года правленія Юстиніана и вывель, что счеть годовь должень начинаться со времени Юстина. Этого до него не подозрѣвали. Новую дату-550 годъ виѣсто 559-Гори подтвердиль разборомъ техъ текстовъ Тайной Исторіи, глъ упоминается о 32-мъ годъ: не останавливаясь на этомъ, указаль на нъсколько подходящихъ къ ея содержанію фактовъ, случившихся въ 551—559 годахъ, но не упомянутыхъ авторомъ Тайной Исторіи, и сделаль надлежащій выводь изь известій Тайной Исторіи о деятельности Юстиніана до 527 года. Дополнивъ его работу на основаніи независимаго изученія текста и содержанія Тайной Исторіи, равно какъ другихъ источниковъ, въ томъ числъ имъ не привлеченныхъ, изложемъ доказательства необходимости признать предложенную Гори новую дату для Тайной Исторін—550 годъ. Этотъ новый выводъ різшаеть вопрось объ отношенін Тайной Исторів не только къ «Постройкамъ», написаннымъ въ 559 г., но и къ такъ называемой четвертой книгѣ «Готскихъ Войнъ» (не ранѣе 553 г.). Доказательства распадаются на три группы: 1) основанныя на текстахъ Тайной Исторіи, говорящихъ о 32-мъ годе: 2) на фактахъ 551 и следующихъ годовъ, о которыхъ Тайная Исторія не упоминаеть, и фактахъ 518—527 годовъ, о которыхъ она, наоборотъ, говоритъ; 3) основанныя на ближайшемъ знакомствъ съ содержаніемъ Тайной Исторіи и съ эпохой доказательства того, что въ 559 г. положение вещей было ивсколько иное, чемъ въ 550 г., тогда какъ къ этому последнему году известія Тайной Исторін вполнѣ подходять. Послѣднія двѣ группы доказательствъ несколько трудны: авторъ Тайной Исторіи могь бы умолчать о многихь фактахъ 550—559 годовь и въ томъ случать, если бы онъ писаль въ 559 г.; точно также и въ этомъ последнемъ случав онъ могъ говорить о царствованіи Юстина Старшаго. Третій аргументь имфеть свои трудности. Изложимъ всф три группы доказательствъ.

Первое мѣсто, указывающее на 32-й годъ какъ на время составленія Тайной Исторіи 1), не рѣшаетъ вопроса, съ какого времени авторъ ведетъ счетъ. Съ одной стороны, нѣкоторыя выраженія 2) контекста указывають, будто авторъ говоритъ о событіяхъ царствованія Юстиніана. Съ другой стороны, развитіе изображаемыхъ фак-

<sup>1)</sup> An. 110<sub>18</sub>.

<sup>2)</sup> Ι. 5 ταυτά τε αυτου βασιλεύοντος. Ι. 13 τῷ βασιλεί.

товъ имѣло мѣсто при жизни Юстина 1). Содержаніе всего мѣста равно какъ и общая тенденція Тайной Исторіи, преувеличивающая несчастія подданныхъ Юстиніана, требуеть, чтобы въ относящихся къ стасіотамъ словахъ<sup>2</sup>): «производя безпорядки 32 года безпрерывно», было сочтено и время Юстина I. Этого требуеть другое мѣсто 3), гдѣ авторъ имѣетъ въ виду, между прочимъ, и мятежи стасіотовъ съ ихъ последствіями. «Столько людей», говорить онъ, погибло въ прежнее время, когда Юстиніанъ управляль государствомъ Римлянъ и послѣ того, когда онъ имѣлъ самодержавную власть» 4). Въ следующемъ тексте в) авторъ жалуется, что за все 32 года (правленія или царствованія—не сказано) Юстиніанъ ни разу не простиль недопмокъ, не смотря на «такое большое количество лѣтъ» 6). Удареніе на этихъ приведенныхъ словахъ заставляетъ предполагать. что авторъ этого, впрочемъ невърнаго, извъстія, склопный увеличить цифру несчастныхъ лътъ, перенесенныхъ подданными Юстиніана, сосчиталь и годы царствованія Юстина, когда власть фактически была въ рукахъ его племянника. Вполнъ ясно требуеть такого толкованія четвертое мѣсто 7). Тамъ сказано, что Юстиніанъ ни разу не производилъ раздачи денегъ солдатамъ съ тъхъ поръ, какъ сталъ «управлять» государствомъ, «хотя съ тъхъ поръ прошло уже 32 года». Отсюда следуеть, что гридцать два года считаются авторомъ съ того времени, какъ Юстиніанъ началь управлять (бюжеї ода) государствомъ. Это слово διοιχείσθαι не можеть быть приравнено къ βασιλεύειν или къ оффиціальному выраженію την αυτοχράτορα άργην έγειν. Такъ, о Өеодоръ въ Тайной Исторіи сказано в), что она управляла имперіей. «бюккётаю», благодаря своему вліянію на Юстиніана. Въ другой связи будеть случай показать, что следуеть разуметь подъ словомъ босхегодаг, прилагающимся къ власти Юстиніана до апрыля 527 г. По представленію Прокопія, выраженному въ исторіи войнъ и въ сочи-

<sup>1)</sup> Cp. An. c. 7.

<sup>2)</sup> Ποιούμενοι (τοιαύτα) ες δύο καὶ τριάκοντα ενιαυτούς οὐδένα άνιέντες καιρόν.

B) An. 112a

<sup>4)</sup> Πρότερον 'Ρωμαίοις διοικουμένου την πολιτείαν και ύστερον την αυτοκράτορα άρχην έχοντος.

<sup>5)</sup> An. 129<sub>5</sub>.

<sup>6)</sup> Ι. 12: χρόνων τοσόυτων το πλήθος.

<sup>7)</sup> An.  $137_{13}$  έξ ότου δὲ άνηρ όδε διωχήσατο την πολιτείαν, τοιούτο οὐδὲν οὐτε διεπράξατο οὐτε ὲμέλλησε χαίπερ χρόνου δύο χαὶ τριάχοντα ἐνιαυτῶν τριβέντος ήδη. cf.  $138_{\rm s}$ .

<sup>8)</sup> An. 24<sub>16</sub>. Cp. Dahn, 423.

венія о постройкахъ, не только въ Тайной Исторія, власть Юстиніана въ парствованіе его дядя не только была всемогущей, но вачалась съ самиго 518 года <sup>1</sup>).

Этимъ объясияется не только изображение пострадавшихъ при Юстинь лиць-Амантія, Виталіана, Осодога, - жертвани Юстиніана, но также применене основных началь политики Костинава, въ томъ видь, какъ она представляльсь автору, и ко времени Юстина. Во-первыхь, растрата государственной казны началась, суда по Тайной Исторіи, со времени захвата Юстиніаном'я власти <sup>2</sup>1. Это случилось тогда, когда Юстинь достигь престоля явь пользую своего влемянника <sup>в</sup>т. Не дълется никакого различія между расхищеніем і до 527 года и после вступленія самого Юстиніана на престоль 1). Точно также, обобщая результаты вишшей и внутренией политики Юстиніана (въ томъ мъсть Тайной Исторіи, которое уже привлекалось нами по дру-COMY BOBOLT), ABTODE SAMERACTE: BCC STO CIVERIOCE BE TO RPCMA, когда Юстиніанъ управляль государствомъ Римлянъ, и въ то время, БОГДА ОНЪ ОбЛАДАЛЪ ВЛАСТЬЮ САМОДЕРЖЦА, ЧТО СЛУЧВЛОСЬ ПОЗЖЕ (5стероу) $^3$ ). Еще при Юстинь онь ввель или развиль систему подарковъ варварамъ 6). И при Юстинъ онъ продавалъ право числиться въ рядахъ сходарієвь ). До своего водаренія Юстиніанъ распоряжался должностями и держаль всехь въ страхе в). По поводу преступленій стасютовъ, авторъ Тайной Исторіи передаеть намъ, что они могли злодыствовать цылыхь 32 года безь перерыва 9). Говоря о физическихы быствіяхь, инфинихь мысто въ несчастное правленіе Юстиніана 10), авторъ сифииваетъ факты, случившеся при Юстина Старшемъ, съ бедствіями парствованія Юстиніана. Это можно видеть изъ Евагрія **и хроникъ** 11).

Съ другой стороны, возьмемъ ізтерія покіду, или четвертую книгу Gothica и ся продолженіе—историческій трудъ Агавія. Ни объ одномъ

<sup>1)</sup> An. 46<sub>12</sub> 112<sub>21</sub> m ap.

<sup>2)</sup> An. 5317.

<sup>3)</sup> An. 112,1.

<sup>4)</sup> An. 113.

<sup>5)</sup> An. 112,.

<sup>6)</sup> An 72<sub>c</sub> cf. 53-54.

<sup>7)</sup> An. 1364.

<sup>8)</sup> An. 53<sub>8</sub> 51<sub>12</sub> и др.

<sup>9)</sup> An. 110<sub>18</sub> s. c.

<sup>10)</sup> An. 113.

<sup>11)</sup> Cp. Goth. IV c. 25.

фактъ, безспорно имъвшемъ мъсто послъ 551 года и изложенномъ въ этихъ источникахъ, мы не встръчаемъ упоминанія въ Тайной Исторін. Готская война оставлена нашимъ авторомъ на моменть отставки Велисарія и отъбада его въ Константинополь 1). Имени Нарзеса нѣтъ въ тексть Тайной Исторіи. Не упоминается объ опустошеніи Римлянами страны Абазговъ<sup>2</sup>), о насиліяхъ надъ Лазами, которые стали раскаиваться въ своей върности Римлянамъ в), о преступной небрежности Бесса послѣ взятія Петры 4), объ истребленіи Готовъ Нарзесомъ 5), объ усмиреніи Маврусіевъ Іоанномъ, о походахъ на Испанскій берегъ. Авторъ Тайной Исторіи не преминуль бы упомянуть о въроломномъ убійствѣ Губаза, царя Лазовъ 6), римскими стратигами, ссыдавшимися притомъ на письменныя приказанія самого Юстиніана, если бы онъ писаль послъ этого происшествія?). Тайная Исторія не упоминаеть объ усмиреніи племени Цановъ, бывшихъ римскими федератами 8). Далье, Тайная Исторія упоминаеть объ ужасномъ вторженін Забергана, о постыдномъ мирѣ, заключенномъ съ Гуннами безсильнымъ правительствомъ 9); не упоминаетъ о еще болѣе оскорбительныхъ для римскаго чувства отношеніяхъ Юстиніана къ персилскому послу Издигунт, по поводу которыхъ авторъ Gothica не скрылъ своего негодованія 10). Тайная Исторія не упоминаеть о возстаніи Caмаритовъ въ Палестинъ и объ убійствъ ими правителя Кесареи въ 555 году 11), тогда какъ о такомъ же возстани въ 531 г. авторъ сообщаетъ подробности 19). Ему не извъстенъ цълый рядъ физическихъ бъдствій небывалаго размъра, но случившихся послъ 550 года. Такъ, о землетрясеній 554 г., разрушившемъ Косъ, Траллы, богатый Берить, много другихъ городовъ на материкъ и на островахъ, коснув-

<sup>1)</sup> An. 39-40.

<sup>2)</sup> Goth. IV p. 502.

<sup>3)</sup> Goth. IV c. 16.

<sup>4)</sup> Goth. IV p. 525.

<sup>5)</sup> Vand. II 533-534.

<sup>6)</sup> Agath. p. 162. Cp. 156, 163, 165, 216.

<sup>7)</sup> Cp. Au. 152.,

<sup>8)</sup> Agath. V р. 281. Агаеій упоминаетъ о новеллахъ, прославлявшихъ этотъ успѣхъ римскаго оружія. Нибуръ ad. l. указываетъ на поv. 1 и 38. Первая изъ нихъ (Zach. IX) относится къ 535 г. Новелла 38 (Zach. XLI) не говоритъ о Цанахъ. Событіе, передаваемое Агаеіемъ, относится къ 557 г. Ср. о Цанахъ Pers. 77. 288. 292. Goth. 525.

<sup>9)</sup> Agath. p. 299 sqq. и др.

<sup>10)</sup> Goth. IV p. 506.

<sup>11)</sup> Malal. 486 u gp.

<sup>12)</sup> An. 75.

шемся самой столицы 1), Тайная Исторія повидимому не знасть, равно какъ и о второмъ «небываломъ» землетрясенін въ Византін, сопровождавшемся необычнымъ морозомъ<sup>2</sup>); о бользии 557 года <sup>8</sup>); о голод' того же года, когда возмутившееся население столицы, въ присутствін персидскихъ пословъ, провожало Юстиніана криками «біє тота, εύθηνίαν τη πόλει» 1). Всв подобные факты, случившіеся при Юстинв и въ правленіе Юстиніана до 550 г., Тайная Исторія перечисляєть, сопоставляя ихъ съ тиранніей правительства 5). Извъстіе о разливъ Скирта, какъ аргументъ противъ новой даты Тайной Исторіи, будетъ разсмотрѣно нѣсколько ниже. О паденіи стѣнъ св. Софіи, не упомянутомъ въ Тайной Исторіи (на этомъ факть останавливаются Данъ 6) и другіе), авторъ могъ такимъ же образомъ не упомянуть, какъ не упоминаетъ вообще о постройкахъ храмовъ, распространяясь лишь о «безумныхъ надводныхъ» сооруженіяхъ і и оставляя на этотъ разъ въ сторонъ громадныя издержки на соборъ св. Софін и на другіе храмы 8). Впрочемъ, Тайная Исторія не содержить упоминанія о заговорѣ Артабана, хотя этотъ факть значительной важности быль подробно изложенъ въ третьей книгъ Gothica и, слъдовательно, долженъ быть извъстенъ автору Тайной Исторіи во всякомъ случать, будь онъ Прокопій или подражатель. Такое умолчаніе не находить себ' удовлетворительнаго объясненія. Впрочемъ, существуетъ возможность ставить его въ связь съ несомибинымъ присутствіемъ лакуны между 17 в 18 главами дошедшаго текста; къ этому факту мы еще вернемся.

Теперь разсмотримъ третью группу извъстій, доказывающихъ, что въ то время, когда Тайная Исторія была написана, положеніе вещей было нъсколько иное, чъмъ въ 559 году, къ которому ее относили прежде. Прежде всего замътна эта разница въ извъстіяхъ о внъшней политикъ правительства, объ успъхахъ римскаго оружія. Не зная о походъ Нарзеса, Тайная Исторія представляеть дъло завоеванія Италіи проиграннымъ<sup>9</sup>). Объ отпаденіи Лазовъ авторъ, по-

<sup>1)</sup> Agath. I c. 14-16. Theoph. s. a. 6043. Mal. 485.

<sup>2)</sup> Agath. p. 281. Theoph. s. a. 6050. Cp. Zachariae Nov. Iust. CLXXI.

<sup>3)</sup> Agath. p. 297.

<sup>4)</sup> Theoph. s. a. 6048 и др.

<sup>5)</sup> An. 111.

<sup>6)</sup> Dahn, 455.

<sup>7)</sup> An. 54<sub>2</sub>—<sub>8</sub> и др.

<sup>8)</sup> Zonar. XIV c. 6 p. 273. Dind.

<sup>9)</sup> An. 134<sub>18</sub>.

видимому, еще не знаетъ 1), равно какъ о предательскомъ убійствъ полководцами Юстиніана върнаго союзника Губаза<sup>9</sup>). Въ томъ году, когда были написаны последнія главы Тайной Исторіи, въ Лазике шла война между войсками Хозроя съ одной стороны и Римлянами въ союзъ съ Лазами съ другой в). Затъмъ, объщая разсказать о преступномъ обращении съ папой Сильверіемъ 1), авторъ не только ничего не говорить объ униженій, отъбэдб въ Римъ и смерти его преемника Вигилія, но представляеть Вигилія въ живыхъ, рѣшающимъ дів о Павлі Александрійском против воли самого Юстиніана 5). Данныя законодательства не позволяють опредёлить время составленія Тайной Исторіи. Послі 548 года наблюдается затишье въ законодательной деятельности правительства. Отъ 549 и 550 годовъ не дошло ни одной новеллы, что врядъ ли можетъ быть объяснено случайностью. Если законъ о столътней давности для церковныхъ имуществъ и его отмѣна 6) не опредѣляють даты Тайной Исторіи (равно какъ молчаніе автора объ указѣ 541 года не опредѣляеть даты этого указа), то съ другой стороны, указъ 553 года Ареобинду, если бы онъ появился ранте составленія Тайной Исторіи, не позволиль бы ея автору говорить, что при Юстиніан' не было прощенія недоимокъ 7). Боле дають известія Тайной Исторіи о некоторых влицахь. Вътоть годъ, когда она была написана, Петръ Варсимъ является въ должности comes sacrarum largitionum в), тогда какъ въ 555 году онъ уже быль вторично praefectus praetorio ), о чемь Тайная Исторія не упоминаеть. Малеанъ, котораго судьбу передаетъ намъ Тайная Исторія 10), находился въ Киликій въ 24-мъ году парствованія Юстиніана 11), т. е. 550-551 г. Тайная Исторія передаеть 12), что по возвращенім своемъ въ столицу Малеанъ пользовался большимъ почетомъ со стороны Юстиніана (въ inscriptio указа 558 г. онъ является comes rei

<sup>1)</sup> Goth. IV c. 16. Agath. p. 105 sqq.

<sup>2)</sup> См. выше.

<sup>3)</sup> An. 1099 l. 11: μέχρι δεύρο ξυμβαίνει.

<sup>4)</sup> An. 13<sub>13</sub>.

<sup>5)</sup> An. 15221. 3am. τηνικάδε παρών.

<sup>6)</sup> Nov. Iust. CXXX Zach. a. 541.

<sup>7)</sup> Ср. An. 1295 съ Nov. Iust. CLXIII Zach.

<sup>8)</sup> An.  $142_8$  ès tóðe τοῦ χρόνου.

<sup>9)</sup> Zach. CLXV Petro P. P. iterum. Dat. Kal. Ian. post cons. Basilii XIV.

<sup>10)</sup> An. 159-161.

<sup>11)</sup> Alemannus ad 1.

<sup>12)</sup> An. 160<sub>19</sub>.

mivated. To does destinate the bound of the гий встриченится извистия о 32-их году Кустинава, былу валисаву, не ранке второй половины 550 года. Съ другой стороны, последния гилы Тайной Исторія не могля быть вашесаны поже імня 551 года. THE A SHE'S ABTOR'S SELECTS ALRES BY HOLKBOCTH COMES COMMERCIONUM (?) \*( a en inuit 551 r. Albeit Galin vine praefectus praegorio a. Penecin vinoминается еще правителем въ Амександрів, тогда какъ Іоаннъ Лидъ 33 III-ii Emir's vicinimaers. Leverta vice practectus practorio'i Haконень. Тайна Исторія представляєть кризись из послеовой торговић и въ обращеніи газићиной монеты въ томъ подоженіи <sup>5</sup>), котовое выдраживнось из 552 и 553 — 4 годых приводом педковой грены и монетной рессерной, называемой у Малалы<sup>6</sup>) «бильтрост той керинтор. Эти факты будуть разспотрены въ другой связи. Такинъ образонъ, ны приходима къ необходимости перевести дату Тайной Исторія съ 558-559 гг. на 550-551 г. Новая дата, повторяемъ. рішнеть вопрось объ отношенія Тайной Исторія не только ка «Постройкамъ (559 г.), но и къ такъ навываемой четвертой книгъ Gothica, написанной не ранве 553 года. Теперь является вопросъ водтверждають ин ссыцки автора Тайной Исторіи на сочиненія Про-CONIS STOTA HORAJE RAIROJA

L Harresta

Продолжение следуеть).

<sup>1)</sup> Zach, CLIX. Athanasius: Manhave anugus undarem.

<sup>2)</sup> Az. 139<sub>18</sub>.

<sup>3)</sup> Zach. CLIX. Authenticum: Addaeo Pr. Pr. Athanasius: Addusw exuryw mourtespuss.

<sup>4)</sup> An. 148, Lydus de mag, p. 202 Hase. Cf. 194.

<sup>5)</sup> An. 141 m 140.

<sup>6)</sup> Malal, p. 486, Bonn.

## ΜΥΖΗΘΡΑ - ΜΥΖΗΘΡΑΣ - ΜΥΣΤΡΑΣ.

"Ότι τὰ ὀνόματα μυζήθρα καὶ Μυζηθρᾶς συγγενεύουσιν ἀλλήλοις, ἡσθάνοντο μὲν, ὡς φαίνεται, οἱ κάτοικοι τοῦ Μυζηθρᾶ κατὰ τοὺς παρελθόντας αἰῶνας, καθὰ μαρτυρεῖ ὁ κατὰ τὰ τέλη τοῦ 17 ου αἰῶνος ἀκμάσας Γάλλος Guillet, ὅστις καὶ ἔσκωπτεν αὐτοὺς ἐπὶ τούτφ (πρβλ. Κοραῆ ἀτάκτων Δ΄ 332 κέξ), ἡκασε δὲ καὶ Δουκάγκιος ἐν ἐλλ. Λεξικῷ σελ. 992 ἐν λέξει μηζύθρα εἰπὼν caseus laconicus, Misithraeus, nam et hodie Lacedaemon Misithra appellatur. ἡρνήθη δὲ ὁ Κοραῆς (ἔνθα ἀνωτ.) διισχυρισθεὶς αὅτι ἡ μυζήθρα οὐδὲν κοινὸν ἔχει μὲν τὴν σημερινὴν πόλιν τῶν Λακῶνων» καὶ ὁ ἄγγελος Καππώτας ἐν Μονογραφία περὶ τῆς πόλεως Μηστρᾶ (ἐν Καλάμαις 1880) σελ. 41 διδάξας ὅτι ὁ Μυζηθρᾶς οὐδὲν κοινὸν ἔχων τῷ μυζήθρα εἶναι παρεφθαρμένος ἐκ τῶν Γαλλικῶν λέξεων maison du trône καὶ σημαίνει τὴν διαμονὴν ἡ ἔδραν τοῦ θρόνου, ἡτοι τὴν πρωτεύουσαν καθ' ἡν ἔννοιαν λέγεται maison du roi.

Πρό διετίας δὲ ὁ x. G. Meyer ἐν Τουρχιχαῖς Μελέταις σελ. 57 ζητῶν τὸ ἔτυμον τῆς λέξεως μυζήθρα εὐρίσχει μὲν αὐτὸ ἐν τῷ ζυμόω—ζυμήθρα—μυζήθρα κατὰ μετάθεσιν, οὐδὲν δὲ λέγει περὶ τοῦ Μυζηθρᾶ. Μετὰ ταῦτα ὁ x. K. Krumbacher ἐν Βυζαντινῷ Περιοδιχῷ Τόμ. β΄. σελ. 307 — 8 ἀπέβαλε μὲν τὴν τοῦ x. G. Meyer ἐχ τοῦ ζυμόω παραγωγὴν τοῦ μυζήθρα, ἀποραίνεται δ' ὅτι ἄλλοτε εἶχεν ὑποτοπάσει συγγένειάν τινα τοῦ μυζήθρα καὶ Μυζηθρᾶς, φρονῶν χαθὰ χαὶ ὁ Δουχάγχιος, ὅτι ἐχ τοῦ τοπωνυμιχοῦ Μυζηθρᾶς παρήχθη ἡ προσηγορία μυζήθρα, διότι πολλάχις, λέγει, ἐδεστὰ καὶ ποτὰ, βιομηχανιχὰ προιόντα χ. τ. τ. λαμβάνουσι τὴν ἐπωνυμίαν αὐτῶν ἀπὸ τοῦ τόπου ἐν ῷ παράγονται. ἀλλ' ἐπειδὴ, ἐπιφέρει, ὅ τε τόνος χαὶ τὸ γένος τοῦ μυζήθρα καὶ Μυζηθρᾶς διαφέρουσι, χωρίζει αὐτὰ ἀπ' ἀλλήλων καὶ περὶ μὲν τοῦ μυζήθρα χρίνει ὀρθὴν τὴν ἐχ τοῦ μύζω παραγωγὴν τοῦ ἀοιδίμου Κοραῆ, περὶ δὲ τοῦ Μυζηθρᾶς οὐδὲν λέγει.

Ο Κοραῆς διαλαβών περὶ τῆς λέξεως μυζήθρα ἐν ἀτ. Δ. 332 κέξ. ἐδίδαξεν ὅτι παράγεται ἐκ τοῦ μύζω καὶ μυζάω, ὧν χρήσεις παρέθηκεν ἔκ τε τοῦ Ἡσυχίου καὶ Φωτίου μύζει: πιέζει, ἐκθλίβει: μύζοντες: ἐκπιέζοντες, καὶ τοῦ Μ. Ἐτυμ. ἐκμυζήσας: ἐκπιέσας: «ἐκ τούτων, ἐπι-

THE PURPOSE OF A LABOR THE TO HAVE STREET WHEN TO क्राचीत्रः क्राव्योजन्त्राद्भ का वेक्यक्त्रोजनेत्रत्यः का क्रांत्र्यका क्रेत्रक्रीतः क्राव्यः काणकात्रः न मानिक्य केंद्रक अवस्थानमध्ये का राज के वस्त्रीतील का जागील गरीका किया प्राथमिक व हामानिकाय करी कार्यापार कार्यापार क्रीहरूका की लेकिर कारहाथ बेलाकोका, की बाहे राष्ट्राक्यकारणाको व्यवस्था सारकोरीक राजा सर हर hough, to any transmit to temp out a temporary for the following tri relatar til. 11111=tall la 121 tri tall latarielle. emi mis empacian da sela a mater e mereli egun man tatel ferme o Lord manyo anol ma e e e -कार हाओर राज्य राज्या राज्या राज्याता स्ट वेस्टेंट जारान्या जा nam kant alle errer and Merse an image en c

 $M_{
m e}$  is the large training fluid at the  $\sigma$  defined at the  $\sigma$  -defined at THE THEFT THE THE THE THE THE THE THE THE THE embellem gul prevance make a make a fine le corre andra Large de residente de mar Blades enfigue—fix-rix & histories use tom fibre e meste u-Name and distall the Meter Depart Frank & 111 or Frankon. Finite i i i i ilia more de la 😁 relara de morrocade Teen kala in waa keed wa kee wa kee wa vas as aste er lare in indica as are no more assistant. ಜಾರವಾರ ರಾಜಲಾಯಿ ಮಾರ್ಯವೆ ಮತ್ತಿ ಮುಡಿಗಾ ಜೂ ರಾಜ ಮತ್ತಿ Bustosia martic en outra artic la la mar renesta e ficia The same of the sa Landia war and an anima in angli ang anima anima anima Altri Ciril tirri inri inri inti in to ratu en ta क्षा के के का के का बाब का कार्यकार का जा कार क Tierra Tirra i la limita la la light de la The service service of the service service and the service service service and the service ser • 14. -ma • 1. • /uf-& To • 1 1270 To 12 To Total To 12 wra is a si I muit is il se min ide ost much and to be to be the second for the contract the contract to the contract the contra Bown graw finds are S. a L musu our minder

τῆς νεωτέρας 'Ελληνικῆς: ἀνεβάτης τὸ ὅρθιον ξύλον δι' οὐ οἱ μυλωθροἰ δύνανται ν' ἀνυψῶσι ἡ καταβιβάζωσι κατὰ βούλησιν τὴν περιστρεφομένην μύλην καὶ κανονίζωσι τὴν ποιότητα τοῦ ἀλεύρου.

ἀντιπάτης καλεϊται ξύλον εν τῷ μυλῶνι, δ εμπηγνύμενον μεταξύ τοῦ σίφωνος (σιφουνιοῦ) καὶ τοῦ τοίχου ἀνθίσταται, ἀντιπατεῖ ὡς εἰπεῖν, καὶ εμποδίζει τὸν σίφωνα νὰ ἐκτοπισθῆ.

δάρτης = το ξύλον δι' οὐ δέρουσι το γάλα εἰς ἐξαγωγὴν τοῦ βουτύρου ἐν Ἡλείᾳ.

δείχτης, όδοδείχτης ώροδείχτης.

(ἐ)μπεράτης ὁ μοχλὸς τῆς θύρας ὡς εἰσερχόμενος, ἐμπερῶν εἰς τὴν ὁπὴν αὐτῆς καὶ κλείων. περάτης δὲ καλεῖται ὁ ὁδίτης, διαβάτης.

ζεύτης ἀντί ζεύκτης ἐν Κρήτη τὸ σχοινίον δι' οὐ κατὰ βούλησιν διευθύνουσι τοὺς ἀροτῆρας βοῦς.

έξώστης = το balcon èν Κρήτη.

καθρέφτης = κάτοπτρον.

ποτηροπλύτης έν Ἰχάρφ χόρτον τι χρησιμεῦον εἰςπλύσιν τῶν ποτηρίων.

κακοπλύτης ἐν Κρήτη το μέρος τῆς γαστρός τῶν προβάτων ο κεκρύφαλος καλεῖται, ο ἄτε πολλὰς ἔχων πτυχὰς δυσκόλως πλύνεται.

(τὸ πλύτης λέγεται παθητικῶς ἐν τούτῳ, πρβλ. τὸ ἀρχαῖον εἰς-τηρ μετὰ παθητικῆς σημασίας ἐπίσης χαρακτὴρ = τὸ κεχαραγμένον).

καταπότης ή καταβόθρα ἐν Κρήτη.

κλέφτης ἐν Κρήτη καλάμιον μικρόν ὡς μια σπιθαμὴ, λεπτὸν καὶ ἐπίπεδον χρησιμεῦον εἰς τὸ διαπερᾶν τὸν στήμονα διὰ τοῦ κτενός, ὅπερ ἐπειδὴ ἀρπάζει ὡς εἰπεῖν τὸν στήμονα καὶ πρὸς ἐαυτὸ ἔλκον διαπερᾶ διὰ τοῦ κτενὸς λέγεται κλέφτης.

λυχνοστάτης ὁ λυχνοῦχος καὶ σταμνοστάτης ὁ τόπος ἐφ' οὐ τίθενται αἰ στάμνοι, καὶ παραστάτης ἡ παραστὰς τῆς θύρας.

μπήχτης μάχαιρα καί καθ' όλου πᾶν ότι ἐμπήγνυται.

μπλάστης εν 'Ηλεία ή σανίς εφ' ής πλάττουσι τον ἄρτον, ö εν Κρήτη πλαστερόν χαλούσιν ήτοι πλαστηρόν, άλλαχοῦδὲ πλάστης.

μπλέχτης εν Κύθνφ το υποσχέλισμα των παλαιόντων, ώς εμπλέχον αυτούς χαι ούτω χαταβάλλον.

ξύστης και τυροξύστης ή τυρόκνηστις.

σαρχοθρέφτης = ξμπλαστόν τι είς κλεϊσιν τῶν πληγῶν.

σχυλλοπνίχτες λέγονται τὰ μιχρὰ πλοιάρια καὶ εὐτελῆ τινα ἄπια, ἄτε ίχανὰ νὰ πνίξωσι καὶ τοὺς κύνας.

σύρτης = μοχλός τῆς θύρας.

σφίχτης (= σφιγκτήρ) μακρόν ξύλον δι' οὐ περιστρέφοντες τό ἀντίον σφίγγουσι καὶ ἐκτείνουσι τὸν στήμονα ἐν Κρήτη.

σφάχτης = ὀξεῖα ἀλγηδὼν, ὡς σφάζουσα. πρβλ. Προδρόμου Γ. 286 ἀντίς φαεῖν τὸν σφάχτην (οὕτω γραπτέον καὶ ἐν στίχφ 620 σφάχτην ἀντὶ στάκτην).

ταράχτης λέγεται ἐν Κρήτη ξύλον τῶν τυροποιῶν δι' οὐ ταράττουσιν τὸ πεπηγός γάλα, ὅ καὶ ἀηδόνησος καὶ ἀηδονήσι (δονήσιον) λέγεται.

τρίφτης, πιπεροτρίφτης (παρά Προδρόμφ Ε' 129 καὶ πεπεροτρίφτας ΣΤ΄ 199, 203, 205). τρίφτης λέγεται ἐν Κρήτη ξύλον ἐπίμηκες δι' οὐ εἰσάγουσι τὰ ξύλα εἰς τὸν φοῦρνον καὶ τρίβουσι τὸ ἔδαφος αὐτοῦ, ἐν Χίφ δὲ λέγεται οὐτω ἡ τυρόκνηστις.

Καθ' ον άρα τρόπον άρχαιόθεν ήρχει εν και μόνον επίθημα-ός-εύς, τήρ-της είς ἔχφρασιν τῶν τε δρώντων ἀρρένων προσώπων χαὶ τῶν όργάνων, ούτως ένομίσθη έν τοῖς μεσαιωνιχοῖς χαὶ νεωτέροις χρόνοις ότι ήρχει μία μόνη χατάληξις είς δήλωσιν άμφοτέρων των τάξεων, ήτοι των τε δρώντων θηλέων προσώπων (προτερον είς-τρία) και των τοπων ή όργάνων (πρότερον είς-τρα-θρα). Έπειδη δ' ή των προσηγορικών κατάλήξις-τρια συνίζησιν παθούσα εγένετο-τρια ώστε προσήγγισε πλείστον τή του τόπου και του οργάνου-τρα, έξέλιπε δὲ και ἡ διάφορος ποσότης του τελικού-α των είς - τριά και τρ $\overline{a}$ -θρ $\overline{a}$ , ήτο δ' εύφωνοτέρα ή-τρα τῆς-τρια, διὰ ταῦτα προετιμήθη ή-τρα. Ἐντεῦθεν ἤδη ὁ Πρόδρομος λέγει γορδοκοιλίστρα άντι γορδοκοιλίστρια Γ΄. 337. Ότι δε κατ' άναλογίαν των είς-τρα μετεβλήθησαν έν τῷ προφορικῷ λογῳ τὰ είς -τρια καὶ ὅτι ἡν ποτε χρόνος ὅτε ἐπεκράτει σάλος κατὰ τὴν χρῆσιν τῶν έπιθημάτων τούτων - τρια καί - τρα, τούτου ἀπόδειξιν τρανή παρέχει ή έν Χίω και τοῖς ἐκεῖ πέριξ λαλουμένη Ελληνική, ήτις οὐ μόνον ἀκόμη σήμερον διασώζει προσώπων δηλωτικά άλλα και οργάνων είς-τρια, πρβλ. κλέπτρια, μεθύστρια, ξύστρια, πατήτρια πλύστρια, βάφτρια, σουρίχτρια καθ' & κα! ή όδοντάγρα έγένετο όδοντόγρια ώς οργάνου δηλωτική εν Άλατσάτοις, πολίχνη ἀπέναντι τῆς Χίου ἐπὶ τῆς Ἀσίας.

Κατὰ ταῦτα σήμερον λήγουσιν ἐν τῆ συνήθει Ἑλληνικῆ εἰς τρα οὐ μόνον τὰ τόπου καὶ ὀργάνου δηλωτικὰ ἀλλὰ καὶ πολλὰ προσηγορικὰ μετ' ἐνεργητικῆς ἢ καὶ παθητικῆς σημασίας, πρβλ. ἀλμυρήθρα = φυτόν τι.

άπλώστρα == τόπος ἔνθα ἀπλώνουσιν.

ἄφτρα = νόσος τοῦ στόματος ὡς ἄπτουσα, ἀνάπτουσα, καίουσα (= ἄφθα).

βυζάστρα = ή τροφός και το δργανον δι' οὐ τὰ βρέρη πίνουσι το γάλα, ἐν Χίφ βυζάστρια.

γαργαλήθρες αί περί τον λαιμον έλαΐαι αι έξοιδαίνονται, έν Χίφ γαργαλίδες.

γεννήτρα = γεννώσα.

γλυκερήθρα ὄνομα σταφυλής εν Ζακύνθφ καὶ εν Ἡλεία. πρβλ. καὶ ξινήθρα = κηπουρική βοτάνη δξινος.

δαχτυλήθρα = δαχτυλήτρα ἐν Χίφ.

δουλεύτρα = ή ἐργάτις.

διάστρα ὁ τόπος ἔνθα διάζονται, καὶ ἡ διαζομένη γυνή.

θερίστρα = θερίστρια.

θερμάστρα.

Καθίστρες τοποθεσία εν Ήλεία, ενθα παρά την όδον υπάρχουσι λίθοι επιτήδειοι ίνα επ' αυτών καθίση τις.

καλαμήθρα = καλάμη τοῦ σίτου ἐν Κύμη.

καλαμίστρα ἐν Κύθνφ ἡ καλαμίζουσα, ἔπειτα ἡ διαβάλλουσα (πρβλ. τολυπεύειν), ἡ λάλος, ἡ αἰσχρά.

καλέστρα = ή καλούσα.

κανδηλήθρα ή συσκευή, ή φέρουσα την θρυαλλίδα έν τη κανδήλα.

καταβόθρα = βάραθρον.

καυκαλήθρα ή καυκαλίς.

χερήθρα = χηροῦ πλάξ μετά μέλιτος.

κηδεύτρα = ή κηδεύουσα, ή ἐπιμελής οἰκοδέσποινα, νοκοκυρά.

κλέφτρα = κλέπτρια, όμοίως εν Σαχλήκη 462 κλέπτρα, Τετραποδ. 285 και Πουλλολόγου 442, και εν Χίφ κλέφτρια.

κλύστρες (κωπελλιές έν Σαχλήκη β 483).

κλώστρα = ή κλώθουσα (Τετραποδ. 515).

κολάστρα ἐν Ἡλεία = πῖαρ (colostra) καὶ κουλιάστρα ἀλλαχοῦ, ἐν δὲ Κύθν $\varphi$  κλώστρα.

κοκκαλήθρα μέγα κόκκαλον εν Ήπειρφ.

χολυμβήθρα.

Κονίστρες χώμη ἐν τἢ τῆς Κύμης ἐπαρχία.

Κουχχίστρα τοποθεσία ἐν Ἡλεία.

κουκουλλήθρα ή εν τῷ μελανοδόχφ κλωστή, ἥτις ὡς λαμβανομένη ἐκ τῶν κουκουλλίων, ὡνομάσθη οὕτως.

κουρεύτρα ξύλον πεπηγός επί της γης ἀποληγον ἄνω εἰς δίκρανον, έφ' οὐ θέντες τὸν τράχηλον τοῦ ζώου κείρουσιν.

κουτσομύτρα Πουλλολόγφ 481.

χόφτρα = ή χόπτουσα φορέματα.

**χρεμάστρα** = **χρεμάθρα**.

## г. хаджидакиса: о названіяхъ мизиора, мизиорась, мистрась. 63

κρομμυδίστρα τόπος εν φ εφυτεύθησαν και όθεν εξήχθησαν κρόμμυα, εν Ήλεία.

χυλίστρα.

Λακκήθρα κώμη εν Κραναία της Κεφαλληνίας.

Λούστρα τοπωνυμία πηγής και όρους ἐν Ἡλεία.

μαζώχτρα = ή ελαίας συλλέγουσα.

μαθεύτρα = μαθήτρια εν Διηγήσει Γαδάρου 106.

μαντεύτρα Διήγ. Γαδάρου 104, άλλὰ Συναξαρ. Γαδάρου 57 μαντεύτρια.

μασουρήθρα = μασούρι γεμάτον.

μαυλίστρα, και Σαχλήκη  $\beta$ . 484 μαυλίστρες, άλλά 405 μαυλίστρες. μεθύστρα = ή μέθυσος, και εξάνθημα έπι τῶν δακτύλων μεθύστρια εν Χίφ.

μελανομύτρια εν Πουλλολόγφ 317, άλλ' εν 481 κουτσομύτρα. μολυβήθρα = μολύβδαινα (λέγεται και μολυβίδα), και ή κανδηλήθρα.

μπουρμπουλήθρα = φυσαλλίς εν Κύθνφ = χρυσοχάνθαρος.

μυζήθρα τυρός τις περί οὐ χατωτέρω. Ποιχίλως ἀπαγγέλλεται, ἤτοι μουντζήθρα ἐν Τριπόλει, μυντζήθρα ἐν Ἡλεία, μουζήτρα ἐν Χίφ, χαὶ μεζήθρα ἐν Μεγάροις.

μυρολογίστρα, εν Πουλλολόγφ 407 μυρολογίστρια.

ξύστρα = ξυστήρ (ξύστρια τοῦ τυριοῦ ἐν  $\mathbf{X}$ ί $\mathbf{\phi}$ ).

όδοντά γρια εν Άλατσάτοις ή λαβίς, θερμαστρίς, καρκίνος.

οργήστρα τόπος εν φ τὰ άρνία παίζουσιν, όρχειούνται.

πατήτρα τοῦ ἐργαλειοῦ (ἰστοῦ), καὶ ὁ ἀναβολεὺς τοῦ σάγματος.

πατηθρες (ἐν Κρήτη πατητηρες)—ξύλα τοῦ ἰστοῦ, ἐφ' ὧν πατοῦσα ἡ ὑφαίνουσα χαθέλχει τοὺς μίτους.

πιτσυλήθρα εν Κύθνφ κλυστήρ δι οὐ οἱ παΐδες πιτυλίζουσιν ἀλλή- λοις παίζοντες.

πλάτρα ἐν Σέρραις 📻 πράτρια.

πλύστρα = πλύντρια, πλύστρια έν Xίω, καὶ λίθος λεῖος ὲφ' οὐ αὶ γυναῖκες πλύνουσι τὰ φορέματα.

πολεμίστρα ἔπαλξις.

Πούληθρα χώμη εν Κυνουρία.

πουρήθρα=σκελίς σκοροδου εν Ήλεία.

πρασουλήθρα = άγριον πράσον.

προξενήτρα = ή τοὺς γάμους συνάπτουσα.

ράφτρα = ράπτρια· ράφτρια ἐν Χίφ.

σιάχτρα = ἀπό τοῦ-(i)σιάζω ὄργανον τεκτονικόν, ὁ κανών.

σ(ι)ταρήθρα πτηνόν ένδιαιτώμενον έν τοῖς ἀγροῖς τοῖς ἐσπαρμένοις σίτφ, πρός δὲ καὶ λάχανόν τι ἐν Κρήτη.

σκαλίστρα = άξίνη, εν Κρήτη σκαλίδα, σκαλιστήρι.

σχυλλοπνίχτρα σταφυλής είδος εν Ήλεία (ἴδε ἀνωτέρω σχυλλοπνίχτης).

σουρεύτρα = ή διαβάλλουσα, σουρεύουσα, ἀπό τοῦ σουρεύω.

σουρίστρα εν Ήπείρφ = συριγξ.

σουσουρήθρα = σεισοπυγίς.

συγγρουλήστρες Σαχλ. β 485, σήμερον έν Κρήτη συργουλίστρα καὶ συργουλίζω ή συργουλεύω = θωπεύω παϊδας.

συζεύτρα εν Κρήτη ή γυνή τοῦ συζευτοῦ, συζευχτής δὲ ὁ συνήθως χωλλήγας (collega) καὶ εν Νάξω κοντουμπερνάλης (contubernalis) λεγόμενος.

σφίχτρα εν Ήλεια ό εν Κρήτη σφίχτης του ίστου.

σφυρίχτρα = ή συριγξ (ἐν Πουλλολόγω 630 ἀναγινώσκεται σφυρίχτρα ἐπὶ τοῦ ὀργάνου ἀντὶ σφυρίχτρα), ἐν Ἡπείρω καὶ σφυρίστρα.

τουφεχήθρα ή επί των επάλξεων όπη δι' ής βάλλουσι, τουφεχίζουσιν. τσούχτρα εντομον όπερ δάχνον τσούζει (ἸΗλεία).

τυλίχτρα = ό τόπος ενθα περιτυλίσσεται ό στήμων περί τό άντίον.

χαλάστρα = τὰ χαλάσματα, ἐρείπια, ἔπειτα μεταφορικῶς ματαίωσις μελετωμένης πράξεως.

χιονίστρα = χείμετλον.

χορεύτρα καὶ ή χορεύτρια καὶ ὁ τόπος ὅπου χορεύουσιν. ἐν Χίφ χορεύτρια ή χορεύουσα.

γωνεύτρα = καταβόθρα ώς χωνεύουσα.

χωριστρα = ἐν Χίφ χωρίστρια ἡ χωρίζουσα τὴν κόμην γραμμή, καὶ ἡ χωρίζουσα τὰ ἀνδρογυνα γυνὴ λέγεται ἀνδρογυνοχωρίστρα.

ψεύτρα = φιλοψευδής, εν Χίω ψεύτρια (άντὶ ψεύ(σ)τρια).

ώχ ήστρα βοτάνη τις βαρική ώχρῶν, κιτρίνων, ἐκ τοῦ ώχρὸς ώχ(ρ)- ήστρα ἐν Ἡλεία.

Έχ τῶν εἰρημένων γίνεται δηλον, ὅτι τὸ μυζήθρα, ἄν ἐπλάσθη μετὰ τὴν σύγχυσιν τῶν ἐπιθημάτων -τρια καὶ -τρα - θρα, ἠδύνατο ἐξ ἀρχης νὰ σημαίνη οὐχὶ τὸ σκεῦος, ἐν ψ ἡ μύζησις, ἀλλ' αὐτὸν τὸν ἐκμυζώμενον, πιεζόμενον τυρόν.

Δυστυχῶς δὲν δυνάμεθα νὰ ὁρίσωμεν τὸν χρόνον τῆς δημιουργίας αὐτοῦ, ἀρ' οὐ τὰ πρῶτα μαρτύρια αὐτοῦ εὐρίσκονται ἐν τοῖς Κρητικοῖς ἔργοις τοῦ δεκάτου ἐβδόμου αἰῶνος, παρ' Άγαπίω τῷ Λάνδω καὶ ἐν τοῖς

Κρητιχοῖς δράμασιν. πρβλ. Γυπαρ. Α΄. 383 γάλα, μιζίθρα καὶ τυρί, λουχάνικα και απάκι. Άγαπίου Λάνδου κεφ. 67 ή μυζίθρα όταν είναι και αυτή νωπή, 184 σταν τυροχομήσης τὸ γάλα καὶ κάμης τὴν μυζίθραν. κ. τ. λ. Άλλ' όμως αν ένθυμηθώμεν ότι το όνομα Μυζηθράς απαντά έν τῷ δεκάτω τρίτω αίωνι, κατά πρώτον εν τῷ Χρονικῷ τοῦ Μορέως, καθ' δσον ήξεύρω 1), και ότι, καθ' α έλπίζω, αποδείκνυται πιθανώτατα ή συγγένεια του Μυζηθράς πρός τὸ μυζήθρα, τότε ἀνάγχη νὰ ἀναχθή ή δημιουργία τής λέξεως μυζήθρα είς παλαιοτέρους γρόνους. Άν δὲ πρὸς τούτοις λάβωμεν πρὸ όφθαλμών ότι άντι του μύζω και μυζάω λέγεται σήμερον βυζάνω, και ότι τὸ ούτω μετὰ τοῦ β ἀντὶ μ βυζάνω τοῦτο ευρίσκεται ἤδη παρὰ Ἰωάννη τῷ Νηστευτή (1924, Α.), συγγραφεί του έκτου αίωνος, τότε δήλον ότι δύναται να τεθή ή αργή της λέξεως είς πολλώ παλαιστέρους χρόνους λέγω δύναται χαὶ όχι ὀφείλει, διότι δύναταί τις πάντοτε νὰ ὑποθέση ὅτι ἐν τῆ γώρα ἐχείνη έν ή ἐπλάσθη, ὅτε ἐπλάσθη, ἡ μυζήθρα, τὸ μυζάω ἀντείχε πλείονα χρόνον η εν ή έγεννήθη το βυζάνω, και ής την χρησιν ήξευρεν Ίωάννης ο Νηστευτής κατά τον έχτον αίωνα.

Είδομεν ἀνωτέρω ὅτι ὁ μὲν Δουχάγχιος συνήψεν καὶ ὅτι ὁμοίως ὁ χ. Krumbacher συνήπτε πρότερον τὰ ὁνόματα μυζήθρα καὶ Μυζηθρᾶς, ὁ δὲ Κοραής ἡρνήθη τὴν συγγένειαν ταύτην, ὁ δὲ Καππώτας παράγει τὸ Μυζηθρᾶς ἀπὸ τοῦ maison du trône. Περὶ τῆς ἐτυμολογίας ταύτης τοῦ Κ. Καππώτου δύναται προσφυῶς νὰ ῥηθῆ ὁ ἀφορισμὸς τοῦ Voltaire, καθ' ὁν ἡ ἐτυμολογία εἶναι τέχνη ἐν ἡ τὰ μὲν σύμφωνα σχεδὸν οὐδεμίαν ἔχουν σημασίαν, τὰ δὲ φωνήεντα ἀπολύτως οὐδεμίαν. Διότι ἀληθῶς πασῶν τῶν συλλαβῶν τὰ φωνήεντα φαίνονται μεταβεβλημένα καὶ παρηλλαγμένα, maison du trône — Μυζηθρᾶς. Ότι δ' ἡ ὁρθογραφία Μη οὐδὲν ἀπολύτως σημαίνει, εἶναι προφανές.

Πρόσθες τούτοις ὅτι ὅλως ἀπίθανος φαίνεται ἡ τηλικαύτη καὶ αὐτόχ-ρημα τελεία διαστροφή τοῦ ὀνόματος ἐν οὕτω βραχεῖ χρόνφ ἀπό τῆς κτίσεως τοῦ φρουρίου τῷ 1249 μέχρι τοῦ 1325 ὅτε πάντως ἡτο συγγεγραμμένον τὸ χρονικὸν τοῦ Μορέως τὸ παρέχον τὸ ὄνομα Μυζηθρᾶς (πρβλ. John. Schmitt, Die Chronik von Morea 38, 126). ἀλλὶ ἐκτὸς τῶν φωνητικῶν τούτων λόγων βοᾳ κατὰ τῆς ἐτυμολογίας ταύτης καὶ ἡ ἰστορία, ἥτις ἀναφέρει τὴν ἔδραν τῶν Φράγκων ἡγεμόνων ἐν ἀνδραβίδα καὶ Γλαρέντζα τῆς Ἡλείας, οὐχὶ δὲ ἐν Μυζηθρᾳ τῆς Λακωνικῆς. Ἅν λοιπὸν ἐκ τοῦ

<sup>1)</sup> Ἐν τῷ χρονιχῷ τούτῳ γράφεται ποιχιλοτρόπως ἤτο: Μιζιθρᾶ 1163, 1671, 1713, 8136, 3174, 3202, 3821, 3511, Μεζιθρᾶ 3557, 4263, 4275, Μυζηθρᾶ 3005, 3051, 5361, 5548. Άλλ' ὅμως ἀείποτε τρισύλλαβον χαὶ ἐπὶ τῆς ληγούσης τονιζόμενον.

maison du trône παρήγετο öντως ὁ Μυζηθρᾶς, ἔδει νὰ κεῖται οὐτος ἐν Ἡλεία, οὐχὶ δὲ ἐν Λακωνικῆ. Καὶ δύναται μέν τις ν' ἀντείπη, ὅτι ἔδωκε μὲν ὁ Γουλιέλμος κτίζων τὸ φρούριον εἰς αὐτὸ τὴν ὁνομασίαν ταύτην σκοπεύων νὰ τὸ καταστήση πρωτεύουσαν, ἡναγκάσθη δ' ὅμως ν' ἀποδώση τὴν χώραν ταύτην καὶ διὰ τοῦτο δὲν ἔγινεν ὁ Μυζηθρᾶς ὄντως ἔδρα, maison du trône, τῶν πριγκίπων τῆς ἀχαίας, ὅπως κατ' ἀρχὰς ἐσκοπεῖτο, τὸ ὄνομα δ' ὅμως παρέμεινεν οἰον ἐτέθη. ἀλλὶ εἰς τὴν ἀντίρρησιν ταύτην παρατηρῶ ὅτι οὖτε μαρτυρίαν τινὰ περὶ τούτου ἔχομεν ἡμεῖς, οὖτε πιθανότητά τινα φαίνεταί μοι ἔχον τὸ πρᾶγμα αὐτὸ καθ' ἐαυτό. διότι οὖτε ἐν τῷ κέντρῳ τῆς Πελοποννήσου οὖτε ἐν τῷ εὐφορωτάτῳ καὶ τοῖς ἵπποις προσφόρῳ οὖτε παρὰ τὴν θάλασσαν, ὁπόθεν ἐκ Γαλλίας ἡδύναντο οἱ Φράγκοι νὰ ἐλπίζουν ποτὲ βοήθειαν ἔκειτο ὁ Μυζηθρᾶς.

Πρόσθες ὅτι ὁ προκάτοχος Γουλιέλμου τοῦ Α΄ Γοδοφρέδος ὁ Β΄ ἤδη πρότερον (πρό τοῦ 1223) εἶχε κτίσει τὸ κύριον ἔρεισμα τῆς φραγκικῆς δεσποτείας ἐν Πελοποννήσω, ἤτοι τὸ ὀχυρώτατον φρούριον Χλομούτσι ἐν Ἡλεία, ὅπερ μετὰ τῆς Ἀνδραβίδας κατέστη ἡ μόνιμος διαμονὴ τῶν Φράγκων ἡγεμόνων, ὅτι ἐν ἀνδραβίδα ἔκειντο οι τάφοι τοῦ τε πατρὸς καὶ τοῦ ἀδελφοῦ τοῦ Γουλιέλμου τοῦ Β΄, ὅτι αὶ πόλεις αὐται ἔκειντο ἀκριβῶς ἐν Ἡλεία, ἡς τὴν ἄμεσον κυριαρχίαν εἶχον οι πρίγκιπες οὐτοι, καὶ τότε πείθεται ἔκαστος ὅτι ἡ γνώμη καθ ἢν τὸ φρούριον ὁ Μυζηθρᾶς ἔλαβε τὴν ὀνομασίαν ταύτην ὡς μέλλον νὰ γίνη ἔδρα τοῦ θρόνου οὐδεμίαν ἔχει πιθανότητα. Τελευταία δ' ἔρχεται καὶ ῥητὴ μαρτυρία τοῦ χρονικοῦ τοῦ Μορέως, ὅτι τὸ ὄνομα Μυζηθρᾶς δὲν εἶναι Γαλλικόν, ἀλλ' ὅτι ὑπῆρχε πρὸ τῶν ξένων κατακτητῶν. πρβλ. Χρονικοῦ στ. 1658 κέξ.

«Καὶ ὅσον ἐγύρισε καλὰ τὰ μέρη ἐκεῖνα ὅλα, εὖρε βουνὶν παράξενον, ἀπόκομμα εἰς ὅρος, ἀπάνω τῆς Λακεδαιμονιᾶς κανένα μίλλιν πλέον ¹). Διὰ τοῦ ἄρεσε πολλὰ νὰ ποιήση δυναμάριν, ὥρισεν ἐπάνω εἰς τὸ βουνὶν καὶ ἔκτισαν ἔνα κάστρον. καὶ Μυζηθρᾶ τώνόμασε, διότι τὸ ἔκραζαν οῦτως».

Ή αἰτιολογία «διότι τὸ ἔκραζαν οὕτως», δὲν δύναται νὰ ἔχη νοῦν τινα, ἄν μὴ ἀναρέρεται εἰς τὸ βουνίν διότι τὸ ὑπὸ τοῦ κατακτητοῦ τότε κτισθὲν φρούριον δὲν ἡδύναντο οἱ ἄνθρωποι ἤδη πρὸ τῆς κτίσεως νὰ ὀνομάζωσι δι οὐδενὸς ὀνόματος ὑνόμαζον ἄρα Μυζηθρᾶν τὸ πρότερον ὑπάρχον βουνόν. Τὸ ὄνομα ἄρα δὲν δύναται νὰ εἶναι Φραγκικόν ἴδωμεν τώρα ἄν δύναται νὰ εἶναι 'Ελληνικόν.

"Ότι τὰ ὀνόματα μυζήθρα και Μυζηθρᾶς ὁμοιάζουσι μέγιστον, εἶναι

<sup>1)</sup> σημ. ἀχριβέστερον ὁ Gregorovius ἐν Ἱστορία τῆς πόλεως Ἀθηνῶν Β΄. 281 λέγει ὅτι τρία μίλλια ἀπέχει τῆς Λακεδαίμονος ὁ Μυζηθρᾶς.

αὐτόδηλον, ἀρχεῖ μόνον νὰ ὁρισθη ἡ ὁμοιότης αὕτη καὶ ἐξακριβωθη ἡ τούτων συγγένεια.

Τοῦ Δουχαγχίου ἡ δοξασία ὅτι ἡ μυζήθρα παράγεται ἐχ τοῦ Μυζηθρᾶ ὅστε χυρίως δηλοῖ τυρόν τοῦ Μυζηθρᾶ ἀπήρεσε τῷ Κοραῆ καὶ δικαίως, διότι λαμβάνονται μὲν ὄντως αὶ τοπωνυμίαι ὡς προσηγορικὰ ὀνόματα, ἀλλ' ἐπειδὴ ἐν τῆ χρήσει ταύτη κεῖνται ταῦτα συντακτικῶς ὡς κατηγορούμενα, δὲν μεταβάλλουσιν οὕτε τὸ γένος οὕτε τὸν ἀριθμὸν οὕτε τὴν κλίσιν. "Ήτοι καθ' ὂν τρόπον λέγεται τὰ πρόβατά ἐστι πλοῦτος, ὁ Ὑμηττός ἐστιν ὅρος κ. τ. τ., οὕτω λέγεται καὶ οὕτος ὁ τόπος εἶναι μισήρι = (Μισίρι), τοῦτο τὸ μέρος εἶναι παράδεισος, αὐτὸς ὁ κάμπος εἶναι μεσαρεά (ἤτοι εὕφορος ὅπως ἡ Μεσαρεά τῆς Κρήτης), κ. τ. τ.

Δήλον ἄρα ὅτι ἄν τὸ τοπωνυμικόν Μυζηθρᾶς ἐλαμβάνετο εἰς δήλωσιν τυροῦ τινος, ὤφειλε πάντως νὰ λέγηται μυζηθρᾶς (ὁ), οὐχὶ δὲ οὐδαμῶς ἡ μυζήθρα.

Κατὰ τοῦτον ἄρα τὸν τρόπον ἡ ἐχ τῶν προτέρων πιθανὴ φαινομένη συγγένεια δὲν δύναται νὰ ἀνευρεθῇ χαὶ ὁρθῶς ὁ χ. Krumbacher ἐγχατέλιπεν αὐτήν.

Πρόσθες τούτοις ότι ἐπειδὴ πάντα τὰ χύρια ὀνόματα ἀνθρώπων καὶ τόπων προῆλθον διὰ τοῦ κατ' ἐξοχὴν λεγομένου σχήματος ἐκ παλαιότερον ὑπαρχόντων προσηγορικῶν ἢ ἐπιθέτων, οὐδὲν θὰ ὡφελούμεθα ὡς πρός τὸ ἀληθὲς ἔτυμον τοῦ Μυζηθρᾶς, καὶ ἄν ἐκ τούτου παρήγετο ἡ μυζήθρα κατὰ τὴν γνώμην τοῦ Δουκαγκίου, διότι καὶ πάλιν θὰ ἦτο χρεία νὰ προβῶμεν εἰς ἀναζήτησιν τοῦ παλαιοτέρου προσηγορικοῦ ἢ ἐπιθέτου ἐκείνου, ἐξ οὐ πάντως θὰ προῆλθε τὸ τοπωνυμικὸν ὁ Μυζηθρᾶς.

Κατά τὴν ὑπόθεσιν ἄρα τοῦ Δουκαγκίου οὕτε τὴν ἀληθῆ ἀρχὴν τοῦ περὶ οἱ ὁ λόγος ὀνόματος θὰ ἡδυνάμεθα νὰ μάθωμεν οὕτε τὴν σχέσιν τῆς συγγενείας αὐτοῦ πρός τὸ μυζήθρα θὰ ἐνοοῦμεν.

Άλλ' ἄν μὴ ἄγῃ ἡμᾶς εἰς τὴν ἀλήθειαν ἡ ὁδὸς αϋτη, δυνάμεθα, φρονῶ, νὰ τραπῶμεν ἄλλην, δι' ἡς εὐχολώτερον καὶ βεβαιότερον νὰ ἔλθωμεν εἰς τὸν σκοπὸν ἡμῶν. Ἄν δὲ μὴ ἐξηυρέθη ἡ ὁδὸς αϋτη μέχρι τοῦδε, αἰτία τούτου εἰναι ὅτι ὅπως πλεῖστα ἄλλα φαινόμενα τῆς μέσης καὶ νεωτέρας Ἑλληνικῆς, οϋτω καὶ ὁ τρόπος καθ' ὃν σχηματίζονται τὰ κύρια ὀνόματα ἀνθρώπων καὶ τόπων ἐξ ἄλλων λέξεων, εἶναι παρ' ἡμῖν μέχρι τοῦδε ἀνεξέταστος καὶ ἄγνωστος.

Δύναται δηλαδή ξκαστος εὐκόλως νὰ πεισθή περί τής ἀληθείας τής ἀκολούθου ἀρχής τής ἰσχυούσης κατὰ τὸν σχηματισμόν τῶν τοιούτων ὀνομάτων ἐν τἤ Ἑλληνική γλώσση: ἐκ πασῶν τῶν λέξεων τῶν δηλουσῶν ἔργον ἡ πρᾶξιν, ἔδεσμα, ἔνδυμα, ἔξιν, ἐλάττωμα, πάθος κ.τ.τ.,

άδιάφορον τίνος κλίσεως, τίνος γένους είναι, και πῶς τονίζονται αὐται, δύνανται νὰ σχηματισθῶσιν ὀνόματα ἀρσενικὰ εἰς — ᾶς σημαίνοντα ἡ τὸν ἔχοντα, ἡ τὸν πωλοῦντα, ἡ τὸν μετερχόμενον, ἡ τὸν ἐσθίοντα, ἡ τὸν φοροῦντα, ἡ τὸν συνηθίζοντα, ἡ τὸν πάσχοντα τὸ ὑπὸ τοῦ πρωτοτύπου σημαινόμενον κ τ. τ. Πρβλ. τὰ μεταγενέστερα κόρυζα-κορυζᾶς, κήλη-κηλᾶς, κέρατα-κερατᾶς, φακήφακᾶς, σάννη-σαννᾶς, ὅστρακα-ὁστρακᾶς, λάχανα-λαχανᾶς, ὕαλος-ὑαλᾶς, πράγματα-πραγματᾶς, λάρυγξ-λαρυγγᾶς, πίνακες-πινακᾶς. κ. τ. τ. πρβλ. ὅσα ἐν τῆ ἐμῆ Einleitung σελ. 183—3 διέλα-βον περὶ τούτων.

Ο σχηματισμός ούτος άρχὴν ἔσχεν ἐχ τῶν μεταγενεστέρων Ελλήνων, καθ' öν ὁ August Fick èν Κουρτίφ Μελέταις τομ. θ'. σελ. 165 κέξ. έξέθηχε τρόπον, χαι έχτοτε μέχρι σήμερον επέδωχε σφόδρα και όσημέραι λαμβάνει ἐπίδοσιν, ώστε σήμερον ταῦτα οὐ μόνον συγνότατα σχηματίζονται, άλλά και καθόλου είπετν πολλῷ πλειόνων σημασιῶν δηλωτικά ἢ τὸ πάλαι είναι. πρβλ. Ήρωδιανού Τομ. Β΄ 657, 9 ατά είς-ᾶς περισπώμενα, εί μόνως χύρια η ύποχοριστικά η ἐπισχώμματα η ἀπὸ συμβεβηχότος ἰσοσυλλάβως κλίνεται. Κύρια μέν οἰον Μηνᾶς Μηνᾶ, Ζηνᾶς Ζηνᾶ, Μητρᾶς Μητρᾶ, Κο μητάς Κομητά, Φιλητάς Φιλητά και τὰ όμοια ύποκοριστικά δὲ οἰον όστρακας όστρακα, πινακας πινακα, λαγανας λαγανα. Έπισκώμματα δε οίον καταφαγάς καταφαγά, δακνάς δακνά ἀπό συμβεβηκότος δὲ οἰον τρεσάς-ά ό δειλός». Όμοίως Α΄. 51, 3. πρβλ. και Lobeck εν Προλεγομένων 505, ἔνθα παραθέτει ἐχ τῶν Βεχχήρου ἀνέχδ. 857 «ὁ τέταρτος τῶν ὑποχοριστιχῶν τύπος εἰς-ᾶς, ὡς Ζηνᾶς ὁ Ζηνόδωρος, χαι Μητρᾶς ὁ Μητρόδωρος». έπιφέρει δ' ότι και Μηνᾶς και Μηνόδωρος το αὐτό ἐκαλεῖτο πρόσωπον, όμοίως και Μητρᾶς και Μητρόδωρος και Μητρέας, ὅπως και Ἡρέας και Ήρᾶς, και Δημέας και Δημᾶς, και Άμύνανδρος και Άμυνᾶς, και Άλέξανδρος και Άλεξας, και τ. λ., και ότι τὰ τοιαύτα τετραγή διαιρούνται 1) κύρια, 2) ὑποχοριστικά, 3) ἐπισκώμματα, 4) ἀπὸ συμβεβηκότος.

Οϋτω λέγεται σήμερον:

άλευρᾶς = ὁ άλευροπώλης και ὁ δι' άλεύρων τραφείς χοῖρος (άλεῦρι).

αλογᾶς = ό ἰππεύς (ἄλογον).

άμαξᾶς = ὁ άμαξηλάτης (ἄμαξα).

βαγενᾶς (βαγένι) καὶ βαρελλᾶς (βαρέλλι) καὶ βουτσινᾶς (βουτσί) μετὰ τῆς καταλήξεως-νᾶς τοῦ βαγενᾶς ὁ βαρελλοποιός.

βελανᾶς = ὁ διὰ βαλάνων τραφείς χοῖρος (βελάνια).

βουτυρᾶς = ὁ κατασκευάζων η ὁ πωλῶν η καὶ ὁ ἐσθίων μάλιστα βούτυρον.

γαϊδουρᾶς = όνηλάτης (γαίδαρος).

γαλατᾶς = γαλακτοπώλης καὶ γαλακτοφάγος (γάλατα μεταγενεστέρως άντὶ γάλακτα).

γανωματᾶς = ὁ κασσιτερωτής (γανώματα).

γλωσσᾶς = ὁ φλύαρος (γλῶσσα).

γιαουρτάς = ό πωλῶν ἡ ὁ ἐσθίων ἡδέως γιαούρτι, ὁ ξινόγαλα ἐν Πόντφ καὶ Χίφ καὶ ἀλλαχοῦ λέγεται καὶ ἐντεῦθεν ξινογαλᾶς.

γροσᾶς = ὁ ἔχων γρόσ(ι)α καὶ ἔπειτα ὁ τοκογλύφος ἐν Ἡλεία.

γυναικᾶς = ὁ φιλογύνης ἐν Κεφαλληνία.

δερματάς = ό πωλών ή κατεργαζόμενος τὰ δέρματα.

δοξαρᾶδες=όσοι νευρώνουν τὰ δοξάρια εν Τετραπόδ. 623.

ζευγᾶς = ζευγηλάτης.

καλαμαρᾶς = ὁ φέρων καλαμάρι, ἤτοι μελανοδόχον καὶ ἐπειδὴ τοῦτο ἔφερον οἱ ἐγγράμματοι, καλαμαρᾶς = ἐγγράμματος, ἄπειρος πο λέμων κ. τ. λ., καὶ καταφρονητικῶς λογιώτατος ἐν Τετραποδ. 615 = ὁ ποιῶν τὰ καλαμάρια.

καραβάς = ὁ ἔχων καράβι ἡ ὁ κυβερνών.

**χεραμιδᾶς** = ό χεραμίδια πλάττων καί ό πωλών.

**χιουπᾶς** = ὁ χιούπια (= χύπια) πλάττων καὶ ὁ πωλῶν.

καρυδᾶς=ό καρυσπώλη; Προδρόμου ΣΤ΄. 217.

xλειδᾶς = ό κλειθροποιός (κλειδί).

χολοχυθᾶς = ὁ πωλῶν ἡ ἡδέως ἐσθίων χολοχύθια.

χονισματᾶς = ὁ εἰχονίσματα γράφων καὶ ὁ πωλῶν.

χοπανᾶς = δ χόπανα πελεχῶν χαὶ ὁ πωλῶν, μεταφοριχῶς ὁ πόσθων, δς χαὶ μαγαλοχόπανος λέγεται.

κοσκινᾶς=ό κατασκευάζων ἢ ό πωλῶν κόσκινα (ἰδὲ παρὰ Προδρόμφ ΣΤ΄ 245).

χρασᾶς = οἰνοπώλης, ἡ οἰνοπότης (χρασί).

κρεατᾶς = ὁ κρεοπώλης καὶ ὁ κρεοφάγος.

λαδάς = ὁ πωλών ἡ ἐσθίων ἔλαιον (λάδι).

λαχανᾶς = ὁ συλλέγων ἢ πωλῶν ἢ ἐσθίων λάχανα.

μαχαρωνᾶς=ό φιλών ἐσθίειν μαχαρώνια.

μαρμαρᾶς = ὁ λιθοξόος.

μαυροπεισματάς, Τετράποδον 665.

μαχαιράς = ο φέρων μάχαιραν, ο κακούργος.

μελας = ὁ τὸ μέλι πωλῶν ἡ ἐσθίων.

μυλωνᾶς = ὁ μυλωθρός (μυλών).

μυτᾶς = ὁ μεγάλην μύτην ἔχων.

ξινογαλας (ξινόγαλα-όξινον-γάλα).

ξυλᾶς = ὁ ξυλευόμενος ἢ ὁ πωλῶν τὰ ξύλα.

προβατᾶς = ὁ ποιμὴν ἡ ὁ χύριος προβάτων.

σαγιττᾶς = ὅστις νευρώνει τὰς σαγίττας ἐν Τετραποδ. 625.

σαμαρᾶς εν Τετραποδ. 626 και σήμερον.

σελλᾶς Τετραποδ. 389, 518, 626.

σευτελάς = ό έσθίων σεῦτλα, καὶ ἐπειδὴ ταῦτα κακὴ τροφή, ό ἀσθενικός, ό δειλός (Πόντ $\omega$ ).

σχοινᾶς = σχοινοπλόχος.

σκουφάς (σκουφάδες Τετραποδ. 403) =  $\dot{o}$  φορών σκοϋφον.

σταφυλάς =  $\delta$  πωλών ή ἐσθίων σταφυλάς.

στιβανᾶς (ἐν Κρήτη) ὁ φέρων στιβάνια ἀντὶ στιβάλια (aestivalia), τὰ γνωστὰ μακρὰ τῶν Κρητῶν ὑποδήματα, ἔπειτα ὁ ἐγχώριος, διότι μόνοι οὐτοι φέρουσιν αὐτά.

στολιδᾶς = ο καλλωπιστής (στολίδια).

στοματᾶς = φλύαρος (στομα).

σφουγγαρᾶς = ὁ άλιεὺς σπόγγων καὶ ὁ πωλῶν.

τομαράς = ό πωλών τομάρια = δέρματα.

τυρᾶς = ο τυροπώλης και τυροφάγος.

φεσᾶς καί φουστανελλᾶς = ό φορῶν φέσι, φουστανέλλαν.

γαλχωματᾶς (γαλχώματα) ὁ αὐτὸς ὅς χαὶ γανωματᾶς.

χειλάς = ὁ χείλων (χείλη).

χτενᾶς = ό χτένια κατασκευάζων και πωλών.

ψαρᾶς = ὁ άλιεύς, ὁ ἰχθυοπώλης καὶ ὁ ἰχθυοφάγος.

ψωμᾶς = όμοίως ὁ ἀρτοχόπος, ὁ ἀρτοπώλης καὶ ὁ ἀρτοφάγος.

Μόνον τὰ κύρια ὁνόματα δὲν φαίνονται ὑποχοριζόμενα παρ' ἡμῖν σήμερον εἰς-ᾶς ὅπως τὰ μνημονευθέντα Μητρόδωρος - Μητρᾶς, Μηνόδωρος - Μηνᾶς κ. τ. λ., διότι ἄν τις εξαιρέση τὸ Κοσμᾶς, Θωμᾶς, Μηνᾶς καὶ ὅσα τοιαῦτα ἀρχαιόθεν ἡμῖν οὕτω μετὰ τοῦ-ᾶς παρεδόθησαν, τὰ λοιπὰ βραχύνονται μὲν πολλαχῶς ἀλλ' οὐκ εἰς-ᾶς, πρβλ. Νικόλαος - Νικόλας - Νικολῆς-Νίκος-Κόκος-Κοκόλης-Κόλας-Κολέττης κ. τ. λ., Κωνσταντῖνος-Κω(ν)σταντῖνος - Κωσταντᾶς-Κώστας - Κωστῆς-Κῶτσος κ. τ. λ. Γεώργιος-Γεώργις - Γιώργος - Γεωργούλλης - Γιωργούλλας - μεσαιωνικόν Γεωργιλλᾶς-Γεωργαντᾶς (κατὰ τὸ Κωνσταντᾶς) - Γεωργίτσης - Γῶγος κ. τ. λ. ἀναστάσιος - Ανάστος - Τάσος κ. τ. λ. ἀναστάσιος - Ανάστος - Ανάστος - Τάσος κ. τ. λ. ἀνμήτριος - Δημήτρις - Δημητρός - Δημος - Μανολός - Μάνος - Μανοῦσος κ. τ. λ. Δημήτριος - Δημήτριος - Δημήτριος - Μήτρος κ. τ. λ. Γρηγόριος - Γρηγόριος - Γληγόριος - Γρηγοριος - Γρηγορ

were the state of Tanta reura कार्यक्रमा का कार्यक्रिक की का के यह आ का Arrent at Libra Aut A 18-1

The Rivers of the transfer excepts there exist before the Electrical de extraction management actual actual and actual and and adversarial actual actua METAN TEMPOLOGIC BY THE TOURSELY DUDING HE SURE LITERARY, BULL क्षेत्र हर और विकासनार केरी क्षणाहरू कालार क्षणीरक्षण करते. क्षेत्र enten = : in bernt mit erlanden ne base nach : kolonien, e AND THE PARTY OF THE PARTY AND ADDRESS OF THE PARTY OF EETA : La numero

RICERRE I MENER ME MERE ME PURCH MARTI I ALBERTA

etracifico e elegandes de etracio en frome elega e Servida.

ANTITIONS OF THESE IT CADE ANTITION PROSERVENCES TO TOTAL SECTION allayot des un Midiston un Midistonia et Tombe un Midistoni Er bezze.

ranifació ríares de ranci un uero forde Lanifació Regraída Espeedid Litteren 1884 8 dam 18

र्थको रहेक हो एक हम्बोल होस्या प्रकारित हस्यानास्य प्राप्तास्य के हो हो हो । בר ברובו שבנבות בנובונים בבינונים בנובי בינונים בנוביים בנובונים בנוביים בינונים בינונ RADIO POLIZ VERIER.

tedy at 2 January national and had at 2 factor a security of the certifiener Kirt, mantinaus, tinaus matelina bier Literal Ain tig um étenta ulder évous e Tot se e neun ye e nonne bole à Missa, אינות בינים בינים בשומני בינים Peurosmon, Sudimo (mito é político é teste topo activo activo deuxes, PISOTO S E RETERBURGO, REI RESTENTO É É, MO TO POMULA TOU RESTRICO z. <del>.</del> . . .

יניל ומשר ויולט ואו בממובה ומדף ומשפשתבה במכוב בי בי בי שבוב בו בי έσουν λεπτοπερος και κυριον ένομα Μακαρωναρ  $x \in \lambda$ .

ומרומה אול ומו מודים דול ושנו ומדומכה ושנולגבלכם ככה ושנושלבול בכשה וא δεν ήξευρουν γραμματά και δει γρασούν συγνά το όνομα αυτών, ώστα क्षेत्र तर्मेद जामुभागेद हम तर्मे भूटकटमें भूटम्पाहरूद भन्ने अवस्थात्रकामें उत्तरहरूत, स्वयत्ता सम्बे פובטטע אבו מוועטבאלובטרטי, פונפו פונאטאשרערט דט מוועל לפולני וועטשיטעניין לעובר אונים אונים ביינים עם אמתוקיטסין דוס הססרובסטן בייסעמרטב, בודעי עובאוודדע בהאני הפאאמעני בייעי βαινεί, το όπωσδηποτε δούεν παρωνωμίον μάλλον του τέρις ονοματος γαρακτηριστικόν και γρησιμού εξη καθορισμόν και άνευρεση του κτητορος είναι ή το πρότερον έπιθετον, όπεο πολλακίς και άλλοις κοίνον συμάσινε να είναι έπειτα όπι έν ταζι αφμαίς (οί δ΄ Έλληνες κατα μέγα μέρος έ΄

καί έτι ζώσιν κωμηδόν) συνήθως είς μόνος είναι σγοινάς, είς δερματάς, είς καλαμαράς, είς μυλωνάς, είς κρασάς, είς κοσκινάς κ. τ. λ., έντεϋθεν τό τοῦ ἐπαγγέλματος τοῦτο δηλωτικόν εἶναι πολλῷ ἀκριβέστερον γαρακτηριστικόν των προσώπων τούτων ή τὸ ἀληθὲς ὄνομα ἐκάστου. ἄν ταῦτα ἐνθυμηθώμεν, τότε κατανοούμεν διατί ὲν τῆ μεσαιωνικῆ καὶ τῆ νεωτέρα Ελλάδι πολυπληθή τοιαύτα προσηγορικά ονόματα είς-ᾶς καθά και ἄλλα πολλά παρωνύμια ἄλλως λήγοντα, ἐγένοντο χύρια ὀνόματα οἰον Κοσχινᾶς, Τυρᾶς, Σχοινᾶς, Μελᾶς, Κρασᾶς, Γιαουρτᾶς, Ξινογαλᾶς, Προβατᾶς, Σταμνᾶς, Λαδᾶς, Άμαξᾶς, Καραβᾶς κ. τ. λ. Τὰ δὲ ἀνδρωνυμικά ταῦτα ὀνόματα ήδύναντο περαιτέρω προβάντα νὰ γίνωσι τοπωνυμικά διότι ὅπου κατώκει ή öπου είγε χτήματα λγ. ὁ Κοσχινᾶς, ὁ τόπος ἐχεῖνος ἐχαλεῖτο (ὁ τόπος) τοῦ Κοσχινᾶ, πηγαίνομεν (εί)ς τοῦ Κοσχινᾶ, αὐτὰ ἐδὼ είναι τοῦ Κοσκινά κ. τ. λ., κατά μικρόν δὲ τό μὲν παλαιόν ὄνομα τοῦ τόπου ἐλησμονήθη (μη λησμονώμεν ότι οι παρελθόντες αιώνες δεν ήσαν αιώνες γραμμάτων και φώτων!), το δὲ τοῦ κτήτορος ἐπεκράτησεν και ἐπὶ πολύ μὲν θὰ έλέγετο κατά γενικήν ἀεί, τοῦ Κοσκινᾶ, καλό γωριό 'ναι τοῦ Κοσκινᾶ χ. τ. λ., ἔπειτα δὲ λησμονηθείσης τῆς παλαιᾶς σχέσεως, μετὰ τὸν θάνατον του δόντος τὸ ὄνομα Κοσκινᾶ, τουτο ἐκλήθη καὶ κατ' ὀνομαστικήν καὶ αίτιατικήν. Καθ' ὂν ἄρα τρόπον ἐδείγθη ἐν Ἀθηνᾶς Τομ. Ε΄. σελ. 236 κέξ. 493 χέξ., 567, 549 ότι αι τοπωνυμίαι προηλθον πολλάχις έξ ονομάτων τῶν φυτῶν, οϋτως ἀποδείχνυται ἐν τούτοις ὅτι δευτέρα τούτων πηγή εἶναι τὰ ἀνδρωνυμικά.

"Ινα δὲ μηδεἰς νομίση ὅτι ἡ σχηματισθεῖσα πενταμερὴς κλτμαξ 1) κόσκινον, 2) κοσκινᾶς, 3) Κοσκινᾶς (ἀνήρ), 4) Κοσκινᾶ, 5) Κοσκινᾶς (τόπος), εἰναι πλαστὴ καὶ δὲν στηρίζεται ἐπὶ τῶν πραγμάτων, ἀναγράφω παραδείγματά τινα ὧν τὰ μὲν εὐρίσκονται εἰσέτι ἐν τῆ τετάρτη βαθμῖδι, ἤτοι ἐν τῆ γενικῆ, τὰ δὲ ἀφίκοντο εἰς τὴν πέμπτην.

"Αν δηλ. τις ἐπισχοπήση τὴν Στατιστικὴν τῆς νήσου Κρήτης τὴν ὑπὸ Ν. Σταυράκι ἐκδοθεῖσαν ἢ τὸν Στατιστικὸν καὶ Χωρογραφικὸν Πίνακα τοῦ κ. Νουχάκι, θὰ εϋρη πλειστας κώμας ὡνομασμένας διὰ τῶν αὐτῶν ὀνομάτων δι' ὡν καὶ ἄνθρωποι ἢ πρότερον ἢ καὶ νῦν ἔτι καλοῦνται. Τούτων ἄλλα μὲν φέρονται εἰσέτι κατὰ γενικὴν ἐνικοῦ ἢ πληθυντικοῦ, ἄλλα δὲ κατὰ πάσας τὰς πτώσεις τοῦ ἐν ῷ λέγονται ἀριθμοῦ. "Οτι δὲ καθὰ εἶπον, ἡ ὀνομαστικὴ τούτων καὶ καθολου ἡ κλίσις βάσιν ἔσχε τὴν γενικὴν καὶ ἐκ ταύτης ὡρμήθη, τούτου ἀπόδειξιν τρανὴν καὶ ἀναμρισβήτητον παρέχουσιν ὅσα ἀπὸ τῆς πληθυντικῆς γενικῆς εἰς-άδων ἐσχημάτισαν ἐνικὸν εἰς-ᾶδος. Ταῦτα εὑρίσκονται ἐπὶ πολλῶν νήσων πρβλ. 'Αρνᾶδος, Μουντᾶδος, Χατζηρᾶδος, Καρκᾶδος, Δαραμπᾶδος, Σκλαβᾶδος, Φαλατᾶδος ἐν Τήνῳ, Κουτσοχειρᾶδος

έν Νάζω, Καρτεράδος έν Θήρα. Καλκάδος έν Ζακύνθω, Καραβάδος έν Κεραλληνία, Κουνιά(δ)ος εν Τκάρω άπο Κουνιά πνος, όπως εξ ίδιωπικών παλαιστέρων έγγράφων έγω ξιμαθού, Βελλουάδος έν Κιήτη, Ενία σωζουσι τὸ-άδων και εκφέρονται μετά του οὐδετέρου άρθρου τὸ (χωρίον, μέρος), ώσει εξ άργης ήσαν ένικά είς-άδον, πρβλ. Σκουλικάδον, Μαγαιράδον, Μελινάδον, Σαρακηνάδον εν Ζακύνθο. Έν πάσι τούτοις ή γενική πληθυντική είς-άδων, λ. γ. (είς) των Καραβάδων, των Μαγαιράδων, άρου σύν τω γρόνω έλησιμονήθησαν οι κτήτορες Καραβάδες, Μαγαιράδες, έξελήρθη υπό των λαλούντων ώς ένικη αίτιατική είς του Καραβάδου, (του) Μαγαιράδου, έντεῦθεν έλέγθη ή ό Καραβάδος κατ' άρσενικόν γένος, όπου τό νῦ τοῦ ἄρθρου μετά τοῦ άρκπκοῦ οθόγγου τοῦ έξης οὐσιαστικοῦ συναπτόμενον ήτο αἰσθητόν, ή τὸ Μαγαιράδον, τὸ Σαρακηνάδον κ. τ. λ., ϋπου τό νῦ διὰ τὴν ούσιν τοῦ ἀχολουθοῦντος φθογγου δὲν ἡχούετο, λ. χ. ποὸ τοῦ μ, σ, πρβλ. καὶ ὁ Άναργύρος πηγή παρά τινα ναὸν ἐν Ἡλεία ἀπό τῶν Άναρ γύρων = Άναργύρον - Άναργύρος. Ἡ διὰ μόνης τῆς γενικῆς έκφορὰ των τοπωνυμικών φαίνεται έπὶ μάλλον παραμείνασα έν ταῖς μοναῖς, καὶ τουτο εύλόγως, διότι εν αύταις και τὰ γράμματα εκαλλιεργούντο όπως δήποτε και γεγραμμένα τὰ κτήματα αὐτῶν ἐπ' ὀνόματι τοῦ εἰς ὄν ἀφιερώθησαν άγίου ήσαν, καὶ ούτω κατά γενικήν ελέγοντο. πρβλ. Μονή τῶν Άσωμάτων (εν ώ εν Κρήτη είναι χωμιδιον ο Άσώματος), Μονή των Μηνιατάδων εν Κεφαλληνία, Μονή Μηλαπιδα αυτόθι. Μονή Μπαρπιώτη, Μονή Μαχελλαρεᾶς, Μονή Διβρης κ. τ. λ.

Ούτω λέγονται κατ' ονομαστικήν και λοιπάς πτώσεις εν Κρήτη πολλαί χώμαι και άλλαι τοποθεσίαι, ων άναγράρω τινάς: (Α)κεραμές, Βαφές, Γαλατᾶς, Καλαμᾶς, Καπνικάρις, καὶ τὸ θηλυκόν τούτου ή Καπνικαρέα, Καλλικράτης, Κουρνάς (= κουρ(ου)νά, ἀπό του κουρουνός (κορώνη) ό έχων τό χρώμα τής χορώνης), Κρεββατάς, Λαρδάς, Λιβαδάς, Μαρουλάς, Μαθές. Ξειδάς, Πρασάς, Πετράς, Σχοινάς, Σωματάς, Φονές χ. τ. λ. χ. τ. λ., άλλα δὲ κατὰ γενικὴν ἀεί, λ. γ. τοῦ Βάμου, τοῦ Γάλλου, τοῦ Αποδούλου, τοῦ Άτσιπόπουλλου, του Άγαλλιανου, του Γιαννιου, του Ζερβου, του Μαριου x. τ. λ. Ἐν τῆ ἐλευθέρα Ἑλλάδι καὶ άλλαγοῦ λέγονται ἄλλα μὲν κατ' όνομαστικήν και λοιπάς πτώσεις, άλλα δὲ κατά γενικήν μόνην, ἔνια δὲ καί ποιχίλλονται είσέτι. πρβλ. Άγαλλιανός (ἐν Κρήτη χατὰ γενιχὴν!), Άλατᾶς (νησίς ἐν τῷ Παγασητικῷ κολπω), Άλέξανδρος, Άράπης καὶ Άράπιδες, Άργυραδες, Άρμεναδες, Άσπιωταδες, Άτσουπαδες, Βαρνάβας, Βαρυπαταδες, Βελονάδες, Βιταλάδες, Βλάχοι, Βουνιατάδες, Βουτάδες και Βουτάς, Βρανάς (ἀπό τοῦ μεσαιωνιχοῦ Βρανᾶ), Γαβρᾶδες, Γαλατᾶς, Γερμανός, Γεωργανᾶδες, Γιάννιδες, Γκουμαΐοι (Γιακουμής έκ τοῦ Ἰτ. Iacomo = Ἰακώβ), Δαμαλάς,

Δαμιανός, Δίδυμος, Δουκάδες, Κακουραΐοι. Καλόγερος και Καλογέροι, Καλυβίτης, Καμινάδες, Καραβάς, Καρβουνάδες, Καρουσάδες, Καστελλάνος, Κομποτάδες, Κοντόσταβλος, Κοπανάς, Κορακάδες και Κορακάς, Κοσκινάς (οροπέδιον εν Ἰκάρφ), Κοσμάς, Κουβαράς, Κυπριανός και Κυπριανάδες, Λά-ζαρος, Λάκωνες, Λιάπιδες, Μαρμαράς, Μαρκόπουλλον, Μαυρόπουλλον, Μασαιράς, Μελισουργοί, Παλαμάς, Προσκυνάς, Προβατάς (όρος εν Χίφ), 'Ραφταΐοι, 'Ραφτόπουλλον, 'Ρηγγίνα, Σγουράδες (Σγουρός), Σελλάδες, Σιμόπουλλον, Σπαθάδες, Τσαγγαράδες, Τσουκαλάδες, Χαλκιόπουλλον κ. τ. λ. κ. τ. λ.

Πολλῷ δὲ πλείω τούτων ἐκφέρονται κατά γενικήν, ὅπως τις εὐκόλως βλέπει εν τοζς εἰρημένοις βιβλίοις γάριν τῶν στερουμένων αὐτὰ ἀναγράφω ολίγα παραδείγματα Άλέξη, Αντίοχου, Αντωνιού, Αποστόλου, Άργύρη, Βαμβακού, Βασιλά, Βλαγάβα, Βραγνού, Βρυώνη, Γαβαθά, Γαβαλά, Γαλαιά, του Γερακάρι (ἐν Κρήτη καὶ κατ' ὀνομαστικήν ὁ Γερακάρις κώμη ἐν Άμαρίω), του Γεράχι, του Γερμανού, Γέροντα, Γεροπέτρου, Γουλά, Γραικού, Γραμματικού (καὶ τὸ Γραμματικόν), τοῦ Γρηγόρι, Δεμέστιγα, Δερματᾶ μονή, καὶ Δερματᾶς ἀκρωτήριον ἐν Πηλίω, Δεσπότου, τοῦ Δημητράκι, Δοξαρά, Δούκα, Δραγάνου, Θερειανού, Καίσαρη, Καλαμαρά, Καλαβρού, Καλαμάτη, Καλλέργου, Καλεσμένου, Καλογέρου, Καπανδρίτη, Καρβελά, Καρβούνη, Καρδαμά, Κατακαλού (μεσαιωνικόν), Κατσαρού, Κεφαλά (έν Κρήτη Κεραλάδες χώμη μεγάλη εν Αποχόρωνα), Κεραλληνού, Κλαδά, Κολοχυθά, του Κονιδάρι, Κοντογόνη, Κοντοδεσπότη, του Κοπανάχι, του Κοχχίνη, τοῦ Κοχχινά. τοῦ Κοχχινοπούλλου, τοῦ Κοχύλου, Κουταλά, τοῦ Κουτσογέρι, Κυνηγού, Κουτσαλέξη, Κρεββατά εν Άργει, Λαδά, Λαδινού, Λευκαδίτη. Λειανού, Λογοθέτη, Μανιάτη, Μαρίνου, Μάρκου, Μαυρουδή, Μαστρογιάννη, Μαστραντώνι, Μελετοπούλλου, Μελισσουργών, του Μερχούρι. Μεταξά, Μηλαπιδά, Μηλιώτη. Ξενοπούλλου, Παλαμηδά, Παύλου, Πετρή, 'Ράρτη, 'Ρούσσου, 'Ρωμανού, Σαϊττά, Σελλά, Σίμου, Σκιαδά, Σκληρού, Σχυλλογιάννη, Σολωμού, Σπαθά, Σταμνά, Στρέφη, Συκά, Τριάντου, Τρίπου, Τρύφου, Τσουχχαλά, Ύψηλου, Φιλιππάχι, Φιλαρέτου, Φονεά, Φράγκου, Φωτεινού, Χαλκεά, Χαροκόπου. Χριστιανού, Χρύσου.

Τῶν ὀνομάτων τούτων οὐχ ὁλίγα ἀναγινώσκονται ἐν παλαιοτέροις μνημείοις. πρβλ. Βρανᾶς. Δουκᾶδες. Άρμενᾶδες, Γαβράδες, Γαλατᾶς, Έλα-δᾶς ἤδη ἀπό τοῦ δεκάτου αίῶνος ἐν Πορφυρογ. Ῥωμαν. 243 καὶ Ἑλαδᾶδες ἐν Ἀθηνᾶς Γ. 442 ἐκ Σπάρτης. Κυπριανός, Σγουρᾶδες, Μελισσουργός, Καλαφάτης, Καλλέργου. Καπανδρίτη, Κατακαλοῦ, Κλαδᾶ, (Ἑ)λαδᾶ, Λογοθέτη, Ῥωμανοῦ κ. τ. λ. πάντα μεσαιωνικὰ ὀνόματα. Πλεῖστα δὲ τούτων γινώσκομεν καὶ ἀκούρμεν καθ' ἐκάστην, ὥστε οὐδενός δεῖ μάρτυρος ὑπὲρ τούτων.

he wir eltwee the wearthers as to Military the there TEME, DE MORE TREAT TO ME ME ME ME MORE TO THE ME It has sin not now once where ourselve an ein eine that were ישה השלולים ידי ישושה ב או ישושהבשלשי ב אבשירי ידי שנייל השהל ידי דבטיעדם עם בישונים דות ביישונים ביישור ביישור או ביישונים או ביישורים ביי Summer en elient often ke et l'elemostre ke eliente, autobre . עם להמשות שם בשנים בשנים המשובה המשום בשנים יוצעו יוצעו אם או בשנים אני aus à Multiplian est à comme et cours resent Touris-Tourisse et 22 à News, and Agree Rendells, the Kontag, a greenstate President of Breeze, a yeinen Teinen milingel Euryeler is leinen. Hecherer nellinger Z. T. /..

אמלי בי של שבוני בג שב מביציני ביביפרני אבביציעל – אבביציעל פועל אוני אוני ביביפרני אבביציעל ביביציעל ביביציעל νυμικονή του Κοσκινά και τέλος έ Κοσκινάς τοπωνομικός, σκορισκοριάς Entropie de Contra Entropie, religious religious enconcencia esta de tra KEDRUERA : A KEDRUET ROUT EN KONTO E. T. M. DUTON PROVETTE VA symmetries. Recession elected, Recently all the extension of all there are the extension of יותב ש של בּאָל בבּבלקינוע בּבּבלקינוע כבר בי באנטינישבליבו בַבּבלקינוע ב בי און אַר דִּין בּיִבּלאַרָער בּיִר בּי בּי בּי בּיבּלאַריביב ביביביביני בּיביביביני בּיבילאַרער בּי אַ אַר אַ בין בישנדיין דצטדין אַדצאידשֿו. כדו אצו אַן בעניכאבדט דט אַינינטאיטענאלי ט אַען אַראַר האַניבער האַניבע דשא הסתוצשי באסטעונשי שם קבאבו. בחשב אמרמכדין היושראין דיין בדעונבאבי γιαν. Νου ο ομως εύτυγως εύρισκεται και το ονομα, και ποδτο ούγι εν τοῖς καθ' ἡμιᾶς γρενοις άλλα ίσα ίσα προ τῆς κπισειώς που ερουρίου. `Ηλή δηλιό κ. Κ. Ζησιου Εμνημονευσεν έν Λόηνας Γ΄, 486-7 εκ της Συλλογής Miklosiech xx: Müller A. sed. 218-219 iedem: Aedvich Mouly bax ζώντος περί τας άργας του 18 ου αίδνος. Αύτους ό κ. Υποιου λέγει ότι περί τοῦ ονοματος Μυζηθρά πολλά έλεγθησαν άλλά κατά την γνωμην αύτουν «Έλλην τις κτητως έκαλεσεν ούτω το παρά τον Εύρωταν ύψηλον βουνόν.... ότε βεβαιως έκτισε καὶ πυργον τιμαριωτικόν....». Νλλ' ἀν τά μέγρι τουδε αξ είναι πανταπασιν έσραλιμένα, ούγι είς τις "Ελλην, άλλ" Μ πολλοί, οί περίοικοι, άπονεμουσι κατά μικρόν τό όνομα ή τό παρουνυμιον άνθρωπου πινός είς την χωραν ής ήπο χυρίος ὁ άνθρωπος έχεϊνος.  $^{
m q}$ Οπ δε ούδε πύργος τις έπι του βουνού ποό των Φράγγων υπήργεν άλλ' άπλως ύψηλος βουνός, τουτο λέγει διαρρήδην ο ποιητής του χρονικού γράρων ότι ό Γουλιέλωση εύρεν έχει «βουνίν παράξενον άποχομμα είς όρος. .. ώρισεν έπάνω είς το βουνιν κ' έκτισαν ένα κάστρον. Οὐολ περί τοῦ έτυμου

τοῦ Μυζηθρά ἔχ τινος μυζηθρά χαὶ τούτου ἐχ τοῦ μυζήθρα ἤχασέ τι ὁ χ. Ζησίου, διότι ὡς φαίνεται οὕτε συνῆψε τὸ παράπαν τὰ ὀνόματα ταῦτα οὕτε τὴν γενεαλογιχὴν αὐτῶν σχέσιν ἐξήτασε χαὶ ἐξέθηχεν.

Έν τῷ χρονικῷ τοῦ Μορέως φέρεται πλειστάκις ὁ τόπος Μυζηθρᾶς, ἀεὶ οὕτω τρισυλλάβως. Όμοίως καὶ ἐν τοῖς χρυσοβούλλοις καὶ λοιποῖς ἐγγράφοις τῶν Παλαιολόγων ἄτινα ὁ κ. Ζησίου ἐδημοσίευσεν ἐν Ἀθηνᾶς Γ΄. 434 κέξ: βραδύτερον δὲ — ἀγνοῶ πότε — συγκοπέντος τοῦ ἀτόνου τῆς παραληγούσης ἀσθενοῦς φθόγγου ὶ ἐγένετο Μυζηθρᾶς-Μυσθρᾶς-Μυστρᾶς ¹) καὶ τὸ ἐθνικὸν Μυστριώτης, οὐχὶ Μιστριώτης ὅπερ παντάπασιν πλημμελὲς καὶ παρὰ τὴν ἱστορίαν. Ἡ συγκοπὴ τοῦ φθόγγου τούτου ἐν ἀτόνῳ θέσει (πρβλ. ἡ μυζήθρα διὰ τὸν τόνον, ἀλλ' ὁ Μυστρᾶς!) οὐδὲν παρέχει τὸ θαυμαστὸν, διότι τὸ φαινόμενον τοῦτο τῆς συγκοπῆς τοῦ ι παρὰ τὸ ρ καὶ τὸ σ παρατηρεῖται οὐ μόνον παρὰ τοῖς ἀγαν φωνηεντοφάγοις Ἑλλησι τῆς Βορείας Ἑλλάδος, ἀλλὰ καὶ ἐν τοῖς μεσημβρινοῖς, τοῖς πιστότατα καθόλου διασώζουσι τὰ φωνήεντα. πρβλ. (χάρτα ἐν Κύμη — χάριτα, καὶ χαρτώνω — χαριτώνω = εὐλογῶ, περιβάλλω χάριτι ἐν Κύπρῳ, κορφὴ ἤδη παρὰ Προδρόμφ Γ΄. 578), περβόλι-περβολάρις - περβολικά, στάρι σταρένια, ἀρλόος ἐν Θήρα — ἀρυλόγος, κόσκινόν τι κ. τ. λ. ἄλλα παραδείγματα ἐν Εinleitung σελ. 348.

Είπον öτι πιθανόν φαίνεταί μοι öτι ἡ μυζήθρα ἐσήμαινε κατ ἀρχὰς καὶ ὅπερ ἡμεῖς νῦν κατ ἐξοχὴν λέγομεν τυρί· ἐπὶ τὴν εἰκασίαν ταύτην ἄγει με ἡ παρατήρησις öτι εἴδη τινὰ τυροῦ φέρουσιν ὀνόματα θηλυκοῦ γένους, ἄτινα ὄντα τὴν ἀρχὴν προδήλως ἐπίθετα ἀπορεῖται τίνος ἕνεκα λέγονται κατὰ θηλυκόν γένος. πρβλ. ἡ μαλάκα = ὁ χλωρός, μαλακὸς, τυρός. κοπανιστὴ = τυρός τις κατασκευαζόμενος ἐπὶ τῶν Κυκλάδων, τῆς Χίου καὶ ἀλλαχοῦ (ἐνιαχοῦ καὶ διὰ πιπερεᾶς) κοπανιζόμενος öθεν τὸ ὄνομα. Ἡ σύχουμη οῦτω καλεῖται ἐν Κρήτη ὁ τυρὸς ὁ ἐπιπλέων ἐν τῷ ζέοντι λέβητι καὶ ἐκεῖθεν λαμβανόμενος διά τινος μεγάλου κοχλιαρίου μετά τινος ὁρροῦ (öς ἐν Κρήτη λέγεται Χουμᾶς) καὶ ἐσθιόμενος οὕτω θερμός.

Ταῦτα βεβαίως θὰ ἐσχηματίσθησαν τῆ παραλείψει τοῦ μυζήθρα. Σήμερον ἐπὶ μὲν τῶν Κυκλάδων τὸ ὅνομα μυζήθρα οὕτε τὸν αἴγειον οὕτε
τὸν χλωρὸν τυρὸν σημαίνει, ἀλλὰ τὸν κατασκευαζόμενον δεύτερον, ἤτοι
ἀφοῦ πρῶτον διὰ τῆς πυτιᾶς πήξουν τὸ γάλα χλιαρὸν ἔτι ὅν ἄμα
ἀμελχθὲν καὶ διὰ τοῦ ταράκτου ταράζου αὐτὸ ὥστε τὸ πεπηγὸς νὰ συσσωρευθῆ εἰς μᾶζάν τινα καὶ ἐξαχθὲν ἐντεθῆ εἰς τὸ τυπεῖον (τουπεῖ), κατασκευάζουν οὕτως τὴν λεγομένην μαλάκαν, ἥτις ξηραθεῖσα γίνεται ὁ τυρός,
τὸ τυρὶ κατ' ἐξοχὴν σήμερον. ἔπειτα τὸ ὑπολειφθὲν ἐν τῷ λέβητι γάλα,

<sup>1)</sup> Καὶ τόπος Μιζισθρός ἀναγινώσκεται εν Miklosicch καὶ Müller A΄. ριδ΄., οὐ τὸ σθρ πιθανῶς προῆλθεν εκ συμφύρσεως τῶν δύο σχηματισμῶν τοῦ Μυζηθρᾶς καὶ Μυστρᾶς.

άφου ρίψωσι και βραχύ μέρος ἀπήκτου και δη άγνου γάλακτος, θερμαίνουσι μέγρι ζέσεως, ουδαμώς δι' ουδενός οργάνου ταράττοντες αυτό, και τότε ζέσαν χωρίζεται είς τὸν ὀρρόν, ύγρὸν ὑποχίτρινον, καὶ είς στερεάν λευχὴν ουσίαν, ήτις έπιπλέει έπὶ τοῦ ὀρροῦ καὶ λαμβανομένη διὰ μεγάλου ξυλίνου διατρύτου χοχλιαρίου έντίθεται είς μιχρότερα τυπεία, ένθα άφιέμενος άποβάλλει ἄπαν τὸ ὑγρὸν καὶ λαμβάνει τὸ σχήμα τοῦ τοπείου. Ὁ δεύτερος ούτος τυρός ὁ διὰ τῆς ζέσεως ἐχ τοῦ γάλαχτος ἀφαιρούμενος λέγεται μυζήθρα και έν μέν Κρήτη μόνον έφ' όσον είναι χλωρός, μαλακός φέρει τό δνομα τούτο, λεγόμενος και γλυκειά μυζήθρα εφ' όσον είναι άνάλιστος και μυζήθρα άπλῶς όταν είναι ήλισμένος, ξηρανθείς δὲ καὶ ἐξαχθείς ἐκ τοῦ τυπείου ονομάζεται ούχι πλέον μυζήθρα, άλλ' ά(ν)θότυρος, ώς άνθος του τυροῦ, διότι ἀληθῶς παχύτερός πως εἶναι τὴν σύστατιν ἐπὶ δὲ τῶν Κυκλάδων ονομάζεται μυζήθρα ο τυρός ούτος καὶ ἀφοῦ ξηρανθη. Ἐν Σφακίοις της Κρήτης τον δεύτερον τυρόν τοῦτον δὲν ἐμβάλλουσιν εἰς τυπεῖα, ἀλλ' είς πίθους μεγάλους ἔνθα άλατίζουσι καὶ φυρῶσι καὶ πιέζουσιν αὐτὸν ώστε νὰ μὴ ἔχη χενὰ ἐν ἐαυτῷ, χαὶ παρελθόντων τῶν χαυσώνων ἤτοι ἀπὸ τοῦ Σεπτεμβρίου μηνὸς λαμβάνοντες μεταφέρουσι τὴν μᾶζαν ταύτην μαλαχὴν ἀεὶ διατελοῦσαν χαὶ οὐδὲν ἔγουσαν σγῆμα, χαὶ χαλοῦσι μυζήθραν, καὶ ξινομυζήθραν διότι διὰ τὴν ἐν τῷ μεταξύ γενομένην γημικὴν ζύμωσιν καθίσταται ϋποξυς.

'Ιδιαιτέρας δε παρατηρήσεις άξιαι φαίνονταί μοι καὶ αὶ ποικίλαι τύχαι τῆς ἀληθείας ταύτης: ὑπάρχουσα δηλ. πρῶτον αὕτη ἐν τοῖς αὐτόχθοσιν ὁρθῶς ὑπολαμβάνουσιν ὅτι τὸ φρούριον αὐτῶν ἀπὸ τοῦ τυροῦ ἔσχε τὴν ἐπωνυμίαν, ἐτάρη ἔπειτα ἀτόπως ὑπὸ τὰ σκώμματα τοῦ εὐφυοῦς Γαλάτου Guillet. 'Ο Δουκάγκιος συνῆψεν αὐθις τὰς ὀνομασίας ταύτας μυζήθρα-Μυζηθρᾶς, ἀλλ' ἀτυχῶς ἀντιστρέψας τὴν σχέσιν αὐτῶν καὶ παράγων τὸ προσηγορικὸν ἐκ τοῦ τοπωνυμικοῦ καὶ οὐχὶ ὅπως ὥφειλε τὴν τοπωνυμίαν ἐκ τῆς τοῦ τυροῦ προσηγορίας ῆμαρτε τοῦ ἀληθοῦς. Τὰς γραμματικὰς καὶ ἄλλας δυσκολίας τῆς γνώμης ταύτης πρὸ ὀφθαλμῶν ἔχοντες ὅ τε Κοραῆς καὶ ὁ Krumbacher καὶ ἄλλοι ἐπρέσβευσαν μετά τινος ὑπερκριτικῆς ὅτι οὐδὲν κοινὸν ἔχουσι τὰ ὀνόματα ταῦτα, καὶ ἄλλοι μὲν λ. χ. Κοραῆς Κrumbacher, G. Meyer ἐξῆτασαν τὸ ἔτυμον μόνου τοῦ προσηγορικοῦ, ἄλλοι δὲ λ. χ. ὁ Καππώτας μόνου τοῦ τοπωνυμικοῦ, πάντες οὕτω χωρί-ζοντες καὶ διασπῶντες ἀπ' ἀλλήλων τὰ φύσει ἡνωμένα. Τοιαύτη ἡ τύχη τῆς ἀληθείας καὶ τῶν ταύτην θηρευόντων πολυπλανῶν ἀνθρώπων.

## Хроника Логоеета

## на славянскомъ и греческомъ.

I.

Сочавская руконись и Cod. Marcianus № 608.

Въ Императорской Публичной библіотекѣ (FIV № 307) находится рукопись (на 325 листахъ) съ такимъ заглавіемъ:

«Сумешна Метафраста и логофеть съписание мира  $\ddot{w}$  бытіа и льтовникь събрань.  $\ddot{w}$  различнымихь льтописець».

Въ концѣ рукописи находится запись, которая, хотя не вполнѣ, уже приведена была А. Н. Поповымъ, впервые обратившимъ вниманіе на этотъ славянскій переводъ хроники Симеона Логооета тѣмъ болѣе, по его мнѣнію, замѣчательной, что начальпая часть ея доселѣ еще не издана въ подлинникѣ¹). «Сїа книга ймене Метафра поча а̂хіейкиъ Анастасіе Кри ковй²) й пе доспѣ съвръщити е́го. а пото докоча е́го Емана Поре йгуме, въ дій Василіе воево й списаса ржкож попа Манойла © Суча © хра въвёніе Бій. В лѣто зрміз у образ въвеніе Бій.

Отсюда видно, что первымъ виновникомъ появленія на свѣтъ нашей рукописи былъ архіепископъ Молдавскій Анастасій *Крым-кович*г. О немъ мы имѣемъ довольно удовлетворительныя для насъ

<sup>1)</sup> Обзоръ хронографовъ русской редакціи Андрея Попова. Второй выпускъ Москва, 1869) стр. 16.

<sup>2)</sup> У Попова прочитано было «Геримпович».

<sup>3)</sup> Поповъ замѣтилъ, что первыя двѣ буквы въ обозначеніи года написаны по (выскобленному мѣсту; но это, какъ увидимъ, не имѣетъ никакого значенія для опредъленія подлинной хронологіи: начертаніе буквъ таково, что дозволяло прочитать вомя (6146), дата невозможная; поэтому первую букву мы принимаемъ за z, а равнымъ образомъ и послѣднюю сходную по начертанію и читаемъ (7147). Послѣднихъ словъ у Попова нѣтъ.

свёдёнія. Онъ быль третьимъ въ ряду Молдавскихъ Радовецкихъ епископовъ послѣ Георгія Могилы и Филовея и по румынски именовался Крымка. Ему принадлежить обновление въ 1602 году существующаго и понына въ Буковина монастыря Драгомирна. Впоследствін времени онъ занималь канедру архіепископовъ Сочавскихъ и митрополитовъ Молдавовлахійскихъ съ 1609 по 1617 годъ, а за темъ вторично съ 1620 по 1631 годъ 1). Въ спискѣ іерарховъ Румынской церкви Іосафа Бобулеску мы находимъ подъ 1609 годомъ (стр. 164): «Anastasie Crimca, и подъ 1620 (стр. 165): Anastasie Crimca adorea vara и т. д. 2) Въ документъ, напечатанномъ у Мелхиседека въ Обозрънін Буковинскихъ монастырей и относящемся къ 7151 (= 1643) г. (стр. 307) упоминается «Кур Анастасіе Кримкувич митрополит милдавскими земли» 3). Въ библіотекъ города Львова въ Галиціп находится списокъ Тактикона или Чиновной Никона Черногорца, занесенный туда изъ соседней Буковины: прибавленная въ конце запись свидетельствуеть о такой же литературной деятельности Анастасія. какую нужно разумьть и по отношенію къ хроникь Логооета, «Сън книгъ святаго Никона сътвори смфреній митрополить Анастасів Кримковичь, еже бывъ въ святьй митрополіи сучавьстви, въ память себъ и родителимъ его, Ішанъ Кримка и Кръстина, и даде ѝ въ новозданнаго своего монастирь Драгомирьна, идеже есть храмъ съшествіе святаго Доуха (— слідуеть заклятіе противь похитителей). Въ дыни господина Ішаннъ Радбив воевода Михневичь, въ лето докъ (7126=1616) мѣсяца» 4). Существують и другія указанія на славянскія рукописи, приготовленныя для митрополита Анастасія Крымковича 5). Возвращаемся къ нашей Петербургской. Она была перепи-

<sup>1)</sup> Голубинскій, Краткій очеркъ исторів православныхъ церквей стр. 308. Вл. Мордвиновъ, Православная церковь въ Буковинъ (С.-Пет рбургъ, 1874) стр. 53 и 117

<sup>2)</sup> Istoria Bisericeasca a Romanilor de Archiereul Iosif Bobulescu. Iassy 1871.

<sup>3)</sup> O visita la cate-va manăsteriși biserici antice din Bukovina. Bucuresci 1883. Указаніемъ на эти румынскія изданія мы обязаны ІІ. А Сырку.

<sup>4)</sup> Калужияцкій, Обзоръ славяно-русскихъ памятниковъ языка и письма находящихся въ библіотекахъ и архивахъ Львовскихъ: Труды третьяю археологическаю съязда въ Кісев (1878) томъ ІІ, стр. 253. Текстъ приведенъ нами такъ, какъ онъ переданъ у автора, но съ опущеніемъ знаковъ, указывающихъ на раскрытіе титаъ.

<sup>5)</sup> Въ описаніи славяно-румынскихъ рукописей Императорской Вѣнской библіотеки І. Богдана встрѣчается указаніе на одинъ Апостолъ Молдавскаго митрополита Анастасія Кримковича: І. Bogdan, Câteva manuscripte slavo-romane din biblioteca imperiala de la Viena — въ Analele Acad. Roman seria II tom. XI (1890).

сана при Василіи Лупуль. Василій Лупуль, господарь Молдавскій. хорошо извъстный въ русской исторіи по своимъ отношеніямъ къ Богдану Хмельницкому, управляль съ 1634 по 1654 годъ: въ четвертый годъ его правленія, въ місяці октябрі (въ 7147 = 1638), уже по смерти Анастасія быль закончень трудь переписки Сочавскимь попомъ Мануиломъ. Но въ чемъ состояло отношение къ дълу начинателя, архіепископа Анастасія и свершителя, игумена Ореста, это възаписи выражено не совстмъ ясно. Конечно, необходимо предполагать существованіе греческаго подлинника-даже на основаніи заглавія, говорящаго о греческомъ авторѣ, но нельзя думать, что два румына XVII въка были первыми переводчиками книги Метафраста съ греческаго на славянскій — уже потому, что болгарскій языкъ перевода и его грамматическія формы, весьма строго выдержанныя, а также и последовательно проведенное правописаніе, — все носить признаки несравненно большей древности. Окончательное сужденіе должны будуть произнести филологи-слависты, но намъ кажется, что наибольшее сходство грамматика и правописание С.-Петербургской рукописи имъють съ болгарскою хроникою Манассіи, переводъ которой, какъ извѣстно, относится къ XIV столътію. Итакъ, мы полагаемъ, что Анастасій Крымковичь быль только заказчикомъ, по указанію и на счеть котораго начата была переписка старинной болгарской рукописи, завершенная по его смерти при такомъ же участіи игумена Ореста. С.-Петербургская рукопись писана вся отъ начала до конца одною и тою же рукою уставомъ средне-болгарскаго извода; но о самой припискъ мы не ръшаемся утверждать, чтобы почеркъ ея обличалъ ту самую руку (попа Мануила), которая писала текстъ книги; во всякомъ случат она сделана другимъ шрифтомъ. Прибавимъ здѣсь же, что собственио сочинение логооета Симеона оканчивается на листь 254 рукописи, гдь значится соотвътствующая отмътка, а затемъ следуетъ продолжение, о которомъ съ несомибиностью можно сказать, что прототипъ его давно существоваль на славянскомъ языкъ, хотя и не дошель до насъ внолиъ: объ этомъ ръчь будеть ниже. Что же касается отметки на листе 254, то она гласить следующее: До зде Симеона Люгофеть 🔓 творень, а 🛱 зде другаго. Основной тексть новъствованія, иміьющаго обычный характерь ви. зантійскихъ хроникъ, доходить до смерти императора Романа Лаканина, а продолжение оканчивается возведениемъ на престолъ Романа Діогена.

При отысканіи греческаго подлинника нашей славяно-болгарской кроники удобиве начать именно съ первой части, такъ какъ въ славинской компилиціи ея первоначальный авторъ прямо названъ по имени: Симеонъ Логоестъ и Метафрастъ.

Завсь прежде всего представляется такой вопросы, не тождественна-ле наша славянская хронека, приписанная въ началь Симсону Метафрасту в Логосету, а въ концѣ просто Свиеону Логосету, съ тою печатною греческою хроникою, которой правильно или неправильно, но уже давно усвоено имя Метафраста. Извістно, что Кочбефись въ Scriptores post Theophanem надаль только вторую (большую) часть этой хроники, въ рукописяхъ приписываемой просто Семеону магастру в Логовсту, вменно ту часть, которая начинается царствованісмъ Льва Армянина и могла служить продолженіемъ хроникт Өеофана — на ряду съ обычнымъ анонимнымъ продолжателем Ософана, а первую или начальную часть, которая находится въ Парижскомъ кодекс! № 1712, послужившемъ издателю оригиналомъ, онъ опустиль какъ неважную. Въ настоящее время мы, однако, имбемъ ибкоторыя — хотя и не большія — извлеченія и изъ этой первой части. Сличение славянского Метафраста съ второю частио греческаго сдълать легко и отвъть на вышепоставленный вопросъ сейчась же получается совершенно опредалительный и ясный: съ тою хроникою, которая въ Парижскомъ, а за темь и въ Боинскомъ изданін напечатана подъ именемъ хроники Симеона мапистри и Логооста и которая обыкновенно слыветь за хронику Списона Метафраста, славянскій тексть въ соотвітствующей части не имість непосредственнаго ближайшаго сходства и темъ менее тождества. Эго две совершенно различныя хроники. Выписки изъ первой части кодекса 1712 мы находимъ въ книгъ Гельцера о Секстъ Юліть Африканнь и византійской хронографін 1), и при сличенін ихъ со славянскимь текстомъ Логооета равнымъ образомъ обнаруживается несомивиная разинца. Для примфра указываемъ статьи о Канню: Слав. Логовств листь 13 и 14 = Gelzer, Africanus II, 282 и 283, и о Сион: Слав. Дою. Листь 14 = Gelzer II. 283—285.

У Гельцера приэтомъ сдълано нужное для его цълей сопоставление Cod. 1712 съ соотвътствующимъ текстомъ (греческой хроники). Льва Грамматика, при чемъ тоже обнаруживается большая разница.

<sup>1)</sup> Sextus Iulius Africanus und die byzantinische Chronographie von Heinrich Gelzer, I. Leipzig, 1880.

Для насъ любопытно и важно то, что обѣ разницы совпадаютъ, то есть, славянскій тексть, различаясь отъ Cod. 1712, вполнѣ сходится съ текстомъ Льва Грамматика: обстоятельство, которое послѣ получитъ свое разъясненіе. —Для наглядности приводимъ тексть о Каинѣ¹).

Слав. Логое. 13 об.

Каинь пръвыи рало оумысли. Авель же правдож печашеса.

14 об. По шсжжени оубо злааго жившта, хыщникь и лихоемець. бывь пръвыи числа и мёри, и земных прйдёлы оумысли. и град създавь въ едино сънитиса свой емб принжди, и на брани оупражнётиса.

15. Каннь ыко же глеть Могси, храминъ патшиса нань, ском часа.

Paris. 1712 f.

ό δὲ Κάϊν πρῶτος ἄροτρον εὐρε.

καὶ πόλιν ἔκτισεν ἐπὶ τῷ ὀνόματι τοῦ υίοῦ αὐτοῦ Ἐνών.

Καὶ ὅτι μετὰ τὴν καταδίκην ἄρπαξ καὶ πλεονέκτης ἐγένετο, μέτρα καὶ στάθμια καὶ δρους γῆς πρῶτος ἐπινοήσας, καὶ τοὺς οἰκείους εἰς ἔν συναγαγὼν ἐν πολέμοις ἀσχολεῖσθαι ἐδίδασχεν.

φ΄κει δὲ τὴν γῆν ήτις ἐστὶ τρέμουσα. χθαμαλὴ οὐση (γρ. οὐσα) κεχωρισμένος (cod. καὶ χωρισμένος) ὑπάρχων ἀπὸ τῆς τοῦ Σὴθ γενεᾶς κατὰ πρόσταξιν τοῦ ᾿Αδάμ.

ούτος, φησίν, ὁ Κάιν, ώς ἡ λεπτὴ Μωσέως Γένεσις, τῆς οἰκίας πεσούσης ἐπ' αὐτὸν τελευτᾳ. Λίθοις γὰρ τὸν ἀδελφὸν Ἄβελ ἀπέχτεινε, καὶ λίθοις ὁμοίως καὶ αὐτὸς ἀπεχτάνθη. Leo. Gr.

245, 24. Ο Κάιν πρῶτος ἄροτρον ἐπενόησε καὶ πλεονεξίαν. "Άβελ δὲ δικαιοσύνης ἐπεμελεῖτο.

246, 16. μετά γοῦν τὴν καταδίκην χειρόνως ἐβίω, ἄρπαξ καὶ πλεονέκτης γενόμενος, καὶ πρῶτος μέτρα καὶ στάθμια καὶ γῆς ὅρους ἐπενόησε καὶ πόλιν κτίσας εἰς ἐν συνελθεῖν οἰκείους ἡνάγκασε καὶ εἰς πολέμους ἀπασχολεῖσθαι.

246, 30. Κάϊν, ὡς λέγει Μωϋσῆς, τῆς οἰκίας πεσούσης ἐπ' αὐτὸν ἐτελεύτησεν.

<sup>1)</sup> Надстрочные знаки здёсь и ниже мы опускаемь.

Paris. 1712 f.

21 ν. όπι ὁ Κάῖν πρώτος έν άνθρώποις عدد عدد المعدد ρος δέ ό Λάμεν, δύο γυναϊκας λαβών, καί δύο σόνους επέλεσεν. ούς δὲ ἀνείλεν, ἄνδρα καί νεανίσκον, άδελφοί ήσαν του Ένων, δς καί πίστει προσευξάμενος עה ולבני בדו דסוסטדסי שביνατον, άχουσθείς μετετέθη, και ό μεν Κάιν τόπον φέρει του διαβολου, ώς έφευρετής του χαχού, άλλά χαὶ ώς άμετάβλητος εν άρχη τής χοσμογενείας φανείς. ὁ δὲ Λάμες τύπον φέρει του Ίουδαϊκού χυριοχτόνου λαού χατά τὸν έχτον αίῶνα μεσούντα σταυρώσαντος τόν σωτήρα, ού καί πολλαπλάσιος ή άμαρτία και ή ἐκδίκησις

öτι "Αβελ διχαιοσύνης εφροντίζε. διό χαὶ τό σῶμα αὐτοῦ φασιν ἀφανὲς γεγονέναι τοῖς μετέπειτα διχαίοις ἀγαθὰς ἐλπίδας ὑποφαϊνον.

Въ библіотекѣ св. Марка въ Венеціи существуетъ рукопись хроники Симеона магистра отмѣченная еще Монфокопомъ 1), но до сихъ

<sup>1)</sup> Montfaucon, Bibliotheca bibliothecarum manuscriptorum I, pag. 483. Codebombycinus 15 saec. Simeonis magistri historiae ab Adamo usque ad imperium Micha

поръ надлежащимъ образомъ не обследованцая; о ней упоминаетъ Муральтъ во Введеніи къ изданію Георгія Амартола (Prolegom. XXV) и Гиршъ въ сочиненіи о византійской исторіографіи IX и X въковъ. Послъдній неправильно предполагаль, что содержащаяся здёсь хроника должна быть тождественною или очень сходною съ извъстною изданною Комбефисомъ и всъмъ теперь доступною въ главной въ своей части (въ изданіяхъ Парижскомъ и Боннскомъ) хроникою Симеона магистра или же Метафраста. Она обращала наше личное вниманіе уже тімь, что, какъ оказывалось изъ краткихъ описаній, она по объему захватываемаго разсказомъ времени почти совпадала съ нашею рукописною среднеболгарскою хроникою Логовета, то есть, простиралась до правленія Михаила Дуки, соправителемъ коего былъ Романъ Діогенъ. Виоследствін концы оказались несходными, но это пока не важно. По нашей просьб'в профессоръ В. К. Ериштедть во время своего пребыванія въ Италін (это было еще въ 1883 году) произвель тіцательное обозрѣніе рукописи, прислалъ намъ ея подробное описаніе, съ прибавкою желанныхъ нами сличеній и наконецъ сообщиль намъ нѣсколько отрывковъ текста. Къ сожалению, съ большою наглядностию выяснилось, что редакція л'єтониси магистра Симеона, каково бы ни было ся происхожденіе и первоначальная принадлежность, въ Венеціанскомъ кодексъ № 608 является въ неисправномъ видъ. Не говоря о томъ, что самый списокъ принадлежить позднему времени (XV в.) и не отличается внышними достоинствами, включая сюда и грамотность, компиляторъ и редакторъ этого извода, если не самый переписчикъ даннаго экземпляра, поступаль во многомъ очень произвольно, въ иныхъ местахъ тексть Симеона (магистра и) Логооета замыняя другимъ, въ иныхъ мъстахъ сокращалъ его до безсмыслія или же до такой темноты, какой нельзя предположить въ первоначальномъ изложении автора хроники. Правда, въ некоторыхъ случаяхъ прямо сделана оговорка, что здёсь вносится вставка изъдругаго автора — именно изъ Георгія (Амартола), но ничто намъ не ручается, что гдѣ нибудь это не было сдълано и безъ предувъдомленія.

Тъмъ не менъе изъ сличенія В. К. Ериштедта получился результать, какого мы и ожидали. Венеціанскій кодексъ содержить греческій тексть, соотвътствующій славянскому Логооету Императорской

Ducae, filii Constantini. Zanetti. Graeca d. Marci bibliotheca p. 314 N 608. Hirach Byzantin. Stud. S. 304.

Публичной библіотеки. Есть, правда, отм'єны, но случайнаго и частнаго характера, есть отличія въ состав'є цієлой компиляців, но происхожленіе ихъ не составляєть загадки.

Заглавіе въ Marcian. Zanetti 608, повторенное два раза на 1 г. и 2 v. (промежуточныя страницы остались пустыми):

Συμεών Μαγίστρου καὶ Λογοθέτου χρονικὸν ἐφεξῆς συλλεγὲν (рук. συλεγὲν) ἐκ διαφόρων χρονικῶν τε καὶ ἰστορικῶν ἀργόμενον ἀπὸ ἀδάμ.

Въ этомъ заглавіи сравнительно со славянскимъ опущено указаніе на «съписаніе мира отъ бытія», что составляєть особенную статью, встрѣчающуюся отдѣльно въ другихъ мѣстахъ и отсутствующую въ венеціанскомъ Логоветѣ. Въ остальномъ греческое заглавіе сходно, хотя и не тождественно со славянскимъ. Авторъ здѣсь названъ магистромъ и логоветомъ, тогда какъ въ славянскомъ Симеонъ названъ метафрастомъ и логоветомъ. Нужно, впрочемъ, замѣтить, что заглавіе въ греческомъ оба раза написано не рукою писца, который писалъ текстъ хроники, а другою, позднѣйшею. Это, впрочемъ, не имѣетъ большаго значенія

Въ началь отъ fol. 3 г., гдь читается оглавленіе (красными чернилами): Віоς тої татрос ήμων 'Αδάμ και των σύν αὐτῷ, до fol. 9 г. идеть очень краткое обозры ветхозавытной исторіи, имыщее видь простаго родословія. (Ср. Muralt, Georgii Hamart. chr. р. 914 et sq.). Затыть на fol. 9 г. начинается обозры Римской исторіи заглавіємь: Вασιλεία 'Рώμης. Здысь уже обнаруживается тожество текста со славянскимь Логофетомь.

Fol. 9 r. (9—10) ἐβασίλευσε Γάιος Ἰούλιος καισαρ ἐβασίλευσεν ἔτη τέσσαρα καὶ μῆνας ἐπτά. Καισαρ δὲ ἐπεκλήθη ὅ λέγεται ἀνατομή. Θανούσης τῆς μητρὸς αὐτοῦ ἐν τῷ ἐννάτφ μηνὶ ταύτην ἀνατεμόντες ἐξήγαγον αὐτόν. Οὐτος (cod. οὕτως) καὶ δικτάτωρ (cod. δικτάωρ) ἐκλήθη, ὅ ἐστι μοναρχία. Δικτατωρία (cod. δικατορία) δὲ ἦν ἀργὴ ἀνυπεύθυνος.

Fol. 23 r. Κάρου Καρίνου καὶ Νουμεριανοῦ. Κάρος Καρῖνος καὶ Νουμεριανὸς ἐβασίλευσαν ἔτη δύο. Οὐτος ὁ Κάρος τὴν Περσίδα καὶ Κτησυφῶντα

Л. 46 об. Цртво Гаја Кесара. О цртвовав шін въ Римъ: — Гайе Иоуліе кесарь цртвова міда, ї. и четыри льта. Кесар же наречеса еже глетьса изрызаніе, ыко оумерши мтри его въ деватыи мідь сіж прорызавше изашж его. сый же и диктато наречень бысть. еже е самовласте. диктаторь же е власть неповин наа.

Fol. 63 об. Цртво Кара и Карина и Н8меріань.

Карь и Каринь и Нумеріань пртвовашж ль , б. Съи Карь Перπαρέλαβεν, τοῦτο ἤδη τέταρτον ἀναλωθέντα. ἐπὶ Τραϊανοῦ, ὑπὸ Βήρου καὶ Κάρου. Τελευτήσαντος δὲ Κάρου ὑπὸ λοιμικῆς (c. λημικῆς), καὶ Καρίνου τυφλωθέντος καὶ ὑπὸ Ἄπρου ἀνερεθέντος, ἐβασιλευσεν Νουμεριανός. Εἰς οὐ ἐμαρτύρησεν ὁ ἄγιος Γεώργιος καὶ Βαβύλας ἐν ᾿Αντιοχεία. τοῦτον οὐν ἀνεῖλεν Διοκλητιανός δοὺξ τυγχάνων Μυσίας (ργκ. Λυσιὰς).

Βασιλεία Διοχλητιανού.

Διοχλητιανός έβασίλευσεν έτη είχοσι, τῷ γένει Δάλματος. προσλαμβάνεται δὲ εἰς τὴν αὐτοῦ βασιλείαν Μαξιμιανόν 'Ερχούλιον. ὑφ' ὧν μέγας διωγμός χατά χριστιανῶν ἐχινήθη...

Fol. 84 r. 'Ο δὲ Θεοδόσιος λόγον (рук. λόγφ) ἀπαθείας παρ' αὐτοῦ (рук. παυρ' αὐτοῦ) λαβὼν, παρεχώρησεν αὐτῷ τῆς βασιλείας, κληρικὸς σὑν τῷ υἰῷ γενόμενος. ['Εν 'Εφέσφ γὰρ ὁ υἰὸς αὐτοῦ τοῦ Θεοδοσίου γέγονεν ἐπίσχοπος καὶ χαρτοφύλαξ τῆς αὐτοῦ ἐπισχοπῆς ὁ αὐτοῦ πατὴρ Θεοδόσιος].

Црівш Дішклитіаншво.

Дішклитіань пртвава й ль родо сын Далматьнинь (не мштым же самь въса вла дръжати) поставльеть прт Мазиміана Еркбліа (зать и гость ему сжща). Ш нею же велико гоненіе на хртіаны подвижеса. — Въ греческом тексть нъсколько сокращенные.

Fol. 131 об. Өейсіе же слово бе стртіа ш него пріемь, остави ему пртво. и бы клирикь съ сномь свой. — Въ славянском нѣть прибавочной замѣтки.

Далье сльдуеть царствованіе Льва Исавра, оканчивающееся словами: την ψυχην ἀπορρήξας: Fol. 90 r., что соотвытствуеть славянскому на листы 137 (дійж изврыть). Затымь съ пропускомъ небольшой прибавки, читающейся въ славянскомъ Логоветы (о мысты погребеныя) слыдуеть царствованіе Константина Копронима:

Βασιλεία Κωνσταντίνου τοῦ

Κοπρωνύμου υίου Λέοντος. Κωνσταντίνος δυίος Λέοντος του Ισαύρου δ χοπρώνυμος εβασίλευσεν Логоветъ л. 137 об..

Кистандинь Гноеименитый пртвова, ль лд. ш лютаго Лъва ивлъса пръпъстръ пардо. ш съἔτη τριάκοντα τέσσαρα ἐκ δεινοτάτου (cod. ἐκδεινότατος) λέοντος ποικιλότατος παρδάλεος (leg. πάρδαλις), ἐκ σπέρματος ὄφεως ἀσπὶς δεινὴ καὶ ὅρις πετόμενος, ἐκ Δὰν ἀντίγριστος. Οὐτος τὴν πατρώαν βασιλείαν καὶ δυσσεβείαν διαδεξάμενος. . . . . . τῶν γυναικῶν διενήνογεν. || Ὁ τῆς βλασφημίας · φεῖσαι ἡμῶν. κύριε. . . .

Φεῦ τῆς τολμηρᾶς δυσφημίας τοῦ σαραχηνοπίστου καὶ ἰουδαιόφρονος οὐ γὰρ ἦν χριστιανός μὴ γένοιτο, ἀλλὰ παυλιχιανὸς Η. Τ. Д.

παιδας κατέσφαγε και μάρτυρας το πρός θυσίαν σφαγέντος Σουφλαμίου παιδαρίου όπερ ο δαιμονιόδης ενπαραβύτερον (sic) θύσας. ἔκδηλον ο Θεός τοῖς πολλοῖς τοῦτο πεποίηκεν. ἐξ ἐτέρας ἰστορίας (написано крас-

Έξελθόντος δὲ τοῦ Κωνσταντίνου κατά τῶν ᾿Αράβων, γινώσκων την πονηρίαν αὐτοῦ ᾿Αρτάβα(σ)δος και ό γαμβρός αύτου, τόν μέν πατρίχιον Βυσιρόν (= Βισήρ L. Gr.) τὸν σαρακηνόφρονα προαπαντήσαντες ρομφαία άνετλον. Ὁ δὲ βασιλεύς Κωνσταντίνος παρίππην εύρὼν φεύγει ἐπὶ τὸ ᾿Αμόριον (cod. ἀμώριον) και διασώζεται έν θέματι τῶν Άνατολιχών. εντεύθεν μάχαι δεινόταται γίνονται τοζς ύπηχόοις, έχατέρων βασιλέα ά(να)γορευομένων. 'Αρτάβα(σ)δος δὲ γράφει (cod. γράφη) πρός Θεοφάνην τὸν πατρίχιον, ἐχ προσώπου τῶν (cod. τὸν) ἐν τἤ πόλει, καὶ

мене зъмінна аспида и зъмеа летащь, съи бо сочее пртво и зловъріе пръемь....

ничиже прочіи жень шстоить. шле хулы его пошжли на Ги.

Но этого уже нѣтъ въ славянскомъ Логооетѣ, вся длинная обличительная тирада заимствована изъ Амартола, какъ и отмѣчено въ греческомъ указаніемъ, что это взято «изъ другой исторіи».

Cp. Mur. pag. 644. π. x. x. μαρτυρεῖ τό π. θ. σφαγισθέν τοῦ Σ. παιδάριον... ἐν παραβύστω.

Л. 138. Изшешу же оубо Костандиноу въ страны опсикіискым на Аравлены. Артавазду сжщу съ ни назираастаса другь друга. п брани бывши межу нма. и Висирт всъвътник Костандиноу оубіену бывшу Артаваздомь, оубоавса Костандинь, побъже въ Аморіе. Артавазду же Өеофану магистру гостеви ему сжщу. и тогда владещж въ Цриграде въсписа пръжти его. и приать бывь наречень бы 🗓 чиновь цръ. Въшёшу же ему въ гра. въси людіе съ лъжоимениты патріархомь Анастасіемь проклашж Костан'ди-

<sup>1)</sup> Theodos, p. 325: καὶ τοτὲ ἐκ προσώπου ὄντα. LG ἐκπροσωποϋντα.

τούτου είσελθόντος μετὰ όψικίου ἐν
τῆ πόλει (cod. πόλι) καταλαμβάνει
καὶ Κωνσταντῖνος ἐν Χρυσοπόλ(ε)ι—
(μετὰ?) τῶν Θρακησίων καὶ 'Ανατολικῶν καὶ μηδὲν ἰσχύσας ὑπέστρεψεν καὶ περεχείμασεν ἐν 'Αμορίω.

на. Артавазда же сако правовърна сжща пръ проповъдащж. Прише же Костандинь въ Хрисопо и ничьсо же оуспъвь въгратисм пакы въ Аморіе.

Славянскій тексть здёсь болёе сходень съ Львомъ Грамматикомъ и Өеодосіемъ Мелитинскимъ (рад. 125), чёмъ съ Венеціанскимъ Логофетомъ.

Fol. 137. Βασιλεία Λέοντος του Άρμενου. При этомъ на полѣ сдѣлана замѣтка: inc (ipit) Georg (ius). И дѣйствительно, начиная отсюда до начала царствованія Михаила, сына Өеофила, идетъ текстъ, заимствованный изъ первоначальной редакціи Амартола. Чѣмъ вызвана такая замѣна, трудно объяснить. Для образца приводимъ копецъ этого отдѣла.

Конецъ царствованія Өеофила (= Leo Gr. p. 228. Theodos. Melit. p. 158 и 159).

Fol. 163 ч. Επεισαν οὐτοι τοὺς Πέρσας, ὡς μετὰ τοῦ βασιλέως ἐστὶν ἐν τῷ παλατίῳ, τὸ δὲ σῶμα αὐτοῦ διὰ τοῦ Βουχολέοντος ἐξαγαγόντες λαθραίως, διέσωσαν πλησίον τοῦ Ναρσοῦ, ἐν τἢ λεγομένη μονἢ τῆς Θεοφοβίας, ὡς ἀπὸ Θεοφόβου τοῦ Πέρσου, καὶ τοῦτο ἐκεῖσε, κατέθηκαν. Τοῦ δὲ βασιλέως δυσεντερίας νόσφ τῆν ψυχὴν κακῶς ἀπορρήξαντος (cod. — ξάντα), ἀπεκομίσθη τὸ δύστηνον αὐτοῦ σῶμα εἰς τοὺς ἀγιόυς ἀποστόλους καὶ ἐτέθη ὲν λάρνακι πρασίνῳ.

Βασιλεία Μιχαὴλυίοῦ Θεοφίλου σὺν τῆ μητρὶ αὐτοῦ Θεοδώρα.

Μετά δὲ Θεόριλον ἐβασίλευσε Μιχαὴλ ὁ υίὸς αὐτοῦ σὺν τῆ μητρί Логоо. л. 173.

Оувъщаста же сіа Персы шко съ премь ё въ полать. Цреви же чръвнож бользніж дійж свож зль извръгшь, принесено бы ока-анное его тьло въ стыж айлы. Өешфово же тьло из Въкоулеонта изнесше, отаи Фнесошж близь Нар'сы, въ нинь зовомый монастырь Өеофовіа, шко феофова Персънина има пріемшь, и ть е положниж.

Цртво Михаила спа Өеофилова.

Михаиль цртвова съ мтріж своеж Өешрож, льть ег. самже कार्य संस्केत के हैं हमालकार जरू े 1 रू विकास कर है है in . an lease one of the with it के प्राच्या का कार्य के ET MENER THE ETT THE PARTY TO SELECTE ME TENÀC ELICIASES EN ALTOSES EL MARK THEME PROPERTY. on bearing out the second a an mianceana mai la-HENCE COME STEERING COME STATE HOLD ENDER HE THINK THE PROPERTY OF LINES MESS EMPERENCY THE RESERVE AND AREA क्षेत्रस्थानेहार्यस्य स्टब्स्स The Known was a series

THERE AS LINEAUSINA COLLASTICARAGES DISTRIBURIOR MARIEM ARRESTAL

Comparation deliberationers traces orygenerous as modern

Fil. 164 & Divide roun artean et huitar anticide.

- With a service Mariana
- · If i some si Krott Generation
- 147 ) finifeide Mei erit unte Butteren
- · 165 · Langua and the electricals and decidence
- > 171 ) their feath and it requested by the transmission that the intilant fariant
- 1 Te 1 ser tel langer.
- 1 176 ) ann air aismeir.
- ा राज्या अब स्थाने स्वाच्या । राज्या
- י ביי ביותר ביותר ביותר ביותר ביותר ביותר לי ביותר ביותר
- ) 184 ) Beine tel derikene
- 197 kvizzona til læst insid tilg åktilkad Betilkad.
- י באיד הביל אונה אל הביל הביל א ביל א
- 191 r landent att. The amount out Sankeat.
- s 194 r mitmaie Barikeia Barikeit.

B. K. Epemiette, thisrmie use each curvesic, sautitus, viv этоть отить - возець панствования Миханая и вачало ещиго стоте вія Василія, тождествень се Львомь Грамматикомы з ракомих образонь съ никъ тождествени продолжение привления Висилия, царствованіе Льва, Александра и начало правленія Константина Багрянороднаго. Но и славянскій Логоветь въ этихъ отдёлахъ, равно какъ и въ другихъ, тоже почти тождествень со Львомъ Грамматикомъ. Итакъ, отсюда не слёдуетъ пока никакого заключенія о различіи славянскаго Логовета отъ венеціанскаго греческаго, совершенно напротивъ—здёсь снова возстановляется ихъ тождество. И вотъ что важно: это тождество между славянскимъ текстомъ и венеціанскимъ кодексомъ сохраняется далѣе и тамъ, гдѣ есть нѣкоторыя отмѣны въ венеціанскомъ Логоветѣ противъ Льва Грамматика, заключающіяся въ большихъ подробностяхъ изложенія.

Впрочемъ, эти подробности въ свою очередь отыщутся въ родственномъ текстъ Осодосія Мелитинскаго.

Leo Gramm. p. 306,6. (ο Βοπταραχъ) Καὶ τὸ Στενὸν ἄπαν κατέκαυσαν. Εἰκάδι δὲ Φεβρουαρίου μηνός.

Здёсь же — строки 13—15 (о куропалатё Грузинскомъ).

Καὶ τὸ κάλλος αὐτῆς (τῆς ἀγίας Σοφίας) καὶ τὸ μέγεθος θεασάμενος καὶ τὸν πολυτελῆ κόσμον ὑπερθαυμάσας, αὐθις ὑπέστρεψεν εἰς τὰ ἔδια.

Codex Marcian.
Καὶ τὸ Στενὸν ἄπαν κατέκαυσαν οὕτως ἄρα δεινὸν άβουλία καὶ ἀπειρία θρασύτητα σύμμαχον ἔχουσα. εἰκοστῆ δὲ τοῦ Φευρουαρίου μηνός (Cp. Theodos. Melit. pag. 217).

Καὶ τὸ κάλ(λ)ος αὐτης και το μέγεθος θαυμάσας και τον πολυτελή χόσμον χαλλωπίσαντες ταύτην και περιστείλαντες πέπλοις χρυσοϋφέσι καὶ κόσμφ παντείφ, και ούτως εισήγαγον έν αὐτῷ. ὁ δὲ τὸ θαυμαστόν και ύπερμεγεθές του ναού έργον καταπλαγείς και τόν πολυτελή κόσμον (πολλείας ἔργω) ὑπερθαυμάσας καὶ άληθῶς κατοιχίαν είναι τὸν ἰερὸν νώπία νος ωχ νοτύοτ

Слав. Логоо. л. 233 об. И оустіе попалишж въсе. сице бо злій несъв'єтованіе и неиск'єшеніе, свер'єцство побіфника имаще. Въ к. же февруар'є міїа..

Добротж еж и величьство видети, многоценнжа OYTварь. оукрасивше бо тж и оувъсивше завъсы златотканными и красотож въсъкож, тако въведошж въна. Онже чюномоу и великомоу црков номоу дѣлоу удивлъса. миссоценной оутвари почюдивса. и въистинбжіе жилище сщенное село се ес рекь, пакы възвратиса въ своаси.

ENERGY TERMETER SECTE de In Merchis Medit mac 115.

Codes = Les Semme 1, 5 S. 15.

ול ותלובות בשעות ובישים ליום ליום के जी जो है के जा स्थान का कार्य कि जी है के जी है कि जी क्षानेद्र कोद्र कोद्रकार कोद्राद कोद केलेक चं क्रेक्चरेयते.

F. 264 r. = Lee 65, 507, 16 ... tečia estečutovaj štijikov est estitenueto e t. i. THE THE PROPERTY AND THE COURT वे को क्रकोतका...

I 333

Existent trucker à un familie de l'ethics The design of the line of the BEEN THE PLENT DET- THIRDY DIRECT BANKS, ES DI-BECTATTS CTT MARKETA 33 BOX BE an har fu eine einementen. I dittemme ich be lige mine-

-र्येक स्टब्स्ट्राम्य स्टब्स्ट्रास्थ्याः स्टि BELLE DIRECTOR SIT SIT SET BOTH BOHET BARRE BOTHERS STORE THE PERSON PROGRESSION CONTRACTOR CONTRACTOR PROGRESSION P रकारती रा रंगसाधन राजनाती रंगन है र जन्मिस्तान कर राजन Programmers is the growing Me-APPENDISCUS.

A 115 of a are do error DETRE TIL THURTES TERRÍRIUM RE TRANSFOR BARRE BARRETON august ander with the same same in the contract of the contrac rat in kindle kalender karende ingener hombeler beit e bijgethe first of each emperoral the entitle Research as crysique -אתואיה את או אודה התבולים שונה ודה ודה וכן המציהנובל ב בדינשל THEM, SHEET, TECHNICA TO BE TO PROPERTY OF THE CARROLL ANDERS AND RECT EXCENS THE TWO MINISTERS WERE A TRANSPORT ANERO STATE STATE STATE STATE STATES AND SECOND CONTRACTOR CONTRAC

Лва другихъ межендаци хроники Синсона магистра и догомета CHETA-TAKE CHEMMENTA OTA DOMENTALO CEMACES MAITOTTAL HANGETOS въ Вінські випериторскій библіотекі в описаны — хоте не съ такою oto ea emoquallich, rhelden ist arlit ende barra chetosoform мополнения на помнентирания о той-же библютеки П. Ламбека 🗽

Coll. Supplem. CXXVI pag. 734 Fol 40 p. 2. et. Fol 41

<sup>1</sup> Adami Franc. Kolievi ad Petri Lamberii Commentariorum de Angusta Ribitotheca. Case. Vindebonensi libr VIII. Supplementarum Liber primus postlumus; Vindebonar 1790. Патуется объекновские по первоку болье прителян калько. Койке. Энду-

Συμεῶνος μαγίστρου καὶ λογοθέτου χρονικόν ἐφεξῆς συλλεγὲν ἐκ διαφόρων χρονικῶν καὶ ἰστοριῶν. ἀρχὴ μὲν ἀπό ᾿Αδάμ.

Ηαчало: 'Αδάμ γενόμενος ἐτῶν σλ΄ γεννα τὸν Σήθ.

Конца лѣтописи въ кодексѣ не достаетъ (est fine mutilus), но она достигаетъ (Fol. 103) 896 года и послѣднія слова его суть слѣдующія, сопоставляемыя нами съ текстомъ славянскаго Логооета (л. 209).

ήγαγε δὲ ὁ βασιλεὺς χόρην ἐχ τοῦ θέματος τοῦ ὀψιχίου ὡραιοτάτην πάνυ ὀνόματι εὐδοχίαν' στέψας χαὶ ἀναγορεύσας χαὶ γεῖμας αὐτὴν ἐξ ἡς ἐπαιδοποίησεν ἄῥὸεν παῖδα.

Приведе же цръ отроковицж страны опсикіискых пръкрасиж зъло, именемь Евдокіж. и степса и цр́цж нарече и пож А. из неж же роди сна.

Далъе Fol. 104 слъдуетъ другая компилятивная хроника, начальная часть которой была издана въ печати подъ именемъ хроники Полидевка (Поллукса).

Kollar. Supplem. CXXVII (pag. 737) Fol. 16.

ΒαΓπαβία: Είς τὴν κοσμοποιίαν ἐκ τῆς γενέσεως καὶ χρονικὸν ἐφεξῆς συλλεγὲν παρὰ Συμεῶνος μαγίστρου καὶ λογοθέτου ἐκ διαφόρων χρονικῶν καὶ ἰστοριῶν.

Начало: Θεός ὁ ἄχρονος τὸν δὲ τὸν Біть безлѣтный съмирь не сійи хόσμον πρότερον μὴ ὑρεστῶτα прѣжле въ лѣто привел сътвори, ἐν χρόνω παράγων ἐποίησεν ἐν въ пачало нбоу и земли. ἀρχη οὐρανὸν καὶ γην et cet.

Колларъ замѣчаетъ, что 1) это есть та самая хроника, которой дальнѣйшая часть, начинающаяся со Льва Армянина, была обнародована въ Парижской коллекціи въ 1665 году (Комбефисомъ) и что 2) это есть другой экземпляръ той же самой хроники, которую онъ описаль подъ № СХХVI; только здѣсь она начинается выше, да за то и оканчивается гораздо раньше, именно на исторіи Дарія Истаспа такими словами: πλούτου δὲ καὶ λαρύρων ἀπείρων ἐπλήρωσε. Если онъ правъ во второмъ нунктѣ, то несомнѣнно ошибается въ первомъ. Вышеприведенное мѣсто о третьемъ бракѣ царя Льва Философа читается въ печатномъ Симеонѣ магистрѣ слѣдующимъ образомъ:

τῷ τα ἔτει αὐτοῦ ἡγάγετο ὁ βασιλεὺς τρίτην έαυτοῦ γυναΐκα τὴν ἀπὸ τοῦ 'Οψικίου Εὐδοκίαν, στέψας αὐτὴν καὶ ἀναγορεύσας' ἥτις ἐξ αὐτοῦ γεννήσασα παῖδα ἐτελεύτησεν. ἀπέθανε δὲ καὶ γεννηθὲν παιδίον. Здѣсь обнаруживается довольно осязательная разница двухъ текстовъ. А выше мы указали уже на несогласіе выписокъ, сдѣланныхъ Гель-

церомъ изъ кодекса 1712, по которому издана Комбефисомъ хроника Симеона магистра, съ текстомъ славянскаго Логооета. По первому пункту: въ пользу тождественности по основному содержанію обоихъ вънскихъ списковъ Логооета свидътельствуеть и то обстоятельство, что начало одного и конецъ другаго одинаково повторяются въ славянскомъ текстъ хроники Логоеста. Сверхъ того мы можемъ прибавить и следующее. Тотъ же самый Гельцеръ въ своемъ капитальномъ сочиненій о первоначальной византійской хронографіи обратиль вниманіе и на Вѣнскій кодексъ № XCI. Koll. Supplem. CXXVII, и отмѣтивъ нѣкоторыя неточности въ описаніи Коллара (S. 57 Anmerk. 5), не имѣющія для насъ теперь особаго значенія, выставиль на видъ самымъ нагляднымъ образомъ тождество содержащагося здёсь текста не съ Парижскимъ 1712, а съ печатнымъ текстомъ Льва Грамматика (см. выписки на стр. 60—63—67 и примѣч. на стр. 74). Но тождество со Львомъ Грамматикомъ, какъ мы это видели выше и по причинамъ, которыя будутъ объяснены ниже, почти ручается и за буквальное сходство съ славянскимъ Логоостомъ. Приведемъ примъръ. гдъ текстъ взятъ Гельцеромъ прямо изъ Вънской рукописи.

Symeon. Logoth. S. 23 verso.

(Gelzer I S. 60).

Ό δὲ ᾿Αδὰμ.... θνήσκει κατ' αὐτὴν τῆς παραβάσεως ἡμέραν. χιλιονταετίας γὰρ τῆς τοῦ θεοῦ ἡμέρας ἐχούσης τὸ διάστημα, ἐννακόσια τριάκοντα μόνον ζήσας τελευτᾳ. τοῦ τον λέγεται πρῶτον εἰς τὴν γῆν, ἐξ ἡς ἐλήφθη ταφῆναι καὶ μνῆμα αὐτῷ κατὰ τὴν Ἱεροσολύμων γεγονέναι γῆν Ἑβραϊκή τις ἰστορεῖ παράδοσις μ. Τ. μ.

Слав. Логоо. Лист. 15.

Адам же.... скон'часа, оумерь въ самын прѣстжиленіа днъ. тысжща бо лѣ бжіа дне имащи шстоаніе, дева съ тъчіж и триде са лѣ поживь, скончаса сего глять пръва въ земла ш неж же възать бы погребена быти. и гробь его въ Іерлимьстъи быти земли, свреиское пѣкое повѣдъё писаніе.

Здѣсь же слѣдуетъ прибавить одно замѣчаніе относительно все того же знаменитаго Парижскаго кодекса № 1712, содержащаго цѣлый рядъ историческихъ произведеній—кромѣ хроники, признанной за Метафрастову, еще Льва Діакона и Михаила Пселла. Вслѣдствіе неясностей и неточностей описанія этого кодекса въ каталогѣ греческихъ рукописей Королевской библіотеки, составленномъ въ прошломъ столѣтіи Буавеномъ (и перепечатанномъ недавно Омономъ), въ

немъ, то-есть въ сборникѣ 1712, сверхъ всего прочаго предполагали присутствіе наряду съ изданною Комбефисомъ еще и другой хроники или иной редакціи тойже самой хроники съ именемъ того же магистра и логооета Симеона.

Такое представленіе составиль себі Ф. Гиршь, пока сказавшій последнее слово о хронике Метафраста; онъ много смущался мнимою небрежностью Комбефиса, который, предполагается, оставиль безъ вниманія столь важное обстоятельство-существованіе другаго текста того же произведенія въ бывшемъ у него подъ руками сборникъ. Вопросъ о точномъ составъ кодекса 1712 и насъ интересовалъ, и уже давно, именно въ 1883 году, мы успѣли разрѣшить его для себя довольно удовлетворительнымъ образомъ — при помощи одного изъ нашихъ младшихъ ученыхъ друзей Н. М. Бубнова, который доставиль намъ точное описаніе кодекса — въ письмѣ, помѣщаемомъ въ извлечени въ концъ нашей статьи въ видъ приложения. Поздиъе появилась вторая часть обширнаго изследованія Гельцера объ Африканъ и византійской хропографіи (Leipzig, 1885), гдъ сдъланы подобныя же, хотя болье краткія сообщенія о мнимыхъ двухъ полныхъ редакціяхъ хроники Симеона въ Парижскомъ сборникѣ (II р. S. 280). Дъло сводилось къ слъдующему: въ кодексъ № 1712, въ началь его, дъйствительно есть статья, принадлежащая къ древнему и первоначальному его составу и носящая следующее заглавіе:

Συμεών μαγίστρου καὶ λογοθέτου εἰς τὴν κοσμοποιίαν ἐκ τῆς γεννέσεως(sic) καὶ χρονικῶν(sic) ἐφεξῆς συλλέγειν(sic) ἐκ διαφόρων χρονικῶν τε καὶ ἰστορικῶν. Вверху надъ заглавіемъ красными буквами позднѣйшаго почерка написано: αὐτός ἐστιν ὁ μεταφράστης. «Это и есть Метафрастъ».

Но эта статья занимаеть всего семь листовъ и затѣмъ вдругъ обрывается; слѣдуетъ небольшая статья о построеніи храма св. Софіи, тоже принадлежащая къ первоначальному составу сборника, и уже за нею (№ 7) хроника, занимающая 254 листа, начинающаяся двустишіемъ:

> 'Αρχὴν μὲν 'Αδὰμ ἔσχεν βίβλος καὶ τέλος Τὸ πορφυρογέννητον εὐσεβὲς κράτος.

(Начало книги — Адамъ, а конецъ благочестивая держава Багрянороднаго).

Итакъ, хотя въ кодексъ 1712 и нътъ двухъ полныхъ редакцій хроняки Симеона магистра и логооета, но дъйствительно находится начало одной и полный тексть другой. При этомъ открывается слъ-

дующее весьма важное обстоятельство. Метафрасту въ надинсанномъ позинье заглавін приписанъ именно тоть самый тексть, которымъ начинается и славянская хроника Симеона. Отсюда можно заключить, что надписание Петербургской рукописи, происходящей изъ Сочавы: «сіа книга именем(в) Метафраств», не есть случайное и произвольное, а, въроятно, стояло въ томъ греческомъ оригиналь, съ котораго быль накогда (въ XIV стол.?) сдалань болгарскій переводь. Напротивъ, та хроника, которой до сихъпоръ приписывалось имя Метафраста, какъ автора, является на самомъ дъл анонимною. Тутъ выступаеть на видь обстоятельство, способное повести къ совершенному изміненію всей постановки вопроса о Симеоні Метафрасті, какъ авторъ хроники, потому что если одна не могла быть написана ранте конца Х въка (анонимная), то другая (Логооста) кончастся гораздо ранће, именно 948 годомъ, и если авторомъ одной не могъ быть первоначальный списатель житія св. Өеоктисты, сообщающій біографическія о себі данныя, относящіяся къ 904-910 годамь. когда онь быль уже вь зрылыхь лытахь, то другую этоть же списатель могъ составить, и не достигши возраста, близкаго къ столетнему. Однако, прежде чемъ строить на такомъ основанін какіе-либо дальныйшіе выводы. Слыхеть отмытить то явленіе, что въ венеціанскомъ Логоветь, а равно и въ одномъ изъ Вънскихъ, какъ мы видъли выше, начала, соответствующаго отрывку Парижскаго и началу Славянскаго, имма, оно почему-то опущено. Позволительна догадка, не составляла ли статья о міротоореніи, образующая это вступленіе, первоначально отдельную и самостоятельную статью. Въ такомъ виде и въ качествъ нъкотораго приложенія она встрычается въ греческихъ и славянскихъ спискахъ хроники Георгія Амартола.

Cm. ed. Muralt pag. 902-914.

Είς κοσμοποιίαν Συμεών Λογοδέτου έκ διαφορών χρονικών καὶ ίστο μών. Ήλη: Θεός άγρονος.

Сербская редакція Амартола въ автографическомъ изданіи Общества древней письменности (посліт логоветовскаго продолженія), листь 428 на оборотіт — до 431 об. «СЭ мирьсцімь сьтворени Сумец на магистра и логовета і различныхь літовникь и списателей». Нач. «Біб безлітный». Зато въ другихъ византійскихъ хроникахъ, съ различными именами составнтелей, но съ составомъ родственнымъ нашему славянскому Логовету, какъ и въ этомъ посліднемъ, статья О міромореніи, стоя въ началіт, тісно сливается съ остальнымъ текстомъ.

Такъ у *Өеодосія Мелитинскаго* (Theodosii Meliteni Chronographia ed. Tafel) pag. I.

У такъ называемаго *Полидевка* Ίουλίου Πολυδεύχους ίστόρια φυσιχή ed. Bianconi Bon. 1776.

У Льва Грамматика—начала не сохранилось, всл'єдствіе утраты листовъ въ рукописи, иначе мы и зд'єсь нашли бы тоже самое.

Касательно двустишія, которое стоить въ началѣ полной (анонимной) хроники въ Cod. Paris. 1712, нужно замѣтить, что, конечно, оно не соотвѣтствуеть содержанію хроники, простирающейся гораздо далѣе Константина Багрянороднаго; именно сей послѣдній въ двустишіи долженъ подразумѣваться. Двустишіе. новидимому, стало не на свое мѣсто. Отъ Адама до единодержавія (хράτος) Константина Багрянороднаго простирается именно та хроника Логоеета, которой обычное начало въ видѣ краткаго отрывка «на міротвореніе» помѣщено въ Cod. 1712 рапѣе.

Изъ всёхъ сопоставленій, которыя до сихъ поръ нами были сдёланы, могутъ быть выведены различныя заключенія, но для насъ пока важно только одно, служащее къ прочному установленію индивидуальности хроники Логооета. Славянская средне-болгарская рукопись не напрасно носитъ имя Симеона логооета, ибо и въ греческихъ рукописяхъ тоже самое произведеніе—хотя бы и въ пёсколько иныхъ изводахъ—обозначается именемъ того же автора. Славянская редакція особенно драгоціна тёмъ, что она заключаеть въ себі хронику Симеона въ цілости (не говоримъ пока о продолженіи), и притомъ въ переводі, который, по всёмъ признакамъ, сдёланъ съ подлинника, несравненно боліє исправнаго и близкаго къ первообразу, чёмъ вененіанскій поздній тексть.

#### II.

# Славянскій Логоветъ и хроника Георгія Амартола.

Итакъ, мы имѣемъ подъ рукою въ полномъ и осязаемомъ составѣ, хотя и въ славянскомъ переводѣ, до сихъ поръ неуловимую византійскую хронику Логоеета, изъ которой было взято продолженіе Георгія Амартола и еще многое другое посредственно или непосредственно. Если результатъ предшествовавшихъ сопоставленій ну-

ждается въ повъркъ, то путь, которымъ эта повърка должна направиться, очевиденъ. Мы должны отыскать слъды нашего Логоеста, то есть греческій тексть, соотвътствующій вполнѣ наличному болгарскому переводу, прежде всего въ тъхъ распространенныхъ и продолженныхъ редакціяхъ хроники Георгія Амартола, важнѣйшимъ образцомъ которыхъ служить извъстная компиляція, изданная подъ этимъ именемъ въ запискахъ С.-Петербургской Академіи наукъ Эд. Муральтомъ, въ свою очередь находящаяся въ болье или менье выясненномъ родствъ съ хрониками Льва Грамматика и Өеодосія Мелитинскаго: намъ придется и двъ послъднія привлечь къ сравненію. Нужно надъяться, что при этомъ, по дорогь, мы получимъ возможность точнье и проще, чъмъ до сихъ поръ дълалось, ръшить нъкоторые существенные вопросы византійской исторіографіи, касающієся происхожденія различныхъ редакцій хроники Георгія Амартола, а также отношенія къ ней произведеній Льва Грамматика и Өеодосія.

Припомнимъ, что переводный текстъ славянскаго логоеета кончается пом'вщенною при событіяхъ 948-ю зам'єткою: «до зде Симеона Логоветь есть творенье, а штэде другаго». Съ другой стороны, первоначальная и подлинная хроника монаха Георгія кончается 842 годомъ, возстановленіемъ иконопочитанія, и здісь-въ изданіи Муральта (рад. 721), согласно съ частію рукописей, стоить заметка: «до сихъ поръ хроника Георгія, а отсюда только Логовета». **Εως ώδε τὰ** γρονικὰ Γεωργίου, ἀπό τῶν ὧδε μόνον Λογοθέτου.—Βτ Παрижскомъ Коаленевомъ спискъ (№ 310), содержащемъ древивищий тексть хроники безг продолженія, естественно нельзя искать указанія на продолжателя, тамъ просто замѣчено: «здѣсь конецъ хроники» (τέλος ένταυθα του γρονικου). Βτ другихъ спискахъ встречаются относительно приниски другія отміны, напримірь — пропускъ слова «только» (μόνον), тоже имбющій, какъ увидимъ, свое значеніе. Затыть при событіяхъ 948 года въ греческомъ тексть продолженнаго Амартола въ изданіи Муральта (рад. 951) мы находимъ следующую отмътку: «слава Богу за все, аминь. Конеца и Логовету. Доба тф θεφ πάντων ένεχα. άμήν. Τετέλεσται χαί του Λογοθέτου. Итакъ, все продолжение Амартола отъ 842 по 948 годъ должно считаться прямо заимствованнымъ изъ хроники Логооета, которая и въ болгарскомъ переводъ кончается тъмъ же 948 годомъ и съ подобною же отивткою о достижении конца. Спрашивается, сходно ли это продолженіе съ переводнымъ текстомъ С.-Потербургской рукописи; и мы

можемъ отвѣчать, что за самыми мелкими стилистическими отмѣнами, легко объясняемыми произволомъ и небрежностью переписчиковъ, сходство будетъ полное и буквальное, что если гдѣ встрѣчаются въ греческомъ текстѣ Муральта добавленія или же пропуски, то они немногочисленны, да и не обширны. Однимъ словомъ, это — одинъ и тотъ же текстъ. Довольно будетъ немногихъ сопоставленій—изъ начала, средины и конца.

#### Слав. Логое. листь 174.

Въ пръвжа нела стых пость. посла же Өеоктиста Лигофеть на Крить. иже шех съ мнижьствомь мниго. и ратиж великож. ѕъли оубо оустраши Агарены. не мигжижа воемь его съпротивитиса. ващьшими ск и самь оустрашися и бъга са ыть.

#### Листъ 215 об.

Зра же Самона растжща цревж любовь на немь. съвъщавается съ великый постелщако Михаило Циривоно и творать писаніе на цръ. съписавшу и съставльшу е родиоу нотарю Самонину. прише же цръ въ великжа црквь обръте е на немже молашеса мъстъ въ митатори, и възта е.

#### Листь 253.

И понеже Бъмновъми образы хоще спти члка, остави и цръ Романа въ бъдж ненадежнж въпасти. ыко да тож оупъломждривса, и своа съгръщеніа разу-

# Hamartol. chr. ed. Muralt pag. 721.

Τῆ δὲ χυριαχῆ τῶν ἀγίων νηστειῶν, μετὰ τὸ γενέσθαι τὴν ὁρθοδοξίαν, ἀπέστειλε Θεόχτιστον τὸν Λογοθέτην, ὅς ἀπελθὼν μετὰ πολλοῦ πλήθους καὶ στόλου μεγάλου, σφόδρα μὲν ἐπτόησε τοὺς Ἁγαρηνοὺς ἀδυνατοῦντας ἔτι πρὸς τὴν στρατιὰν αὐτοῦ ἀνταγωνίζεσθαι, σφοδρότερον δὲ καὶ αὐτὸς ἐπτοήθη καὶ τὴν φυγαδείαν ἡσπάσατο.

## Pag. 793.

Όρων δὲ Σαμωνᾶς αὐξανομένην τὴν ἀγάπην τοῦ βασιλέως ἐπ' αὐτόν, βουλεύεται μετὰ μεγίστου κοιτωνίτου καὶ Μιχαὴλ Τζηρίθωνος: καὶ ποιοῦσι χάρτην πολυλοίδορον κατὰ τοῦ βασιλέως, γράψαντος καὶ συντάξαντος τοῦ 'Ροδίου νοταρίου ὄντος τοῦ Σαμωνᾶ. ἐλθὼν δὲ βασιλεὺς ἐν τἢ μεγάλῃ ἐκκλησία εὐρεν αὐτόν ἐν ῷ ηὕχετο τόπῳ εἰς τὸ μητατώριον καὶ ἦρεν αὐτόν.

## Muralt pag. 848.

'Επεί δὲ πολλοῖς τρόποις βούλεται ὁ θεὸς σώζειν τὸν ἄνθρωπον,
συνεχώρησε καὶ τὸν βασιλέα 'Ρωμανὸν ἀδοκήτω περιπεσεῖν συμφορᾶ,
ίνα δι' αὐτῆς σωφρονισθείς καὶ τῶν,

мъвь, спенію спобится. остави бо въстати нань сна его Стефана. мкоже иногда Авесали на Деда и ца своего.

οίχείων ἐν συναισθήσει παραπτωμάτων γενόμενος, σωτηρίας ἀξιωθή. Συνεχώρησε γὰρ ἐπαναστῆναι αὐτῷ τὸν υἰὸν αὐτοῦ Στέρανον ώσπερ ποτὲ Άβεσαλὼμ ἐπανέστη τῷ οἰχείψ πατρὶ τῷ μεγάλψ Δαυίδ.

Это относится уже къ последнимъ годамъ царствованія Романа Лакапина, смертію котораго одинаково кончаются соотв'єтствующіе отдёлы въ славянскомъ логооете и въ первомъ продолжени (Муральтова) Амартола. Последнія слова передъ заметкою объ окончаніи творенья логовета въ греческомъ: 'Рωμανός βασιλεύς έν τη πρώτη νήσφ τελευτά και το σώμα αυτού εν τη πόλει διακομισθέν εν τη αυτού апетебу µочу; а въ славянскомъ: Шть же ею (= Pomanъ) въ Протъ островь оумры и тако коегожо и сждь постиже. Туть есть нькоторое различіе въ редакціи, и нужно зам'єтить, что оно начинается нъсколько выше, касаясь трехъ страницъ (849 — 851) въ изданіи Муральта. Въ славянскомъ есть нѣчто такое, чего нѣтъ въ греческомъ, и на оборотъ. Происхождение этой обоюдной разницы, однако, легко объяснить. Болгарскій тексть уже находится подъвліяніемъ того источника, который даль матеріаль для продолженія хроники Логооста отъ смерти Романа Лакапина (-единодержавія Константина) до Романа Діогена. Какъ будто составитель компиляціи, взявъ въ руки новое сочинение для продолжения прерваннаго повъствования, замётиль, что онъ можеть воспользоваться имъ и для дополненія заканчиваемой хроники Логооета. Какой это быль источникь, мы покажемъ ниже. Повидимому, нъчто подобное произошло и въ греческомъ текстъ продолженнаго Амартола. § § 1 и 2 на стр. 848 и 849 (изданія Муральта), относящіяся уже къ правленію Константина Багрянороднаго и не имъющія соотвътственнаго текста въ славянскомъ Логоость, едва ли принадлежали первоначальному оригиналу и, повидимому, вставлены изъ другого источника составителемъ Московскаго синодальнаго текста.

Теперь обращаемся назадъ—къ первой половинъ хроники Амартола, то есть, къ той ея части, которая собственно одна и должна бы носить это заглавіе и которая, начинаясь съ сотворенія міра или съ Адама, оканчивается 842 годомъ. Въ настоящее время—преимущественно трудами нъмецкихъ византинистовъ, Ф. Гирша и де-Боора, достаточно разъяснено, что печатный текстъ Амартола въ изданіи

Муральта 1), основанный на одной только позднёйшей рукописи (Moсковской синодальной) вовсе не представляеть первоначальной и подлинной редакціи монаха Георгія, что эта последняя скоре заключается въ двухъ Коаленевыхъ спискахъ (Парижской національной Библіотеки) № 305 и 310 и родственныхъ имъ (Ватиканскомъ 153 и пр.), которые гораздо древите, но Муральтомъ почти не были привлечены къ делу. Полнаго сличенія до сихъ поръ не сделано, однако, отдъльныя частныя сопоставленія показали, что въ древнійшихъ спискахъ, содержащихъ, какъ Коаленевы, одного только собственнаго Георгія безъ продолженій, составъ текста нісколько иной, характеризующійся сравнительною скудостію фактическаго свётскаго содержанія при полноть элементовъ церковно-обличительныхъ, что, следовательно, въ позднъйшихъ редакціяхъ, подобныхъ Синодальной, излишества должны быть объясняемы дальнъйшими наслоеніями путемъ интерполяціи. Но откуда ведуть свое происхожденіе зам'вченные въ разныхъ мъстахъ вставки, ихъ происхождение и принадлежность, это до сихъ поръ оставалось совершенно темнымъ, хотя на настоящій следъ уже должна была наводить известная намъ заметка (подъ 842 годомъ) Московской Синодальной рукописи, воспроизведенная въ изданіи Муральта. Если о продолженіи съ 842 по 948 годъ тамъ выражено, что оно составляеть исключительную собственность Логовета, то по противоположности намъ внушается представленіе, что предыдущее изложение принадлежить Логовету уже не вполив, а отчасти, принадлежить не только ему, не ему одному, но еще другому. Понятно, что наибольшая доля должна считаться достояніемъ того главнаго автора, котораго имя поставлено въ заглавін и повторено въ послесловной приписке. Однимъ словомъ, заметку: «до сихъ поръ хроника Георгія, а отсюда — томко Логооста» следовало въ полномъ выраженіи толковать такъ: «до сихъ поръ простирается (сводная) хроника Георгія и Логовета, а отсюда начинается тексть одного Логооета». Сотрудничество между двумя писателями, жившими на разстояніи болье стольтія, совсьмъ не мыслимо, сльдовательно-возникало бы предположение о поздибищей обработки древибищаго автора при помощи поздитишаго. Препятствие къ выяснению вопроса заключалось въ томъ, что въ точности не быль известенъ собственный цельный

<sup>1)</sup> Изданіе Парижское, перепечатанное съ нѣкоторыми улучшеніями въ Боинскомъ собраніи, въ счеть не идеть—уже потому, что почти вся первая половина въ немъ опущена.

составъ хроники Логоеета, помимо той ея части, которая воспроизведена въ продолжени къ Георгію. Догадка о томъ, что та хроника Логоеета, которая доставила въ позднѣйшей компиляціи продолженіе къ Амартолу имѣла свое независимое начало, совпадавшее по задачѣ и содержанію съ собственною хроникою Георгія Амартола, то есть равнымъ образомъ заключала обозрѣніе событій отъ сотворенія міра до возстановленія иконопочитанія (и потомъ далѣе), только вскользь была высказана — кажется, однимъ Гиршемъ — на основаніи случайнаго единичнаго наблюденія, при томъ ошибочно истолкованнаго 1).

Теперь мы можемъ говорить объ этомъ съ уверенностью, такъ какъ имбемъ въ рукахъ хотя и переводный, но полный текстъ доселб загадочной хроники Логоеста, въ которомъ находимъ и первоначальную ея часть. Какъ же мы воспользуемся нашею находкою и нашимъ болъе выгоднымъ положениемъ? Не заходя слишкомъ далеко и не уклоняясь отъ своей ближайшей задачи, мы просто постараемся показать, что тъ добавленія и вставки, какія отмъчены нашими предшественниками въ печатномъ текстъ Амартола противъ болъе древнихъ рукописных редакцій, могуть быть сведены въ большей части случаевъ къ заимствованіямъ изъ хроники Логоеета. Для удобства читателей, которые будуть имёть предъ собою изданіе Муральта, мы держимся последовательности изложенія въ книге, не стесняясь хронологическимъ порядкомъ появленія въ світь отдільных изслідованій. Но прежде чёмъ перейти къ этому своду, мы должны отметить одинъ случай, когда въ самомъ изданіи Муральтомъ хроники Георгія по Московско-синодальному списку указана на основаніи рукописной отметки на поле принадлежность известной части текста Логовету. Именно: при § I въ главъ о рождении Монсея (ed. Muralt pag. 80)

<sup>1)</sup> Hirsch, Byzantin. Studien S. 54. Въ началѣ исторів Михаила III находится ссылка при уноминавіи болгарскаго вождя Кордила въ такомъ смыслѣ, что о немъ уже прежде была рѣчь (ххдос ἐхεισε προεγράφη: «шкоже тамо прѣдь написасе»): но на самомъ дѣлѣ въ изложенів царствованія Өеофила, гдѣ бы слѣдовало предполагать первое уноминавіе, совсѣмъ его не обрѣтается—ни въ краткой редакціи Амартола, ни въ распространенной. Гиршъ догадывался, что ссылка перешла изъ хроники Логоеета и тамъ имѣла свое основаніе, то есть, что въ ней, въ отдѣлѣ о беофилѣ, дѣйствительно была рѣчь о Кордилѣ. Однако, славянскій переводный текстъ не оправдываетъ такой догадки: о Кордилѣ тамъ ничего не говорится. Да и самой ссылки на предыдущее въ соотвѣтственномъ мѣстѣ правленія Михаила въ (славянскомъ) Логоеетѣ мы не находимъ. Вѣроятно, тутъ нужно видѣть слѣдъ особаго спеціальнаго источника, который былъ подъ рукою какъ Логоеета, такъ и позднѣйтыего компилятора, распространявшаго хронику Амартола: была то исторія Василія Македонянина.

стоить glossa marginalis: τοῦ Λογοθέτου. До сихь поръ на это замѣчаніе не обращали вниманія, а для насъ оно, очевидно, можеть быть первою повѣркою тождественности славянскаго Логовета съ тѣмъ греческимъ, который послужиль для дополненія хроники Амартола. Слѣдующее сопоставленіе наглядно убѣждаеть въ этомъ тождествѣ:

Chron. Hamart. ed. Muralt

pag. 80.

Τῷ δὲ δευτέρφ ἔτει τῆς τοῦ Ἰσραὴλ ἐν Αἰγύπτφ παροιχίας ἰερογραμματέα δεινόν προειπεῖν [φησίν: Leo Gramm.], ὅτι τὸ τιχτόμενον παιδίον ἐν τῷδε τῷ χρόνφ τοῖς Ἑβραίοις τὴν Αἰγυπτίων χαταλύσει βασιλείαν, χαὶ διὰ τοῦτο Φαραὼ προσέταξε φονεύειν τὰ τιχτόμενα τῶν Ἑβραίων παιδία.

Слав. Логоветъ л. 25.

Вътоже второе лѣто Ізраева въ Египеть прѣселеніа, злыкнижнику нѣкоему прорещи гаеть. мко ражажщееса отроча въ едекое лѣто въ Евреих, египетское разорить цътво. и сего ради фараонь повелѣ оубивати раждажщавса ситрочата въ жидсивохь.

Къ сожальнію, подобныя указанія именно на заимствованія изъ Логооета не повторяются въ рукописи или же они не воспроизведены издателемъ, и потому приходится обращаться къ косвеннымъ наблюденіямъ, опираясь на изследованія, какъ сказано, новыхъ ученыхъ. На первомъ мъсть должна быть поставлена статья К. де-Боора (de Boor) въ Byzantinische Zeitschrift Крумбахера II Bd (1893): Römische Kaisergeschichte in byzantinischer Fassung: II. Georgius Monachus — Leo Grammaticus. Для своихъ цёлей онъ дълаетъ многочисленныя сопоставленія первоначальной краткой редакціи Георгія, какъ она возстановляется по древнъйшимъ спискамъ, съ позднъйшею распространенною: при этомъ представителемъ второго разряда онь береть на сей разъ пе тексть Муральта, а другой, тоже рукописный.

Первоначальная редакція: de Boor. 5. 6.

Μετὰ δὲ Ἀντωνῖνον ἐβασίλευσε Μαχρῖνος ἔτη δ' καὶ ἐσφάγη ὑπὸ Ἀντωνίνου.

Распространенная редакція: Ср.

Mur. p. 352. Μετὰ δὲ ἀΑντωνΐνον τὸν ΚαράСлав. Логооетъ, л. 59. Макринь цртвова лъто а и миа καλον έβασίλευσε Μακρίνος έτος α' μηνας β'. Ευτυχιανός δέ τις παραλαβών τόν "Αβιτον ώς Άντωνίνου όντα υίὸν μοίχειον περιτέθεικε διάδημα καὶ αυτοκράτορα άνηγόρευσεν καὶ δους χρυσίον τοῖς στρατιώταις άντηρε καὶ συνέβαλε πόλεμον μετὰ Μακρίνου. καὶ ἡττηθείς Μακρίνος έφυγε καὶ ἀπεσφάγη μετὰ τοῦ υίοῦ αὐτοῦ.

(Επαγασαπь): Πервон. редакція. Μετὰ δὲ Μαχρΐνον ἐβασίλευσεν Άντωνΐνος ὁ Γάλβας ἔτη δ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ Άλεξάνδρου.

Распространенная редакція:

Cp. Muralt pag. 353.

Μετὰ δὲ Μαχρίνον ἐβασίλευσεν ἀντωνίνος (Mur.: 'Αβίτος) ὁ 'Η λιογάβαλος ἔτη γ΄ μῆνας θ΄. Οὐτος γυναιχώδης ῶν, τοσοῦτος ἡν πρός τὸ τῆς ἀσελγείας πάθος χαχῶς διαχείμενος, ὥστε χαὶ 'Ιεροχλέα ἔννομον αὐτοῦ ἀνδρα ποιῆσαι [ὡς δέ φησι Δίων ὅτι αὐτὸς τὸν ἰατρὸν ἡντιβόλει διφυῆ αὐτὸν δι' ἐντομῆς ἐμπροσθίου τῆ τέχνη ποιῆσαι] ὅς διὰ τὰς ἀχαθαρσίας αὐτοῦ [χαὶ μιαρὰς ἀχολασίας] ἐσφάγη χαχῶς τὸ ζῆν ἀπορρήξας, χαὶ ἐβασίλευσεν ἀντ' αὐτοῦ 'Αλέξανδρος ὁ τούτου ἐξάδελφος.

(Александръ Северъ): Первоначальная редакція.

Μετὰ δὲ 'Αντωνῖνον ἐβασίλευσεν 'Αλέξανδρος ὁ Μαμαίας ἔτη ιγ', καὶ ἐσφάγη σὺν τῆ μητρὶ αὐτοῦ Μαμαία ἐξ ἐπιβουλῆς Μαξιμίνου στρατηγοῦ.

б. Евтихіан' же нѣкто пріемь Авита мко Антонинова сжща сна ш посанице, възлажи емб діадимж и самодръжца его нарече. и давь злато вое състави брань съ Макриномь. и побѣжень бывь Макринь побѣже. и заклань бы съ снавы свалими.

Слав. Логоветъ, л. 59—59 об. Пртво Авитово Копіла Андонинова. Авіт' же цртвова г льта и и міть б. Съи женолюбивь бъ вел'ми ізко<sup>ж</sup> и Ираклеа оузакопена

мжжа сътворити себъ.

(Замѣтки изъ Діона — нѣтъ). заклань бысть нечисто ради своих, злѣ Ѿ житіа исчезнжвь и въцариса Аледандрь братуча его.

Распространенная редакція.

Μετὰ δὲ 'Αντωνῖνον τὸν 'Ηλιογάβαλλον ἐβασίλευσε 'Αλέξανδρος ὁ Μαμαίας ἔτη ιγ΄ μῆνας η'. ἐπὶ αὐτοῦ γέγονε λιμὸς ἐν 'Ρώμη, ὥστε καὶ κρεῶν αὐτοὺς ἀνθρωπίνων ἄψασθαι. οὐτος ἐκστρατεύσας κατὰ Περσῶν ἡττήθη κατὰ κράτος καὶ καταφρονηθεὶς ἐσφάγη καὶ προεβάλοντο οἱ στρατιῶται Μαξιμῖνον. Μαμαία δὲ ἡ 'Αλέξάνδρου μήτηρ θεοσεβὴς [ὡς φησιν Εὐσέβιος] ἐτύγχανε καὶ τὸν 'Ωριγένην ἐν 'Αντιοχεία διατρίβοντα μετεπέμψατο πρὸς ἐαυτὴν τοῦ διδαγθῆναι τὸ κατὰ Χριστὸν μυστήριον. Слав. Логоветъ, л. 59 об.

Александръ Мамен цртвова лё гі и мір й. при том же бы гла въ Рим им и маса члчкаа сънксти и . Съи в шевавь на Пер'сы, побъждень бысть крыпцк и небръжень бы заклань бы ш Персь. и избрашж вое Мазимина. Мамеа Алезандрова мти, богочтива бъ. и Оригена въ Антіохіи живжща приведе къ себъ, еже наоучитиса ш него Хёт тайнъ.

Много лѣть ранѣе тоть же германскій ученый, которому византійская исторіографія уже очень многимь обязана и оть котораго есть основаніе ожидать настоящаго критическаго изданія хроники Георгія Амартола, де-Воог, напечаталь въ одномь юбилейномъ изданіи небольшую статью подъ заглавіемъ «Zur Kenntniss der Weltchronik des Georgios Monachos» 1). Здѣсь произведено сличеніе болѣе древнихъ рукописныхъ текстовъ хроники Амартола съ печатнымъ изданіемъ Муральта для небольшого періода времени, обнимающаго три царствованія Льва І-го, Зинона и Анастасія. Въ текстѣ Муральта опять оказываются значительныя вставки, происхожденіе которыхъ не могло быть точно угадано de-Воог'омъ, но которыя, на основаніи всего предыдущаго, мы заранѣе готовы приписать Логофету.

Производимъ повѣрку. Вотъ первоначальная редакція.

- 1) Μετά δὲ Μαρχιανὸν ὲβασίλευσε Λέων ὁ μέγας ἔτη ιη΄ καὶ ἀπέθανε δυσεντεριαχῶς.
- 2) Έρ' οὐ σημεῖον ἐφάνη ἐν τῷ οὐρανῷ νεφέλη σαλπιγγοειδης ἐπὶ ἡμέρας μ΄ καὶ ἔβρεξε σποδόν ἐν Κ. Π. σπιθάμης τὸ πάχος τῶν νέφων πυρακτούντων καὶ πάντες ἐλιτάνευον λέγοντες, ὅτι πῦρ ἡν καὶ τῇ φιλανθρωπία τοῦ θεοῦ ἐσβέσθη.

<sup>1)</sup> Historische Untersuchungen Arnold Schaefer zum fünfundzwanzigjährigen Jubilaeum gewidmet. Bonn, 1882.

- 3) Ζωγράφου δέ τινος γράψαι τον Χριστον καθ' όμοιότητα τοῦ Διὸς τολμήσαντος π τ. д.
  - 4) Ο δε θετος Γεννάδιος Έλευθερίφ τῷ μάρτυρι Η Τ. д.
- 5) Έφ' οὐ (Ζήνωνος Coisl. 305) Γεννάδιος Κ-πόλεως κατελθών εἰς τὸ θυσιαστήριον προσεύξασθαι καὶ ἰδών φάσμα δαιμόνιον, ὁ καὶ ἐπιτιμήσας ἤκουσε κράζοντος, ὡς αὐτοῦ μὲν ζῶντος ἐνδίδωσι, ὕστερον δὲ κρατήσει τῆς ἐκκλησίας καὶ πολλὰ δεηθεἰς Γεννάδιος τῷ θεῷ μὴ τὴν ταραχὴν ὄψεσθαι τῆς ἐκκλησίας, μετ' ὀλίγον ἐτελεύτησεν.
- 6 = 10 y Myp.) Καὶ Δανιὴλ ὁ θαυμάσιος ἐχ τῆς μάνδρας ἐλθὼν Συμεῶν ἐν τῷ ᾿Ανάπλῳ ἐπέβη τῷ στύλῳ.

Второй, третій, четвертый и пятый параграфы составляють исконную собственность Амартола. Распространенная редакція, кром'є мелких стилистических отступленій, отличается во-первых бол'є полнымь изложеніемь обстоятельствь восшествія на престоль Льва вы начальной глав'є, и зат'ємь вставкою четырехь главь (кром'є шестой—очень небольшихь) посліє пятой—между Геннадіемь и Даніиломь. Какъ это было выше зам'єчено относительно Римской исторіи ІІІ в'єка по Р. Хр. (времени Северовь), видоизм'єненныя и вставочныя главы им'єють точное буквальное сходство съ славянскимь Логофетомъ.

Muralt. Chron. Georg. Hamart. pag. 510. 511. 512.

- 1) Μετὰ Μαρχιανὸν ἐβασίλευσε Λέων ὁ μέγας ὁ Μαχέλλης ἔτη τη. καὶ ἀπέθανε δυσεντεριάσας, ὅν ἡ σύγχλητος προεβάλετο διὰ τὸ αὐτοῦ ὁρθόδοξον, ᾿Ασπαρος καὶ ᾿Αρδαβουρίου βουληθέντων κρατῆσαι τῆς βασιλείας, ᾿Αρειανοὺς ὅντας, ἡ σύγχλητος οὐκ ἐδέξατο, οὕσπερ καὶ ὁ βασιλεὺς ὁρῶν μὴ ὁρθῶς ἔχειν πρὸς αὐτὸν, ἀνείλεν αὐτούς καὶ ἐκ τότε ἐκλήθη Μάκελ ὅ ἐστι ῥωμαϊστὶ ὁ σφαγεύς.
- 6) Έπι Λέοντος Άνατολίου τελευτήσαντος, Γεννάδιος προεχειρίσθη πατριάρχης: προεβάλετο δὲ Μαρχιανὸν οἰχονόμον, τῆς τῶν Καθαρῶν

Слав. Логооеть л. 87—87 об. Цртво Лъва великааго.

Лъвь великыи Макеліе, цртвова лё иі. добродетели его ради и правоверіа, поставлень бывь Аспаров и Ардавуремь. сима бо въсхотевшема цртво преати, не да синглить. зане б'еста аріанина. шже цръ Лъвь видевь не имаща правж верж. нж въсе именіе по свол область хотлица иметя оубі ш..... Макель же зовется гръческы заколичь.

Л. 88—88 об. Анатолію же при Лъвъ скончавшуса, поставлень бы Генадіе патріархь. постави же Маркіана иконома. Ж каварскых

ὄντα θρησκείας, είς δὲ τὴν ἐκκλησίαν μετελθόντα Η Τ. Д.

- 7) Έπὶ τούτου, Στούδης ἔχτισε τὸν ναὸν τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ προδρόμου χαὶ μοναχούς ἐχ τῶν ἀχοιμήτων ἐγχατέστησε.
- 8) Καὶ τὸ τοῦ προφήτου Ἐλισσαίου σῶμα μετετέθη ἐν Ἁλεξανδρεία ἐν τἢ μονἢ Παύλου τοῦ λεπροῦ [λεπρὸν γὰρ ἰάσατο, λεπρὸν ἐποίησε καὶ εἰς τὸ τοῦ λεπροῦ] ἐτέθη.
- 9) Και τὰ λείψανα τῆς ἀγίας 'Αναστασίας κατετέθη ἐν τῷ ναῷ αὐτῆς.
- 10). Καὶ Δανιἡλ ὁ θαυμάσιος Η Τ. Л.

сжщаго въры и пристжплъща же къ пркви, и т. д.

При Лъвъ Стоудіе больринь създа црко стто Ішанна, и мнихы ш неоусъпнааго тж насели. При семь тъло пррка Елисеа прънесено бы въ Александріж, и въ обитъли Павла прокаженаго полижиса.

И мощи стых Анастасіж принесошись и положиши въ храм'в еж.

§ 11 принадлежить подобно предыдущему первопачальному тексту, а § 12: ἐπὶ αὐτοῦ Ἰσοκάσιος κοαίστωρ ἔλλην διαβληθείς и т. д. опять вставной, заимствованный изъ Логооета.—При том'жде Исокасіе киесторь оклеветань бывь — гако елинь, и т. д.

Такой же точно составъ можеть быть обнаруженъ и относительно царствованій Зинона и Анастасія, разсмотрѣнныхъ de-Boor'омъ.

Еще въ 1852 году покойный византинистъ Тафель въ пробномъ опытѣ изданія хронографіи Өеофана і) (что послѣ было вполнѣ осуществлено де-Бооромъ) напечаталь впереди основного текста отрывки изъ Георгія Амартола и Льва Грамматика, относящіяся къ царствованіямъ Фоки и Ираклія (начало VII-го вѣка). Текстъ Георгія, заимствованный изъ одной Вѣнской рукописи, хотя и очень сходенъ здѣсь съ изданнымъ позднѣе Синодально-Московскимъ (1861 г.), все-таки представляетъ отмѣны, указывающія на краткую и болѣе первоначальную редакцію. Прибавками въ Синодальномъ спискѣ (въ изданіи Муральта) оказывается, между прочимъ, слѣдующее:

<sup>1)</sup> Theophanis chronographia. Probe einer neuen kritisch-exegetischen Ausgabe von G. L. Tafel: Sitzungsber. der philos.-histor. Classe der (Wiener) kaiserlich. Akademie der Wissensch. IX. Bd. S. 21 u. f.

## Начало правленія Ираклія у Тафеля (S. 26).

Μετὰ δὲ Φωχᾶν ὲβασίλευσεν Ἡράχλειος ὁ μέγας ἔτη λ΄. Ὁν Σέργιος ὁ πατριάρχης καὶ ἡ σύγκλητος μετὰ παντός τσῦ λαοῦ ἀνηγόρευσε βασιλέα ἐν τῆ μεγάλη ἐχκλησία. ᾿Απὸ δὲ τῆς ἐχκλησίας παραλαβόντες αὐτόν, εὐφημοῦντες, χροτοῦντες, δοξάζοντες, εἰς τὰ βασίλεια εἰσήγαγον.

Вибсто того у Мурамта (рад.

564) читаемъ:

Μετά Φωκαν έβασίλευσεν Ἡράκλειος ἔτη λ΄, δν Σέργιος ὁ πατριάρχης στέψας ἐν τῷ εὐκτηρίῳ τοῦ 
ἀγίου Στεφάνου ἐν τῷ παλατίῳ —
ἐστέφθη δὲ ἄμα αὐτῷ καὶ ἡ μεμνηστευμένη αὐτῷ Εὐδοκία Αὐγοῦστα—
τοῖς στεφάνοις τοῦ γάμου ὁμοῦ 
αὐτοκράτωρ καὶ νύμφιος ἀναδειχθεὶς, 
ἀναγορευθεὶς καὶ ἐν τῆ μεγάλη 
ἐκκλησίᾳ ὑπό παντός τοῦ λαοῦ βασιλεύς. ᾿Από δὲ τῆς μεγάλης ἐκκλησίας αὐτόν παραλαβόντες, εὐφημοῦντες, κροτοῦντες, δοξάζοντες εἰς 
τὰ βασίλεια εἰσήγαγον.

Слав. Логов. листъ 112. об.

Иракліе великый пртвова лё л. степсань бывь Сергіемь патріар-хо въ стемь Стефант въ дворт. степсана же бъ копно съ нимь и обржчница его Флавіа. мже и наречена бъ Евдокіа Августа, и втици брачними втичань бывь, въкупт самодръжець и жени показаса, наречень бывь и въ велицти пркви ш въсего синклита и людіи прть. съпосптываще же си — зать Фшчинь... (далте портреть Ираклія).

Очевидно, что здісь, въ распространенномъ греческомъ изложеніи, произведено сліяніе (контаминація) обоихъ текстовъ, что первоначальный Георгій дополнень изъ Логовета: явленіе, которое можетъ быть просліжено и въ другихъ містахъ—какъ въ исторіи Ираклія, такъ и во множестві послідующихъ статей.

§ 11 (стр. 567 Mur.) совсёмъ отсутствуеть въ Вёнскомъ оригиналё Тафеля, но онъ можеть быть отысканъ въ (славянскомъ) Логоестё; изъ этой последней хроники онъ, конечно, и внесенъ въ распространенную редакцію Амартола.

Не останавливаясь болье на времени Ираклія, обращаемся прямо къ періоду иконоборства и къ концу собственной хроники Амартола. Въ изследованіи Ф. Гирша (Byzantinische Studien S. 13—14) отмечена поразительная разница между однимъ изъ Коаленевыхъ списковъ (№ 310), представляющимъ первоначальную редакцію хроники Георгія и Московскимъ Синодальнымъ спискомъ, воспроизведеннымъ у Муральта въ изложеніи царствованія Өеофила. Изъ двадцати девяти главъ, посвященныхъ этому царствованію въ Московской Синодаль-

ной и родственныхъ съ нею рукописяхъ, въ древнъйшемъ Коаленевомъ спискъ, который тоже не стоитъ уединенно, не досчитывается цълыхъ 25 главъ и всъ сообщенія ограничиваются четырьмя главами. Очевидно, что только эти послъднія должны считаться принадлежащими первоначальной редакціи подлинника, а все остальное есть позднъйшее дополненіе, интерполяція. Откуда взято это дополненіе?

Такъ какъ мы теперь имѣемъ полную хронику Логоеета, хотя и въ славянскомъ только переводѣ, то и должны, на основани вышеозначенныхъ намековъ, прежде всего сюда направить свои поиски. Оказывается слѣдующее: того, что въ хроникѣ Амартола первоначально, въ славянскомъ Логоеетѣ того нѣтъ, а всѣ двадцать пятъ вставочныхъ главъ читаются въ немъ буквально.

Первоначальныя главы мы отмѣчаемъ знакомъ +.

- G. Ham. Muralt p. 699 и сл.
- 1) † Θεόφιλος έβασίλευσεν ἔτη ιβ, ὁ νέος Βαλτάσορ καὶ παραβάτης καὶ θεομισὴς καὶ τῶν ἀγίων εἰκόνων ὑβριστὴς καὶ καθαιρέτης καὶ βέβηλος.
- 2) Ἡ δὲ μήτηρ αὐτοῦ Εὐφροσύνη, ἀποστείλασα ἐν πᾶσι τοῖς θέμασιν ἤγαγε χόρας εὐπροσώπους πρὸς τὸ νυμφοστολῆσαι Θεόριλον π τ. μ.
- 3) † Έφ' οὐ καὶ πρός τὴν πατρίδα καὶ πόλιν αὐτοῦ τοῦ ἀλιτηρίου τυράννου μετὰ πολλῆς δυνάμεως Σαρακηνοὶ παραγενόμενοι Η Τ. Α.
- 4) Τούτω τῷ μισοθέω μᾶλλον εἰπεῖν ἡ Θεοφίλω προσέφυγε Θεόφοβος ὁ Πέρσης ἄμα τῷ πατρὶ αὐτοῦ μετὰ Περσῶν χιλιάδων ιδ΄, οῦς διένειμεν ἐν τοῖς θέμασι, κατασκηνώσας καὶ εἰς τούρμας ἀποκαταστήσας, αὶ μέχρι τοῦ νῦν λέγονται τοῦρμαι

Слав. Логоо. 161 л. об. Өеофиль спь его цртвова лё ыб.

Мти же его Ефросина пославши въсл страны, приведе отроковица пръкрасны, еже оуневъстити сна своего и т. д.

(163 л.) Къ сему же Өеофилу прибъже Өеофовь персънинь сам же и ощъего, купно съ дітысащъ Персь. ихже раздъли съ, по мъсто въселивь, и на турмы оустрочивь. аже и до нит зовятса турмы перскыл. самого же Өеофилу

Περσών αὐτόν δὲ τὸν Θεόφοβον εἰς ἀδελφὴν Θεοδώρας Αὐγόυστης γαμ-

- 5) Φιλόχοσμος δὲ ὧν ὁ αὐτὸς Θεόφιλος χατεσχεύασε διὰ τοῦ ἄρχοντος τοῦ χρυσοχοείου Η Τ. Д.
- 6) Δικαιοσύνην τε κοσμικήν προσποιούμενος **H** T. **J**.
- 7) Οὐτος Ἀλέξιον τὸν Ἀρμένιον, ἡ ἐπικλὴν Μωσηλὲ, ἀνδρεῖον ὅντα καὶ ρωμαλέον π τ. д.
- 8) Έν δὲ τῷ μεταξύ τεθνηχυίας Μαρίας, τῆς πεποθημένης τῷ βασιλει θυγατρός.

**Нъть** нужды далье продолжать сличеніе. фова за сестрж Өегеры црцж зать оустрои.

Красолюбив же съи Өеофиль, сътвори съ началникомь златарскый и т. д.

Правж же люскжа притваръж себъ и т. д.

(164 л.). Съ Аледіа Армінина, еже біз ему пореклю мусилен. храбра сжіца и силна.

Межо же сн<sup>2</sup> оумершин Марін възлюбленти дъщери превтит. д.

Для доказательства того положенія, что дополненія въ позднихъ редакціяхъ Амартола ведуть свое происхожденіе изъ другой родственной по содержанію хроники, хроники Логооста, приведенныхъ сопоставленій, полагаемъ, вполит достаточно. Но если бы мы задались мыслію возстановить ціликомъ первоначальное твореніе Георгія путемъ исключенія изъ печатнаго изданія хроники Амартола всего близко до тождественности сходнаго съ Логооетомъ, то подверглись бы опасности большихъ ошибокъ. Дело въ томъ, что и въ первоначальном Амартоль, ранье чымь въ него внесены были дополненія изъ Логооета, были мъста близко родственныя съ текстомъ этого последняго. Такъ, напримъръ, разказъ о времени Ираклія въ Вънской рукописи Тафеля, представляющей, повидимому, нераспространенную редакцію Амартола, за исключениемъ немногихъ мъстъ, имъстъ бросающееся въ глаза сходство съ противопоставляемымъ текстомъ Льва Грамматика, а следовательно, нужно предполагать, и съ текстомъ Логоеета. Прибавимъ здёсь два замъчанія. Благодаря разнымъ благопріятнымъ обстоятельствамъ и чрезвычайно любезному отношенію управленія Парижской національной библютеки къ русскимъ ученымъ учрежденіямъ, пишущій эти строки уже

<sup>1)</sup> Замѣчаніе о турмахъ, учрежденныхъ при Ософилѣ, что они и доссью сохраняютъ свое первоначальное названіе, было бы страннымъ со стороны Георгія монаха, который самъ былъ современникомъ Ософила. На другія подобныя мѣста указалъ Гиршъ: Вуzant. Stud. S. 15.

давно имълъ возможность здъсь въ Петербургъ сличать оба Коаленева списка № 305 и 310 съ печатнымъ изданіемъ Муральта. Впоследстви еще боле полное и тщательное сличение кодекса 305 съ нашимъ академическимъ изданіемъ было сділано подъ нашимъ наблюденіемъ г-номъ Круглымъ для Императорскаго Общества древней русской письменности ради предположеннаго печатного изданія сербской редакціи славянскаго перевода Амартола, такъ какъ сія последняя, по нашему убъжденію, воспроизводить именно этоть самый греческій тексть кодекса 305. Мы не имели въ виду излагать здесь результаты нашего изученія парижскихъ рукописей и даже не считали нужнымъ замънить ими сведенныя выше частныя наблюденія предшествовавшихъ изследователей. Но теперь намъ представляется не безполезнымъ указать на то, что Венскій тексть Тафеля вполне соответствуеть древнъйшимъ, Коаленевымъ спискамъ Амартола, то-есть представляеть въ самомъ дъл первоначальную его редакцію-и что напечатанный Тафелемъ en regard тексть Льва Грамматика въ свою очередь, какъ это, впрочемъ, часто повторяется, тождественъ съ славянскимъ текстомъ Логооета. Итакъ, столь ярко и поразительно выставляющееся въ сопоставленіи Тафеля родство первопачальнаго Амартола съ Львомъ Грамматикомъ есть въ то же время родство оригинального текста Амартола съ Логоеетомъ-совершенно независимое отъ интерполяцій, внесенныхъ изъ последняго въ первый поздиве. Наше второе замвчание будеть то, и въ другихъ мвстахъ у Логооета въ первой части его хроники встречаются места сходныя не только по содержанію, но и по изложенію съ первоначальнымъ Амартоломъ, насколько онъ возстановляется по Коаленеву 305; особенно замѣчается такое явленіе въ исторіи иконоборства. Мы опасаемся загромождать свое изследование еще новыми выписками текстовъ, но одинъ примъръ будетъ приведенъ ниже.

Значить, помимо сходства вторичного, основаннаго на интерполяціи, есть между двумя хрониками еще и другое сходство—первичное, такъ сказать, примордіальное. Чёмъ же оно можеть быть объяснено? На первый взглядь можеть показаться, что туть, если имёть въ виду распространеннаго Амартола, было дёло взаимное: сначала Логооеть воспользовался хроникою Георгія, а послё какой-то досужій византіець дополниль Георгія изъ Логооета. Такое предположеніе само по себё не выходить изъ предёловь возможнаго, однако, безъ дальнёйшихъ изслёдованій и повёрки принято быть не можеть.

Правда, что Логоесту, который жиль и писаль по крайней мъръ столетіемъ позднее Георгія и преследоваль несколько иную задачу въ своемъ сочиненім, чемъ его предшественникъ, иногда приходилось повторять факты, уже сообщенные въ такомъ же видь Георгіемъ. Но при ближайшемъ разсмотреніи оказывается, что эти искони сродныя мъста у двухъ писателей — за періодъ времени отъ Діоклитіана до ІХ века (включая, следовательно, первый періодъ иконоборства) ведуть свое начало все изъ одного и того же источника, именно, изъ общирной и чрезвычайно почитаемой у византійцевъ хроники Ософана, и что такихъ прямыхъ или посредственныхъ извлеченій изъ Ософана, явно носящихъ следы своего происхождения, у Логооста, вообще сравнительно подробивищаго, гораздо болбе, чемъ у Амартола. При томъ они не сосредоточиваются у него въ какомъ-либо одномъ пунктъ, а проходятъ черезъ всю часть сочиненія, заключающуюся въ означенныхъ предълахъ, нигдъ не нарушая его цълостности и однородности. То, что здёсь у Логовета есть лишняго противъ Амартола, по стилю и характеру изложенія, нисколько не отличается отъ того, что ему обще съ первоначальнымъ Амартоломъ; у того и другого все имбеть видь сжатаго извлеченія изъ Өеофана, при чемъ сверхъ фактической основы удерживаются отдёльныя выраженія и обороты подлинника, несмотря на очевидное стремление къ упрощенію или подновленію языка.

Итакъ многія сходныя мѣста въ первоначальномі Амартолѣ и Логоветѣ объясняются тѣмъ, что оба — независимо другъ отъ друга — пользовались однимъ источникомъ. Но полная и подлинная хроника Оеофана все-таки была бы слишкомъ широкою основою для объясненія столь тѣснаго родства между ними, какое обнаруживается не только въ заимствованіи изъ общаго пространнаго источника однихъ и тѣхъ же фактическихъ подробностей, но однихъ и тѣхъ же оборотовъ рѣчи, однихъ и тѣхъ же выраженій и словъ. Всего вѣроятиѣе, что у обоихъ подъ руками уже былъ Өеофанъ переработанный и сокращенный; одна изъ такихъ редакцій его хроники, какая, напримѣръ, заключается въ кодексѣ Parisin. 1710 (Х-го столѣтія) описанномъ у де-Боора 1).

Для более нагляднаго разъясненія этихъ взаимныхъ отношеній между Амартоломъ и Логоестомъ, а также зависимости обоихъ отъ

<sup>1)</sup> Theophan. Chronogr. ed. de-Boor. Volum. II pag. 364 et sequ.

хроники Өеофана мы приводимъ извѣстія о болгарскихъ дѣлахъ при царѣ Константинѣ Копронимъ. Императоръ Константинъ Копронимъ предпринималъ нѣсколько походовъ противъ Болгаръ, которые тогда стремились распространить свои владѣнія на полуостровѣ и были наиболѣе опасными врагами Византіи. Приверженцы иконоборческой династіи ставили ему въ заслугу энергично веденную борьбу съ преемниками Крума и считали ее въ общемъ небезуспѣшною, что въ сущности подтверждаетъ и хроника Өеофана, довольно подробно повѣствующая о цѣломъ рядѣ военныхъ дѣйствій—большею частію удачныхъ. Но первоначальная хроника Георгія монаха говоритъ только о такихъ предпріятіяхъ Константина, которыя сопровождались для него полнымъ пораженіемъ или неудачею. Она отмѣчаетъ два такихъ случая. Выписываемъ ея разсказъ, сопровождая греческій текстъ соотвѣтствующимъ славянскимъ изъ Сербскаго аптовника.

Coislin, 305 Fol. 335 v.

Κατά Βουλγάρων ἐστράτευσε δὲ καὶ ἐξοπλίσας ἐκ τῶν θεμάτων χελάνδια δύο χίλια ἐξακόσια ἐπὶ ἀγχιαλῶν ἀπέστειλεν. (ἐν δὲ ταῖς ἀκταῖς προσορμισθέντα) καὶ τοῦ βορρᾶ βιαίως πνεύσαντος, ἄπαντα μικροῦ δεῖν συνετρίβησαν καὶ ἐπνίγη λαὸς ἀμύθητος. "Οπερ μαθόντες οἱ Βούλγαροι πόλεμον πρὸς αὐτὸν ἀνάπτουσι. καὶ τὰ πλήθη αὐτοῦ δεινῶς συγκόψαντες ὑπέστρεψε μετ' αἰσχύνης μεγάλης καὶ ἤττης 1).

Fol. 336 v. Ὁ δὲ τύραννος καὶ ἀλάστωρ ἐξελθών μετὰ ταῦτα πάλιν κατὰ Βουλγάρων καὶ δεινῶς κατὰ τῶν σκελῶν ἀνθρακωθείς καὶ πυρετῷ

На бльгари поиде воквати и выпроживь то странь кораблю вы на агхелоноу посла. Въ проднам же мъста оустрымившесе и съвероу вызвъмвшоу маломы не вси сокроушищесе и подавищесе людию бесчисла. Кже увъдъвше блыгаре. браны на нюго сыбраще, и множыства юго люто сысъкше возвратисе сы стоудомы велицъмы и побъждениюмы.

Моучитель и злодён изынё по сихь пакы на бльгары и люто ногамь иго заналшемсе и штикмь велиимь шбыйть бывь, близь ар-

<sup>1)</sup> Cp. Theohan. ed. de Boor. pag. 437.

Τη δὲ καὶ τοῦ Ἰουνίου μηνός της δ΄ ἐνδικτιῶνος (6257 = 765) ἐκίνησε κατὰ Βουλγάρων καὶ ἀπέστειλεν ἐπὶ Ἰχελόν βχ' χελάνδια ἐξοπλίσας αὐτὰ ἐκ πάντων τῶν θεμάτων. τούτων δὲ ἐν ταῖς ἀκταῖς προσορμισθέντων, καὶ τοῦ βορρᾶ πνεύσαντος, συνετρίβησαν μικροῦ δεῖν ἄπαντα, καὶ ἐπνίγη λαὸς πολὺς, ὧστε τὸν βασιλέα κελεῦσαι γρίπους ἐκτείνειν καὶ τοὺς νεκροὺς ἀναλέγεσθαι καὶ θάπτειν καὶ τῆ κα' τοῦ Αὐγούστου μηνὸς εἰσῆλθεν ἀδόξως ἐν τῆ πόλει.

λάβρφ καὶ διακαεῖ συσχεθείς κατὰ τὴν 'Αρκαδιούπολιν ἀνέτρεψεν ἐγκλί- νιος.

кадинва града, вызратисе носимы на одръ.

Καὶ ἐλθὼν ἐν Σηλυμβρία καὶ ἐμπλωίσας μέχρι τοῦ Στρογγύλου καστελλίου, θνήσκει ψυχῆ καὶ σώματι βοῶν καὶ λέγων ὅτι ζῶν πυρὶ ἀσβέστφ παρεδόθην διὰ τὴν Μαρίαν ἀλλ' ἀπό τοῦ νῦν ὑμνείσθω καὶ τιμάσθω. καὶ οὕτως ὁ θεήλατος τοῦ Χριστοῦ..... κατέλυσε τὸν βίον 1).

И принь вь сілимврию и плоувь до строггилова кастелы, оумрёть дійею и тёлюмь выник и гле. ыко живь штню негасимшмоу прёдань бы Маріе ради нь ш ній да пёта боудеть и почтена.

Изъ приведенныхъ внизу текста параллельныхъ мѣстъ становится совершенно яснымъ происхожденіе краткихъ извѣстій Георгія изъ хроники Өеофана—непосредственное или посредственное. Впрочемъ, въ первомъ отрывкѣ слѣдуетъ отмѣтить небольшое отступленіе въ прибавкѣ о нападеніи Болгаръ на сушѣ послѣ разрушенія флота бурею, о чемъ въ нынѣшней редакціи Өеофана ничего не сказано. Зато въ извлеченіи пропущена подробность о ловлѣ труповъ неводами. Выраженіе «воротился безславно» (ἀδόξως) соотвѣтствуетъ воротился «со стыдомъ и великимъ пораженіемъ»: краски какъ будто усилены тенцендіозно. Во второмъ отрывкѣ близость обоихъ текстовъ еще болѣе бросается въ глаза; но слѣдуетъ отмѣтить замѣну словъ «ἐν хραββάτφ φερόμενος» выраженіемъ «ἐγχλίνιος», что повторится и у Логовета.

Переходимъ къ этому послѣднему. Славянскій его текстъ мы на сей разъ сопоставляемъ съ текстомъ *Өеодосія Мелипинскаго* по изданію Тафеля, гдѣ отмѣчены и разночтенія у Льва Грамматика.

Логоветъ. Л. 141—142.

Theodos. Melitens.

Воева же и на Блъгары по 'Εστράτευσε δὲ κατὰ Βουλγάρων

<sup>1)</sup> Theophan. ed. de Boor. pag. 448.

Τοῦτφ τῷ ἔτει τῆς ιγ΄ ἰνδικτιῶνος (6267 = 775) μηνὶ Αὐγούστφ ἐξῆλθεν ὁ βασιλεὺς Κωνσταντῖνος κατὰ Βουλγάρων καὶ δεινῶς κατὰ τῶν σκελῶν θεηλάτφ πληγῆ ἀνθρακ ωθεὶς κἀντεῦθεν πυρετῷ σφοδροτάτφ καὶ ἰατροῖς ἀγνώστφ δι' ὑπερβάλλουσαν ἔκκαυσιν συσχεθείς κατὰ τὴν ᾿Αρκαδιούπολιν ὑπέστρεψεν, ἐπ' ὥμων ἐν κραββάτφ φερόμενος κατὰ τῶν ὑπηκόων καὶ ἐλθών ἐν Σηλυμβρία καὶ ἐμπλωΐσας τῆ ιδ΄ τοῦ Σεπτεμβρίου μηνός τῆς ιδ΄ ἰνδικτιῶνος, φθάσας ἐν τῷ Στρογγύλφ καστελλίφ οἰκτρῶς, ἐν τῷ χελανδίφ θνήσκει βοῶν καὶ λέγων, ὅτι αζῶν ἔτι πυρὶ ἀσβέστφ παρεδόθην» τήν τε ἀγίαν παρθένον καὶ θεοτόκον ὑμνεῖσθαι ἐξαιτῶν ὁ ἄσπονδος αὐτῆς ἐχθρός.

свхоу и по водѣ. и сй побѣдивь, въниде въ гра оборжжань ратныи оржжіемь. обличаж шже бѣ плѣниль, и Блъгары свазаны.

Л. 142. об. Цръже на Блъгары воевавь по суху и по мору при Тутхони приста. вътру же нжждноу дъхнжвшу, корабле съкрушишжса. сиже оувъдъвше Блъгары брань съ нимь съставишж. и лютъ побъжень бывь, възратиса срамлень. даже и до дне бо оу Тутхонъ кости избіеный лежжть. ывъ показужще разбои.

Л. 143. об. Имёше же прилюбивь госта въ Блъгарох. иже възвёщаваахж емб въса съвёты кназа своего. иже и възвёстишж емб ілко посилаеть кназа блъгарскый воа поплёнити Верзитіж. Цръ же сътвора на Аравлёны воа брати. и пославь на мирь въ Блъ-

πεζή τε και πλοί (LG. πλωί) και τούτους τροπωσάμενος είσηλθεν έν τη πόλει, καθωπλισμένος τοις πολεμικοίς ὅπλοις, θριαμβεύων δεδεμένους τοὺς Βουλγάρους¹).

Ο δὲ βασιλεύς κατὰ Βουλγάρων ἐπιστρατεύσας πλοί (LG. πλωί) τε καὶ πεζη ἐπὶ 'Αχελὼν ('Αχελῶον) ἀπέστειλεν. ἀνέμου δὲ βιαίου πνεύσαντος τὰ πλοῖα συνετρίβη. Τοῦτο μαθόντες οἱ Βούλγαροι πόλεμον πρὸς αὐτὸν συνάπτουσι. Δεινῶς οὖν ἡττηθεὶς ὑπέστρεψεν μετ' αἰσχύνης. Μέχρι γὰρ καὶ τήμερον τὰ κατὰ τὸν 'Αχελὼν κῶλα τῶν ἀνηρημένων (LG. κοῖλα καὶ πεδιάσιμα χωρία τῶν ἀνηρ) σαφῶς ὑποδεικνύουσι τὴν ἡτταν').

"Εσχε δὲ δεξιωσάμενος φίλους κρυπτοὺς ἐν Βουλγαρία, οἰ κατεμήνυον αὐτῷ ἄπαντα τὰ τῷ ἄρχοντι αὐτῶν (LG. αὐτῷ) βουλευόμενα. Οἰ δηλοῦσι τῷ βασιλεῖ, ὅτι ἀποστέλλει ὁ κῦρις Βουλγαρίας (LG. Βούλγαρος) λαὸν πρὸς τὸ αἰχμαλωτίσαι τὴν Βερζητείαν. Ο δὲ βασιλεὺς σχη-

<sup>1)</sup> Theophan. ed. de Boor. pag. 432-433.

<sup>6255 (= 763).</sup> Έξηλθεν ό βασιλεύς ἐπὶ τὴν Θράκην ἀποστείλας καὶ πλώτμον διὰ τοῦ Ευξείνου πόντου.... Ὁ δὲ Τελέτζης ἀκούσας τὴν διὰ γῆς καὶ θαλάσσης, κατ αὐτοῦ κίνησιν.... στήσας ἡσφαλίσατο ἐαυτόν καὶ συμβαλόντες πόλεμον κόπτουσιν ἀλλήλους ἐπὶ πολὺ, καὶ τραπεὶς Τελέτζης ἔφυγεν.... ὁ δὲ βασιλεὺς ἀρθεὶς τῆ τοιαύτη νίκη ἐθριάμβευσε ταύτην ἐπὶ τῆς πόλεως, ἀρματώμενος σὺν τῷ στρατῷ εἰσελθών.... σύρων τοὺς χειρωθέντας Βουλγάρους.

<sup>2)</sup> Въ замъткъ о «членахъ» (хойа — костяхъ) убитыхъ при Анхіаль, составляющей прибавку не только противъ первоначальнаго Амартола, но и противъ Ософана, можно видъть заимствованіе изъ патріарха Никифора, то есть изъ его обличительныхъ ръчей противъ иконоборцевъ (Antirrh. III Migne Patrol. graec. pag. 504). Въ хроникъ Георгія приведенъ въ видъ выписки большой отрывокъ изъ мремьей обличительной ръчи (ed. Muralt pag. 657), гдъ соотвътствующее мъсто читается такъ: μέχρι γὰρ καὶ τήμερον τὰ κατὰ τὴν Άχελων καλουμένην πόλιν κοῖλα καὶ πεδιάσειμα χωρία, ἢ τῶν ἀνηρημένων ἐδέξαντο τὰ κῶλα, σαφῶς ὑποδεικνύουσιν и т. д.

гары. и събравь въса воискж, копно съ чиновы нападе на Блъгары безь тржбь и разбивь ѝ, сътвори победж великж. възвращже са въ гра и обличивь оборжжань брань тж нарече храбрость. имо никомо же съпротивлъшоса емо. ниже оубіену гръко ни единомо....

ματισάμενος χατὰ Ἀράβων χινεῖν ἀποστείλας τοὺς ἀποχρισιαρίους τοὺς διὰ εἰρήνην παραγενομένους ἐπὶ Βουλγαρίας (LG. Βουλγαρίαν) χαὶ ἐπισωρεύσας (ἐπισυνάξας) πάντα τὸν στρατὸν ἄμα τῶν ταγμάτων (τοῖς τάγμασιν) ἐπέπεσε τοῖς Βουλγάροις ἀσαλπιγχτὶ χαὶ τρέψας αὐτοὺς ἐποίησε νῖχος μέγα: χαὶ ὑποστρέψας ἐν τῆ πόλει χαὶ θριαμβεύσας τεθωραχισμένος, τὸν πόλεμον τοῦτον ἐπωνόμασεν «εἰγενῆ», ὡς μηδενὸς αὐτῷ ἀντιστάντος, μηδὲ σφαγῆς 'Ρωμαίων γενομένης').

(Далъе разсказывается, что князь болгарскій Телерихъ, догадавшись о существованіи подлъ себя измънниковъ, посредствомъ ловкой хитрости вывъдаль имена ихъ у царя и казниль ихъ).

Л. 144. Еже оуслышавь Костандинь, брадж свож шскубе. Воевав же пакы на Блъгары. и лють бедрама его въжегшима са. и огнемь ташкыимь и горащий объать бывь, на Аркадишполь възвративса на нисилохь. и прише въ Силивріж и доплувь до шкржглаго кастель, оумрыть дшеж и тыой. въпіж и гла. ыко жй шгневи

Όπερ ἀχούσας Κωνσταντίνος τὴν γενειάδα αὐτοῦ ἀπέτιλεν. Ἐχστρατεύσας δὲ πάλιν κατὰ Βουλγάρων, καὶ δεινῶς κατὰ τῶν σκελῶν ἀνθρακωθείς, καὶ πυρετῷ λάβρῳ καὶ διακαεῖ συσχεθείς κατὰ τὴν ᾿Αρκαδιούπολιν ὑπέστρεψεν ἐγκλίνιος. Καὶ ἐλθὼν ἐν Σηλλυμβρία καὶ ἐκπλωίσας (πλωίσας) μέχρι τοῦ Στρογγύλου καστελλίου, θνήσκει ψυχῆ καὶ σώ-

<sup>1)</sup> Cp. Theophan. ed. de Boor. pag. 447.

<sup>....</sup> τῷ δὲ 'Οπτωβρίφ μηνὶ τῆς ια 'ἰνδικτιῶνος ἐδέξατο μανδάτον ὁ βασιλεὺς ἀπὸ Βουλγαρίας ἐκ τῶν κρυπτῶν φίλων αὐτοῦ, ὅτι ἀποστέλλει ὁ κῦρις Βουλγαρίας ιβ' χιλιάδας λαὸν καὶ βοϊλάδας πρὸς τὸ αἰχμαλωτίσαι τὴν Βερζιτίαν καὶ μεταστῆσαι αὐτοὺς εἰς Βουλγαρίαν. ὁ δὲ πρὸς τὸ μὴ γνωσθῆναι αὐτὸν, ὅτι κατὰ Βουλγάρων κινεῖ ἡσαν γὰρ ἐλθόντες πρὸς αὐτὸν ἀποκρισιάριοι τοῦ κυροῦ Βουλγαρίας, καὶ ἔτι τούτων ὄντων ἐν τῆ πόλει ἐσχηματίσατο κατὰ ἡράβων κινεῖν καὶ ἐπέρασαν τά τε φλάμουλα καὶ ἡ ὑπηρεσία ἀπολύσας δὲ τοὺς ἀποκρισιαρίους καὶ ἐνώσας τοῖς τάγμασι τοὺς ὀπτιμάτους ἐποίησεν αὐτοὺς π΄ χιλιάδας καὶ ἀπελθὼν ἐν τόπφ λεγομένφ τὰ λιθοσώρια ἐπέπεσεν αὐτοῖς ἀπερισαλπίγκτως καὶ τρέψας αὐτοὺς ἐποίησεν νῖκος μέγα. Καὶ μετὰ πολλῶν λαφύρων καὶ αἰχμαλώτων ὑπέστρεψε θριαμβεύσας ἐν τῆ πόλει, καὶ ἔμπρακτος εἰσελθὼν τὸν πόλεμον τοῦτον ἐπωνόμασεν εὐγενῆ ὡς μηθενός αὐτῷ ἀντιστάντες μηθὲ σφαγῆς ἡ ἐκχύσεως Χριστιανῶν αἰμάτων γενομένης.

прѣдань бы біїж ради Мріж. пж Ш нітѣ чьтома бждеть ыко истиннаа біїа сжщи. ματι, βοῶν καὶ λέγων, ὅτι ζῶν πυρὶ ἀσβέστῳ παρεδόθην διὰ τὴν θεοτό-κον Μαρίαν. 'Αλλὰ ἀπὸ τοῦ νῦν τιμάσθω καὶ ἀνυμνείσθω ὡς θεοτό-κος ἀληθῶς οὖσα.

Сделанныя нами сопоставленія вызывають следующія замечанія. Первый отрывокъ изъ Логоеета указываеть на независимое отъ Георгія пользованіе Өеофаномъ, такъ какъ изв'істія о поход' 763 года у Амартола совсемъ нетъ. Напротивъ, второй отрывокъ обличаетъ тьсивищее родство съ Георгіемъ; тексты Логооета и Георгія между собою еще гораздо болье близки, чымь они близки къ Өеофану: ть же самые пропуски и то же дополненіе, а затімъ одна прибавка, принадлежащая только Логовету и ведущая свое начало изъ посторонняго источника (Никифора патріарха). Третій отрывокъ, во концю представляется совершенно тождественнымъ съ Амартоломъ, но зато этоть конець у Логооета находится въ неразрывной связи съ предыдущимъ, довольно длиннымъ извлечениемъ изъ Өеофана, очевидносдъланнымъ совершенно независимо отъ Амартола, при чемъ способъ, или пріемъ заимствованія является совершенно одинаковымъ отъ начала до конца. — Если въ первомъ отрывкъ (о походъ 763 года) можно находить признаки иной системы пользованія источникомъ-сжатая передача сущности разсказа съ свободнымъ измѣненіемъ фразеологін, — то здісь господствуеть методъ сокращенія съ пропущеніемъ спеціальныхъ и несущественныхъ подробностей съ легкими намъненіями фразеологіи.

Ясно, что рѣшительнаго вывода изъ такихъ противорѣчивыхъ наблюденій сдѣлать нельзя, хотя они все-таки скорѣе склоняютъ въ пользу предположенія о независимомъ пользованіи двумя источниками.

Передача изв'єстій о болгарскихъ походахъ Копронима въ распространенномъ Амартолѣ, изданномъ Муральтомъ, представляетъ весьма любопытный образецъ полумеханической склейки двухъ родственныхъ источниковъ.

 ήττης. Τροπωσάμενος οὖν τοὺς Βουλγάρους, εἰσῆλθεν ἐν τἢ πόλει καθοπλισμένος τοῖς πολεμικοῖς ὅπλοις, θριαμβεύων δεδεμένους τοὺς Βουλγάρους¹).

(Pag. 653) § 40. 'Ο δὲ τύραννος καὶ ἀλάστωρ ἐξελθὼν μετὰ ταῦτα πάλιν κατὰ Βουλγάρων²) πλωί τε καὶ πεζη, ἐπὶ ἀχελὼν ἀπέστειλε. 'Ανέμου δὲ βιαίου πνεύσαντος, τὰ πλοῖα συνετρίβη. Τοῦτο μαθόντες οἱ Βούλγαροι πόλεμον πρὸς αὐτὸν συνάπτουσι. Δεινῶς οὖν ἡττηθεὶς ὁ τύραννος ἐπέστρεψε μετ' αἰσχύνης μέχρι οὖν καὶ τήμερον τὰ τῶν Ἁχελῶν καίλα καὶ πεδιάσιμα χωρία τῶν ἀνηρημένων κῶλα σαφῶς ὑποδεικνύουσι καὶ τὴν ήτταν μαρτυροῦσι.

(Pag. 655) § 46. Έχτρατεύσας δὲ πάλιν κατὰ Βουλγάρων καὶ δεινῶς κατὰ τῶν σκελῶν ἀνθρακωθείς καὶ πυρετῷ λάβρῳ καὶ διακαεῖ συσγεθείς κατὰ τὴν Άρκαδιούπολιν ἐνέστρεψεν ἐγκλίνιος.

§ 47. Και έλθων εν Σηλυμβρία μέχρι του Στρογγύλου καστέλλου, θνήσκει ψυχῆ και σώματι, βοῶν και λέγων «ὅτι ζῶν πυρὶ ἀσβέστω παρεδόθην διὰτὴν θεοτόκον Μαρίαν». ἀλλ' ἀπὸ τοῦνῦν τιμάσθω και ἀνυμνείσθω ὡς θεοτόκος ἀληθὴς οὖσα.

Здёсь мы имбемъ три похода Константина Копронима на болгаръ. — Въ первомъ отрывкъ слить разсказъ первоначальной редакціи Амартола о поражении съ сообщениемъ Логовета о (предшествовавшемъ) побъдоносномъ походъ, опущенномъ въ Коаленевомъ спискъ Амартола. Отсюда возникла большая путаница, вследствіе которой можно сказать, что здёсь начинается за упокой, а кончается за здравіе. Въ концѣ выписаны выраженія Логооста о тріумфѣ Константина, и ради последовательности сделаны и выше легкія грамматическія измъненія, относящія пораженіе вмъсто грековъ на сторону болгаръ, но невыгодное для Византіи морское б'єдствіе осталось. Во второмъ отрывкѣ удержаны только начальныя слова изъ подлиннаго Амартола, относящіяся ко еторому изъ двухъ ему изв'єстныхъ походовъ, а затъмъ повторенъ текстъ общій первоначальному Амартолу и Логоету, относящійся у перваго-къ первому его походу, а у Логооета—понятно, ко второму; впрочемъ, въ выраженіяхъ замѣчается большая близость къ Логооету, удержано и внесенное имъ дополненіе о поляхъ Анхіальскихъ, сохраняющихъ кости убитыхъ византійцевъ.

Въ заключение-еще одно замѣчание, имѣющее близкое отноше-

<sup>1)</sup> Напочатанное разрядкою указываеть на заимствованіе изъ хроники Логовета.

<sup>2)</sup> Подчеркнутыя слова принадлежать первоначальному тексту Амартола.

ніе къ содержанію этой главы. Въ Московскомъ Синодальномъ кодексъ, содержащемъ распространенную редакцію Амартола, помимо заимствованій изъ Логооста, вносимыхъ въ текстъ, кром' одного случая, безъ всякихъ околичностей и предуведомленій, встрычаются по мъстамъ мелкія сообщенія, отмъчаемыя какъ схоміи (буобіоч: см. pagg: 214, 233, 239, 242, 282, 283, 328, 333, 372, 399, 401, 409) и болъе пространные отрывки, сопровождаемые замъткою на поль (nota marginalis) о принадлежности ихъ другой книгю, другому αβτοργ: έξ ἄλλου βιβλίου (pag. 180), ἄλλου βιβλίου (pag. 548), έξ άλλου (pag. 551). Не останавливаясь на первыхъ, какъ маловажныхъ, мы считаемъ не лишнимъ высказать свое мибніе о происхожденій вторыхъ, такъ какъ не признаемъ справедливымъ уже проскользнувшее предположение о принадлежности ихъ Логоесту 1). Противъ такого толкованія говорить уже то обстоятельство, что первая сего рода отмътка сдълана при статьъ, сейчасъ же следующей за другою, при которой стоить замётка: του Λογοθέτου (рад. 80 см. выше стр. 102); значить, указаніе: εξ άλλου βιβλίου (рад. 81), сділанное при разсказъ о происхождении косноязычия Монсея, отличаеть иную книгу именно отъ книги Логоеста. Такого разсказа и въ самомъ дъль ныть въ славянскомъ тексть Логооета, тогда какъ предыдущіе два §§ въ немъ могуть быть отысканы (см. выше стр. 102). Наиболье обширная вставка из иного, èξ алдого (рад. 551, 552), помъщенная у Муральта, какъ и всѣ другія (кромѣ первой на стр. 80), внизу подъ текстомъ въ варіантахъ, содержить довольно полное обозрѣніе царствованія Юстина II; въ началь она действительно до буквальности сходна со славянскимъ текстомъ Логооета и соответствующимъ ему греческимъ Льва Грамматика, но въ срединъ расходится и представляеть несколько иной более распространенный тексть. То, что есть лишняго, повторяется, какъ это указано Муральтомъ, въ поздивишей хроникъ Георгія Кедрина. Воть это обстоятельство и наводить нась на следъ действительнаго источника означенныхъ вставокъ. Изъ обширнаго сделаннаго Гельцеромъ сопоставления отрывковъ изъ Парижскаго кодекса 1712, которыми мы отчасти воспользовались въ началь изследованія, можно видеть, что Кедринъ многое выписываль изъ той хроники, которая до сихъ поръ была извъстна полъ именемъ Симеона Метафраста и которую теперь совітують называть аноним-

<sup>1)</sup> Patzig, Leo Grammaticus und seine Sippe: Byzantinische Zeitschrift III (1894), S. 483-485.

ною; весьма вёроятно, что и дальнёйшія необъяснимыя изъ другихъ источниковъ заимствованія ведуть свое происхожденіе отсюда же. Нёкоторое и даже довольно близкое родство съ Логооетомъ при этомъ нисколько не будеть насъ удивлять, когда мы припомнимъ, что и изъ напечатанной второй своей части мнимый Метафрасть оказывается весьма зависимымъ отъ дёйствительнаго Логооета. — Что касается ветавки на стр. 569 (у Муральта), то происхожденіе ея указано ведвусмысленнымъ образомъ въ самомъ текстё, который начинается словами: είς τό χρονικόν βιβλίον τοῦ Αλεξανδρέως ἐξηγητοῦ (а пота магдіпайіз: ἀπὸ ἄλλου χρονικοῦ). Разсказъ относится къ возвращенію Іерусалима, взятаго Персами, Пракліемъ въ 629-мъ году, и заимствовань, очевидно, изъ Пасхальной хроники, именовавшейся иначе Александрійскою; если мы его теперь тамъ не находимъ, то потому только, что конецъ хроники утрачень.

### III.

## Логоссть и Левъ Граниатикъ.

Итакъ, можно считать доказанными следующія два положенія: 1) славянская хроника Симеона Логооета, дошедшая до насъ въ Сочавской, нынъ Петербургской рукописи, соотвътствуеть неизданныма греческимъ хроникамъ, носящимъ то же названіе и 2) это та самая хроника Логооста, которой греческій подлинникъ послужиль къ про--алеквном кроники Георгія Амартола и къ дополненію ея первоначальнаго текста, какъ онъ сохранился въ древнъйшихъ спискахъ, Коаленевыхъ и Ватиканскомъ, а также въ соответствующихъ славянскихъ переводныхъ редакціяхъ (сербской и болгарской). Для нікоторой наглядности прибавимъ такое разъясненіе, что если взять сербскій Лю**тобник** Георгія монаха, соотв'єтствующій греческому Коаленеву 305 (до Константина Копронима включительно) и сложить его съ болгарскимъ лѣтовникомъ Симеона Логоеста, то получилась бы почти полная позднёйшая редакція Амартола, какъ она представлена Московскимъ Синодальнымъ спискомъ и въ академическомъ изданіи Муральта, а продолжение въ сербскомъ Льтооникъ будеть заключать въ себъ чистый тексть Логооста: излишки и на той и на другой сторонъ

окажутся незначительными. -- Мы нашли давно искомую настоящую хронику Логооета въ славянскомо ея переводо и до сихъ поръ вели все изследование такъ, какъ будто греческий ея подлинникъ намъ недоступенъ — по крайней мъръ въ печатномъ видъ. Теперь мы можемъ заявить, что напротивъ онъ давно находится въ обращении и даже не въ одномъ изданіи, а въ двухъ (не считая третьяго неполнаго); только ходъ изследованія требоваль, чтобы мы о томъ прямо не говорили. Мимоходомъ мы, однако, неоднократно отмѣчали и давали понять, что въ техъ местахъ, где возможно сравнение неизданной венеціанской хроники Симеона съ общеизвъстною и общедоступною греческою хроникою Льва Грамматика или же близко съ нимъ родственнаго Оеодосія Мелитинскаго, тамъ обнаруживается разительное сходство между всъми тремя текстами. Еще яснъе и удободоказуемъе такое сходство. равняющееся часто тождеству, между славянскимъ Логооетомъ и тъмъ же Львомъ Грамматикомъ (а равно и Өеодосіемъ). Когда намъ во второй главь нужно было имьть въ распоряжении греческий тексть Логооета, равняющійся славянскому, мы съ полнымъ успѣхомъ прибъгали къ выпискамъ изъ печатнаго изданія Льва Грамматика. Полное и систематическое сравнение славянскаго Логооета и греческаго Льва Грамматика было бы благодарною и полезною задачею, но оно потребовало бы слишкомъ многочислешныхъ и дличныхъ выписокъ. Результать все-таки получился бы такой, какой уже можно предусматривать изъ предыдущихъ сопоставленій; въ сущности оказывается, что отъ начала до конца славянская хроника Логооета представляеть ту же самую хронику Льва Грамматика съ такими небольшими отличіями, какія обычны не только въ двухъ редакціяхъ одного и того же сочиненія, но даже не ръдки въ двухъ спискахъ подобныхъ византійскихъ произведеній, и какія нисколько не предполагають двухъ работниковъ, одинаково достойныхъ носить имя авторовъ. Чтобы объяснить себ' эту близость или даже тождество двухъ греческихъ произведеній, до сихъ поръ считавшихся отличными, пужно прежле всего знать происхождение пресловутой хроники Льва Грамматика.

Въ первый разъ она была издана Гоаромъ и Комбефисомъ въ Парижскомъ собраніи, при чемъ текстъ ея былъ запиствованъ изъ Парижскаго кодекса № 1711, содержащаго послѣдовательно рядъ хронографовъ: *льтописецъ вкратиць* (χρονογραφία σύντομος) патріарха Никифора, потомъ подробная хроника отъ Адама до Діоклетіана Георгія Синкелла, далѣе хроника Өеофана отъ Діоклетіана до Ми-

ханла и его сына Ософилакта (иначе до Льва Армянина). Непосредственно за текстомъ <del>Ософана</del> на томъ же 368 fol. v., гдѣ оный кончается, начинается έτέρα συγγραφή γρονογραφίου τά κατά Λέοντος παρέγουσα υίου Βάρδα του 'Αρμενίου - 30 373 r. (другое списаніе хронографіи, представляющее то, что относится до (что направлено противъ) Льва Армянина, сына Варды). Эта небольшая пьеса напечатана была Гоаромъ позади Ософана, перепечатана въ Боннскомъ изданіи при Львь Грамматикь, тамъ и здысь весьма небрежно, какъ это обнаруживается уже въ неправильной передачь самаго ея заглавія 1). Затымь посль промежутка въ ньсколько строкъ на fol. 373 г. читается новое заглавіе: ετέρα συγγραφή Λέοντος του αύτου («иное списаніе: того же Льва), а на fol. 393 у., гдв сочинение оканчивается, находится приппска: етехеώθη ή τῶν νέων βασιλέων γρονογραφία πληρωθεῖσα παρὰ Λέοντος Γραμματικού μηνί Τουλίω η έορτή του άγιου μεγαλομάρτυρος Προκοπίου, ξτους ςοχα' ἱνδ. ἱα' = 18 <math>ἱοιπ  $1013 {\rm r.}^2$ ). Другою поздивишею рукой сдълана еще новая припись, начинающая словами: Λέων πρόεδρος καί δούξ Κιβυρρηωτών ὁ Τζικάνδυλος καὶ οίκεῖος ἄνθρωπος τοῦ κραταιοῦ καὶ άγίου ήμων βασιλέως—съ молитвеннымъ обращениемъ къ Богоматери о спасеніи отъ в'ячнаго неугасимаго огня и съ заключеніемъ: «я написаль это въ месяце феврале 6632 года въ царствование Іоанна Порфирогеннита» 1). Эта последняя запись не возбуждаеть въ насъ никакихъ недоумѣній; она, очевидно, указываетъ на временного владъльца рукописи, сановника, управлявшаго Кивирріотскимъ (въ Малой Азів) воеводствомъ при царѣ Кало-Іоаннѣ (1118—1141); фамилія Тцикандиловъ встръчается за это время и въ другихъ источникахъ ).

<sup>1)</sup> Συγγραφή χρονογραφίου τὰ κατὰ Λέοντα υίδν Βάρδα τοῦ Αρμενίου περιέχουσα Leo Grammat. ed. Bonn, pag. 383. 384.—Въ первый разъ кодексъ 1711 точно описанъ де-Бооромъ въ критическомъ изсибдованіи о спискахъ Өеофана (Theophan. Chronogr. t. II, 376 pag. et sequ.): мы ему и сябдуемъ.

<sup>2) «</sup>Окончена хронографія о нов'єйшихъ царяхъ, восполненная (исполненная) Львомъ Грамматикомъ въ м'єсяці Іюлі въ праздникъ св. великомученика Прокопія въ 6521 г. инд. 11».

<sup>3) &</sup>quot;Εγραψα ταῦτα μηνὶ Φεβρουαρίω ἔτους ,ςχλβ' (1124) ἐπὶ βασιλέως Ἰωάννου τοῦ Πορφυρογεννήτου. Выше въ мѣсто ἀγίου Κομδεφικου προчиτаль πρώτου (въ рукоп. ἀ).

<sup>4)</sup> Обыкновенно указываютъ на *Василія* Тіцикандила, который игралъ нѣкоторую роль въ событіяхъ 1147 года уже при царѣ Мануилѣ (de Boor — l. c. рад. 378); но мы находимъ у Лабба (Labbe, Nova Biblioth. рад. 137) указаніе на надгробное стихотвореніе, посвященное Өсодоромъ Продромомъ, начавшимъ свою литературную дѣятельность при Кало-Іоаннѣ, именно Льву Тцикандилу, который могъ быть отцемъ Василія. In codice regio 1518 ejusdem (Theodori Prodromi) versus epitaphii ad Tzicandlem Leonem. Cp. Hirsch, Byzant. Stud. S. 91.

Только вследствіе неполной передачи приписки въ изданіи Гоара— Комбефиса возможны были совсёмъ напрасныя догадки о писатель времени Константина Багрянороднаго, скрывающемся подъ именемъ Льва Тцикандила. Съ гораздо большимъ правомъ усматриваютъ указаніе на имя автора въ предыдущей приписи, гдв говорится о Львв Грамматикъ. Однако, мы ръшаемся и здъсь отступить отъ общепринятаго мненія и выразить некоторыя сомненія. Что значить слово πληρωθείσα, обозначающее ближайшимъ образомъ дѣятельность Льва Грамматика? Если оно значить «восполненная», или «дополненная», какъ это всего болье соотвытствовало бы обычному словоупотребленію 1). то Левъ Грамматикъ бы являлся онъ не столько авторомъ, сколько переписчикомъ или—наибольшее—редакторомъ чужей готовой хроники: дв в эти функціи часто соединялись произволомъ грамотныхъ и притязательныхъ византінцевъ. Въ 1013 году Левъ Грамматикъ кончилъ переписку хроники о новъйших царяхъ, доведенную до событій 948 года, низложеніи и смерти Романа Лакапина, который по отношенію къ его времени едва-ли могь бы быть названь новийшима, а тъмъ болъе его предшественники. Грамматикъ повторилъ прежде существовавшее заглавіе. Но еще выше — въ томъ м'єсть, гдь начинастся хронографія о новъйшихъ царяхъ со времени Льва Армянина, стоить заглавіе, тоже какъ будто приписывающее авторство нікоему Льву: «иное списание того же Льва». Однако, и туть следуеть поближе всмотръться въ дъло. Слово того же (той айтой), имъетъ отношеніе не къ посл'єдующему, а къ предыдущему, а въ предыдущемъ заглавін діло шло не объ авторії Львії, а о царії Львії, какъ предметії повъствованія. Авторъ предшествующаго сочиненія справедливо обозначается въ Парижскомъ и Боннскомъ изданіяхъ какъ scriptor incertus de Leone Bardae filio. Повидимому, дело обощлось не безъ нримъси нъкотораго недоразумънія со стороны переписчика и редактора, и слова «έτέρα συγγραφή Λέοντος τοῦ αὐτοῦ» поливе должны

<sup>1)</sup> Впрочемъ, было бы напрасно искать примъровъ такого словоупотребленія въ самомъ текстъ Льва, потому что текстъ не принадлежить собственно ему, скоръе слъдуеть обращаться къ соотвътствующимъ припискамъ. Въ этомъ отношеніи мы пока можемъ только указать на соd. Vatic. 979, содержащій хронику Синкелла и, какъ ем продолженіе, Өеофана; приписка приведена у де-Боора (Theophan. Chronogr. 11, 894): Τέλος χρονογραφίας γεωργίου συγκέλλου καὶ θεοφάνους τὸ λεῖπον πληρῶν. ἐν τῷ ἔτει αφοα΄ ἐγ; ἀφη ἡ παρούσα βίβλος δεκεμβρίου πρώτη. Повторенная еще въ другомъ подексѣ (de Boor ibid. 5, 395), запись представляеть явную аналогію съ занимающею насъ приписью Льва, но, къ сожалѣнію, и здѣсь смыслъ ея не вполнѣ ясенъ («понецъ—недостающее восполняющій»).

бы читаться такъ: έτέρα συγγραφή περί (или хата) Λέοντος τοῦ αὐτοῦ: «иное списание о томъ же самомъ Львъ». Это вполнъ отвъчало бы положенію вещей, потому что о Львь Армянинь въ самомъ дыль разсказывается два раза — сначала подробнее, но безъ конца, въ отдельномъ сказаніи, а потомъ опять въ началь следующей хроники. — Прибавимъ, следуя де-Боору, еще некоторыя сведения о кодексе 1711. После приписки Льва Тцикандила на отдельномъ листке другою и тоже позднъйшею рукою написано стихотвореніе, обращенное къ царю Роману Діогену и оплакивающее печальную судьбу царя, ослыпленнаго въ 1073 году, а за темъ следуетъ жизнь Александра Македонскаго (Александрія), за утратою последнихъ листовъ неоконченная. Стихи, по митьнію де-Боора, у котораго они вполить воспроизведены, едва ли взяты изъ какого-либо другого собранія, а скортье должны считаться непосредственнымъ изліяніемъ чувствъ либо читателя хронографіи въ этомъ кодексь, либо его владыльца (ныть необходимости думать о самомъ Львѣ Тцикандилѣ). Въ такомъ случаѣ сборникъ № 1711 былъ бы переписанъ ранбе 1073 года, и въ самомъ дълъ указаніе составителей каталога греческихъ рукописей Парижской библіотеки, относящихъ кодексъ 1711 къ XIII вѣку, въ строгомъ смысль можеть считаться правильнымъ только по отношенію къ первымъ листкамъ, содержащимъ летописецъ патріарха Никифора, писанный другою и болье новою рукою, чымь послыдующее. На основаніи автопсін хорошо знакомый съ византійскими рукописями издатель Өеофана заключаеть, что, во всякомъ случать, за сейчасъ указаннымъ исключеніемъ, кодексъ, писанный сплошь однимъ и темъ же почеркомъ, не многимъ позднъе 1013-го года, а слъдовательно нътъ никакихъ препятствій относить его написаніе именно къ этому году. Де-Бооръ все таки считаеть возможнымъ такое представление, что Левъ Грамматикъ, переписавъ Синкелла и за тъмъ Өеофана съ небольшимъ продолжениемъ неизвъстнаго, потомъ перешелъ къ роли сочинителя и отъ себя прибавилъ хронографію нов'єйшихъ царей, обозначивъ собственный трудъ особою принискою въ концѣ. Мы уже указали основанія, почему такое толкованіе приписки намъ кажется неподходящимъ; прибавимъ, что было бы совсъмъ неестественно, чтобы авторъ свое собственное произведение такъ равнодушно обозначиль въ заглавін «иное списаніе — έτέρα συγγραφή.» Другое возможное предположение по де-Боору будеть заключаться въ томъ, что приписка объ окончаніи хронографіи новъйшихъ царей первоначально

была принадлежностью того кодекса, изъ котораго переписчикъ Парижскаго сборника 1711 заимствовалъ хронику Льва Грамматика, присоединивъ ее къ Өеофану. Это и намъ кажется возможнымъ; только самый смыслъ приписки, если мы и перемъстимъ ее въ своемъ воображени въ другой кодексъ, все-таки не говоритъ прямо и ръшительно объ авторъ.

Но вотъ въ чемъ самое важное. Какъ послъ оказалось, изданное въ парижской коллекціи съ именемъ Льва Грамматика продолженіе Өеофана не было цельнымъ сочинениемъ, а только частью целаго, изъ котораго составитель или переписчикъ кодекса 1711 взялъ вторую нужную ему половину. Это бы должно было окончательно устранить мысль о томъ, что автора приписки 1013 года можно считать настоящимъ авторомъ хронографіи новыхъ царей; прежде чёмъ послужить продолженіемъ Өеофана, хроника Льва существовала самостоятельно въ другомъ видъ. Въ 1839 году англичанинъ Крамеръ напечаталъ въ Anecdota graeca (e codd. manuscriptis Bibliothecae regiae Parisiensis vol. II, pag. 243 — 373) подъ заглавіемъ «Ехдоуаї іоторібу» извлеченную изъ другого нарижскаго кодекса № 854 часть анонимной хроники, которая начиналась посреди повъствованія о грѣхопаденін; содержала краткій очеркъ еврейской, а за тѣмъ римской императорской исторіи, и потомъ византійской до Льва Армянина — съ дальнъйшимъ продолженіемъ, которое воспроизводить печатно Крамеръ не нашелъ нужнымъ, ограничившись замъчаниемъ: quae sequntur extant apud Leonem Grammaticum, continuatorem Theophanis (pag. 373 annot. 71). Въ краткомъ вводномъ замѣчаніи Крамеръ указаль на то, что составитель каталога парижскихъ рукописей приписаль всю хронику Льву Грамматику, но, по его мивнію, ошибочно, такъ какъ имя Льва появляется только при той ея части, которая следуеть за періодомъ, изложеннымъ у Өеофана. Темъ не менье объ части въ Боннскомъ изданіи Византійцевъ соединены были Беккеромъ (въ 1842 г.) вмѣстѣ и изданы какъ одно цѣлое: «не подлежить ни малейшему сомненю, замечаеть Ф. Гиршъ, что эти две прежде изданныя отдёльно части въ самомъ дёлъ взаимно принадлежать одна другой и образують вмёстё хронику Льва Грамматика» 1). Доказательствами служать для Гирша, вопервыхь, самый Парижскій кодексъ 854, содержащій цізлое въ таковомъ именно объемі, вовто-

<sup>1)</sup> F. Hirsch, Byzantin. Studien, S. 90.

рыхъ, то обстоятельство, что такой же объемъ (но съ начальными недостающими въ № 854-страницами) имъетъ и хроника Өеодосія Мелитинскаго, представляющая, по мивнію Гирша, только обработку хроники Льва, и наконецъ, въ третьихъ совершенно одинаковые компилятивные пріемы автора въ объихъ частяхъ. Не останавливаясь на последнемъ аргументе, значение котораго само собою разъяснится далье, мы прибавимъ и тотъ еще болье рышительный, что совершенно такой же объемъ имъетъ и славянская Сочавско-Петербургская рукопись Симеона Логооета (и Метафраста), и въ ней объ части соединены неразрывно въ одно цълое, въ оглавлени котораго стоитъ соотвътствующее - въ самомъ началъ нашей статьи приведенное - заглавіе, а въ концѣ извѣстная намъ припись «до здѣ Симеона Логооета творенье». — Начало славяно-болгарской рукописи: Бъ безлътный и т. д.—до словъ (Листъ 11): чесо ради изгнань бы члкь из рам. Отвъть: и о кожных ризах есть оубо о реченным разумьти» — соотвытствуетъ Өеодосію Мелитинскому (ed. Tafel) рад. І. Θεός ὁ άγρονος pag. 10: τίνος ένεχεν εκβάλλεται ο ανθρωπος έχ τοῦ παραδείσου; χαὶ περὶ των δερματίνων γιτώνων έστι τοίνυν είρημένον έννοείν. Α дальнъйшее находится уже и въ греческомъ текстъ Крамера, воспроизведенномъ у Беккера въ Бонискомъ изданіи Льва Грамматика . . . . Τοίνυν έχ των είρημένων έννοεῖν ὅτι ἡδύνατο ὁ ἄνθρωπος καὶ μετὰ τὴν παράβασιν εἰς αίωνας ζην и т. д. = оубо  $\ddot{\omega}$  реченны ихь разбивти. гако м $\omega$ жаше чякь и по пръступленіи, въ въкы живь быти и т. д.

Третьимъ аргументомъ въ оправданіе соединенія текстовъ Гоара-Комбефиса и Крамера въ одно цёлое Гиршъ считаеть одинаковый характеръ работы въ той и другой части; тамъ и здёсь мы имёемъ совершенно не самостоятельную компиляцію, при чемъ въ обоихъ отдёлахъ главный источникъ одинъ и тотъ же, а именно, по мнёнію Гирша, хроника Георгія монаха (Амартола). На этомъ пунктё, который ближе подводить насъ къ нашей ближайшей здёсь задачё — къ разрёшенію вопроса о происхожденіи хроники, надписываемой именемъ Льва Грамматика, мы должны остановиться. Передаемъ сначала разсужденія Гирша.

Отъ каждаго, занимавшагося съ нѣкоторымъ вниманіемъ византійской исторіею ІХ и Х столѣтій, не могло ускользнуть наблюденіе, что между хроникою Льва Грамматика и таковою же Георгія съ его продолженіемъ, существуетъ большое сходство, и по крайней иѣрѣ нѣкоторые изъ ученыхъ дѣлали попытки опредѣлить

это сходство точные. Шлоссерь (въ исторіи иконоборческихъ императоровъ) и Гергенрётеръ (въ сочиненіи о Фотів) утверждали, что оба хрониста пользовались однимъ и темъ же источникомъ, Муральтъ сначала (въ Опытъ византійской хронографіи) высказался въ томъ смыслъ, что Георгій есть одинъ изъ тъхъ источниковъ, изъ которыхъ Левъ извлекъ матеріалъ для своего труда, поздные (въ предисловіи къ Петербургскому академическому изданію Амартола) онъ утверждаль, что все сочиненіе Льва есть выписка изъ Георгія; однако, ни одинъ изъ названныхъ ученыхъ не привель достаточных основаній для своего утвержденія. Гиршь береть на себя точнъе опредълить отношение между двумя хрониками и привлекаеть къ сравненю не только вторую половину хроники Льва, ближе касающуюся основной темы его цёлаго труда, но, насколько это было необходимо, и начальную часть. Прежде всего онъ кстати замъчаетъ, что хроника Льва въ началъ представляетъ большей частію буквальное сходство съ другою, изв'єстною подъ именемъ Юлія Полидевка (Поллукса) и доходящею (въ изданіяхъ Біанкопи и Гардта) до середины царствованія императора Валента (въ концѣ IV вѣка по Р. Х.); приводятся примѣры для нагляднаго выясненія этого отношенія. Эти сходныя между собою части Льва и Полидевка въ свою очередь обнаруживають совершенно явное сходство съ соотвътствующими начальными частями хроники Георгія и въ этой последней постоянио встречаются те же самыя фактическія данныя, выраженныя сходными или даже совершенно одинаковыми словами. Однакоже Георгій съ другой стороны представляеть и значительныя отступленія, онъ гораздо содержательные заключаеть въ себъ значительное количество совершенно чуждыхъ Льву и Полидевку элементовъ, расположение у него отчасти совствиъ другое; далъе у него совсемъ отсутствуетъ исторія мірозданія, съ которой начинаеть Левъ и Полидевкъ, исторія Адама и его ближайшихъ потомковъ короче, дальнъйшая еврейская и персидская исторія, папротивъ, гораздо подробнее, известія объ Александре особыя-отличныя. Итакъ, утвержденіе Муральта, что Левъ просто на просто списываль Льва и Полидевка, для этой части едва ли правильно, напротивъ сходство трехъ авторовъ здёсь, безъ сомиёнія, есть слёдствіе пользованія однимъ источникомъ, изъ котораго Левъ и Полидевкъ большею частію вышисывали буквально, но въ другихъ містахъ, и при томъ оба различнымъ образомъ, сокращали или же распространяли извъстіями,

заимствованными со стороны, между темь какъ Георгій обрабатываль тоть же самый источникь при помощи иныхъ пособій. Въ изложенін Римской императорской исторіи между Львомъ и Полидевкомъ оказывается значительная разница, но за то Левъ обнаруживаеть здёсь более близкое родство съ Георгіемъ. Большая часть его данныхъ буквально сходны съ сообщеніями этого хрониста или же очень близки по слововыраженію. Гиршъ дёлаетъ (стр. 96) сопоставленіе двухъ соотв'єтствующихъ текстовъ объ Юлі Цезаръ. Текстъ Льва Грамматика отчасти (по начальнымъ строкамъ) намъ уже знакомъ, а равнымъ образомъ и текстъ Амартола, замѣтимъ только, что Гиригь для второго имбеть въ виду именно печатный тексть Муральта, а не первоначальный рукописный (см. выше стр. 85). Но и адесь хроника Льва не можеть быть считаема простою обработкою или извлечениемъ изъ хроники Георгія. Въ той и другой встрычается значительное количество извъстій и сообщеній, принадлежащихъ только одной изъ нихъ. Порядокъ, въ которомъ следуютъ фактическія данныя, не різдко бываеть различень. Повидимому, согласіе обоихъ, насколько оно существуеть, и здёсь объясняется скорбе пользованіемъ однимъ источникомъ, чемъ заимствованіемъ Льва у Георгія...

Въ началѣ собственно византійской исторіи остается то же самое отношеніе. О императорѣ Львѣ І у Льва Грамматика (рад. 114) слѣдуютъ сначала извѣстія, соотвѣтствующія Георгію (рад. 512) въ таковомъ (у послѣдняго) порядкѣ: сар. 11. 9. 6. 10. опять 6. 3. Однако, это различіе далѣе прекращается; съ исторіи Ираклія расположеніе сходныхъ составныхъ частей у Льва то же, что у Георгія.

Только начиная съ исторіи Юстиніана II измѣняется отношеніе между двумя хронистами. Вмѣсто частныхъ совпаденій при отдѣльныхъ только у Льва находящихся сообщеніяхъ, исторія Юстиніана и послѣдующихъ императоровъ за первый періодъ иконоборства имѣетъ величайшее сходство у Льва съ Георгіемъ. Большею частію оба сходятся буквально или же у Льва встрѣчаются только легкія измѣненія большею частію — сокращенія; болѣе или менѣе длинныя отступленія — частію богословско-полемическаго, частія анекдотическаго содержанія, составляющія характеристическую особенность хроники Георгія, у Льва отсутствують; съ другой стороны послѣдній все-таки сообщаеть отдѣльныя замѣчанія (Notizen), какихъ не встрѣчается у Георгія . . . Гиршъ (S. 98) тщательно ихъ перечисляеть. Общее за-

ключеніе такое, что въ исторіи перваго иконоборческаго періода и временного возстановленія иконопочитанія хроника Георгія Амартола была непосредственнымъ источникомъ для Льва Грамматика, который къ заимствованнымъ отсюда изв'єстіямъ присоединилъ очень немногія, заимствованныя изъ другого источника.

Что касается последней части Льва, касающейся исторіи Льва Армянина и его преемниковъ, — до Романа I, то и здъсь господствуеть такое же родственное отношеніе Грамматика съ начала къ последней части хроники Георгія—и при томъ Георгія позднійшаго, дополненнаго многочисленными прибавками нозднейшей умноженной редакцін, а потомъ къ заимствованному изъ Логооета продолжению Георгія только съ темъ различіемъ, что здёсь прекращаются и те небольшія прибавки, какія ранбе замбчались. Тщательное сравненіе обонкъ убъдило Гирша, что относительно этой части утверждение Муральта вполить справедливо. Левъ здёсь просто буквально выписываль изъ Георгія и его продолжателя (Логооста), пропуская свойственныя Георгію отступленія, и по м'єстамъ д'влая большія или меньшія сокращенія. Такъ, напримітръ, исторія Льва Армянина вмісто двухъ первыхъ главъ Георгія даеть только нісколько словь, а обі слідующія главы — о появленіи болгарскаго князя Крума передъ Константинополемъ-напротивъ, переданы почти буквально, потомъ следуеть еще сообщеніе (ό δὲ Λέων—Νιχηφόρον εξορίσας), заимствованное изъ первой главы у Георгія; дальн'єйшее пов'єствованіе о церковных смутахъ есть краткое извлечение изъ Георгія сар. 6—22 (съ обычнымъ исключеніемъ элемента обличительнаго и декламаторскаго); въ разсказъ о судъ надъ Михаиломъ и объ умерщвлении Льва буквально повторяется изложение Георгія сар. 23—25. — Болье сжатый и ограничивающійся почти только фактическими сообщеніями разсказь продолжателя Георгія (= Логооста) даваль гораздо менье поводовь къ выпускамъ и сокращеніямъ, чёмъ самъ Георгій, но и здёсь въ исторіи Романа I три главы Георгія-Логооста (5-объ измѣнникѣ Рентаків, 13—о перенесенім костей царя Маврикія, 46—о посыщенім Константинополя Марією, женой царя Петра Болгарскаго) совершенно обойдены, а равнымъ образомъ сокращено изображение благочестія императора въ гл. 39 и 54. — Эта последняя часть интересна для насъ тъмъ, что даетъ возможность опредълить свойство и характеръ экземпляра Амартоловой хроники, какимъ пользовался Левъ. Вообще онъ быль нужно думать, очень сходенъ съ московскимъ синодальнымъ; хроника Георгія въ немъ была соединена съ продолженіемъ, составленнымъ для нея по Логооету, самую хронику Георгія онъ содержалъ въ распространенной многочисленными прибавками редакціи.

Почти все, что здъсь сказано объ отношеніи хроники Льва Грамматика къ распространенному Амартолу, идетъ также и къ славянскому тексту Логовета Симеона. Этотъ последній точно такъ же представляеть самостоятельное произведеніе, отличающееся въ изложеніи событій большею подробностію и почти полнымъ устраненіемъ элемента богословско-обличительнаго и нравственно-назидательнаго, точно такъ же имфеть мфста сходныя съ хроникою Георгія, обличающія пользованіе общимъ источникомъ, что мы обозначили выраженіемъ «первичное сходство», и равнымъ образомъ имфетъ много мфстъ, буквально тождественныхъ, которыя мы назвали «вторичнымъ родствомъ»; при томъ эти сходства и тождества у Льва и у Логооста съ Амартоломъ распредалены у обоихъ совершенно одинаково, встрачаются въ тахъ же самыхъ пунктахъ; тождественность продолженія Амартола съ Логооетомъ, разумбется, уже сама собою и показана въ предыдущей главъ. Итакъ, Левъ Грамматикъ еще болье, и несравненно болъе, совнадаеть съ хроникою, которая намъ доступна въ славянскомъ нереводъ и которая не напрасно носитъ въ заглавіи имя Логовета. При такомъ положении дъла можетъ ли быть удерживаемо общепринятое представление о связи Льва Грамматика съ распространеннымъ Амартоломъ? Можно ли объяснять сходство между Львомъ Грамматикомъ и хроникою Логовета, сходство, почти равняющееся буквальному тождеству, тымъ, что Левъ Грамматикъ заимствовалъ многое изъ Георгія, дополненнаго и продолженнаго при помощи Логооста? Очевидно, ньть, ибо сходство и тождество одинаково касается какъ мнимо заимствованныхъ мёсть, такъ и незаимствованныхъ, а самостоятельныхъ у Льва или Логооета. Очевидно, что Левъ Грамматикъ пользовался не распространеннымъ Георгіемъ, а прямо Логооетомъ. Неправильное представленіе, пущенное въ ходъ особенно Муральтомъ, ограниченное, но и поддержанное Ф. Гиршемъ и до сихъ поръ удерживающееся даже въ изследованіяхъ такихъ знатоковъ дела, какъ де-Бооръ, всетаки объясняется отсутствіемъ настоящаго критическаго изданія первоначальной хроники Георгія монаха (Амартола). Частныя наблюденія, фрагментарныя сравненія и сопоставленія не дають полной желанной наглядности. Иначе уже давно бросилось бы въ глаза следую-

щее наблюденіе. Если мы возмемъ первоначальный тексть Георгія хотя бы по списку Coislin. 305 и Сербскій Літовникь на всемь протяженій до Константина Копронима въ греческомъ (гдф тексть прерывается) и до Өеофила въ Сербскомъ, то тождества или буквальныхъ сходствъ вторичнаю характера между Львомъ и Георгіемъ совстмъ не окажется. Итакъ, если предполагать заимствованіе со стороны Льва Грамматика изъ умноженнаго Георгія Амартола, то выйдеть слъдующая странность: компиляторъ извлекъ изъ Георгія только то. чего въ немъ первоначально не было, что ему собственно не принадлежало, пропустиль все собственно Георгіевское, а захватиль только то, что сюда было послъ внесено изъ Логоеета, и при этомъ произвелъ операцію столь искусно, что нигдё не задёль другой боле общирной части Георгіевой хроники. Ясное діло, что это невозможно, и что Левъ Грамматикъ просто пользовался тъмъ же Логоестомъ, которымъ какой-то позднейшій компиляторъ воспользовался для дополненія и продолженія Георгія. А другими словами: не Левъ Грамматикъ пользовался распространенною хроникою Георгія, а напротивъ изъ Льва Грамматика были взяты дополненія для хроники Георгія; правда, что въ рукописяхъ продолженіе, а косвенно и самыя дополненія-приписаны Логоосту, но въдь Логоость и Левъ Грамматикъ почти тождественны. Въ началъ этой главы при толкованіи приписокъ въ Paris. 1711 мы уже склоняли свои разсужденія къ тому выводу, что Левъ Грамматикъ быль не авторомъ хроники Новпишихъ иарей, а только переписчикомъ, самое большее-редакторомъ, позволившимъ себъ нъкоторыя стилистическія измѣненія, мелкія дополненія, а иногда пропуски. Онъ взяль изъ сочиненія Логовета ту именно часть, которая ему была нужна для продолженія ранбе переписанной хроники Өеофана. Очень возможно, что въ томъ экземпляръ, который служиль ему подлинникомъ, уже существовало разделение на две части, такъ какъ первая половина Логоеета отличалась отъ второй, начинающейся съ царствованія Льва Армянина, прежде всего своимъ происхожденіемъ изъ особаго источника, о которомъ у насъ ранже были высказаны предположенія. Это была въ свою очередь компиляція, составленная по Өеофану, а раше захватываемаго симъ последнимъ періода-по другимъ авторамъ. Логовету, писавшему въ Х въкъ. естественно было обозначить свое продолжение заглавиемъ «хронографія новъйшихъ царей». Нъть особеннаго основанія настанвать на мелкихъ отличіяхъ, которыя оказываются между печатнымъ текстомъ Льва Грамматика и заимствованными изъ Логоеета мѣстами въ распространенномъ Амартоль, что дълаеть Ф. Гиршъ (Byzant. Stud. S. 100, 101): ихъ достаточно объясняеть обоюдная небрежность двухъ компиляторовъ или же одного переписчика и одного компилятора. Два примъра, приводимые Гиршемъ для доказательства, что нъкоторыя особенности текста Льва Грамматика не случайны, а должны быть объясняемы пользованіемъ-не просто хроникою Амартола, а даже особенною его редакціею—Ватиканскою (съ новыми позднайшими прибавленіями), для насъ неуб'єдительны. Первый примъръ заключается въ перечисленіи соучастниковъ Василія Македонскаго въ заговорѣ на убійство Варды Кесаря:

Leo Grammat. pag. 244.

Логоееть листъ 186. об.

ύπηργον δε εν τη βουλή Μαριαό Βούλγαρος και Ίωάννης ό Χαλδίας καὶ Κωνσταντῖνος ὁ Τοξαρᾶς.

Бѣхж же на съвѣтѣ, Маріань νός ό άδελφός αύτου κα! Πέτρος брать его и Симватіе и Варда брать его. и Ішаннъ Халдо, и Костандинь Тозара.

Гиршъ дѣлаетъ удареніе на словахъ «ὁ άδελφὸς αὐτοῦ», которыхъ нъть при имени Маріана въ синодальномъ текстъ Амартола, но мы видимъ, что 1) эти слова находятся въ славянскомъ Логооетъ и слъдовательно, объясняются прямою изъ него выпискою, и что 2) въ Ватиканскомъ кодекст нътъ вполнъ соотвътствующаго чтенія: Маиріанда και Συμβάτιος 1) και Βάρδας οι αυτου άδελφοι και Άσυλαίων ο τούτου έξάδελφος, а это весьма далеко отъ текста Льва Грамматика. Сравненіе со славянскимъ (а также съ Өеодосіемъ Мелитинскимъ ed. Tafel рад. 179) показываеть, что у Льва по небрежности пропущены имена, заключающіяся между дважды повтореннымъ словомъ άδελφός. Въ славяно-болгарскомъ переводѣ Логооета «Петръ Болгаринъ» пропущенъ, повидимому, по побужденіямъ патріотизма.

Второй примъръ относится къ событіямъ въ малольтство Константина Багрянороднаго:

Leo Grammat. pag. 101.

Логоветь листь 226.

Οι δὲ τὰ τῆς βουλῆς ιδόντες ἔγγιστα ἤδη τοῦ δρόμωνος Ῥωμανοῦ γεγονότες ήρπασαν αὐτὸν ταῖς χερσί και «ἄρατε αὐτόν» ἐφώνησαν·

Они же сжше свѣть вѣдяще, близь оуже кораблѣ Романоу бывшоу. и понеже тъи съзади паракимоумена Костандина

<sup>1)</sup> Чтеніе Ватиканскаго списка не совсѣмъ точно передано (по Муральту) у Гирша; мы исправляемъ его по копін, находящейся въ библіотекъ Академіи Наукъ.

132

παραχρήμα ούτοι τοῦτον ἀρπάσαν- хода въсхыти его ржкама и тєς и т. д. възмѣте его възгласи, вънезапж они въсхыщьше его и т. д.

Текстъ Льва Грамматика опять оказывается нёсколько неисправнымъ, но для объясненія этой неисправности совсёмъ нётъ нужды прибёгать къ Ватиканскому списку Амартола, гдё, напротивъ, въ самомъ существенномъ замёчается отличіе (глаголы ἀνήρπασεν—ἀνεφώνησεν въ единственномъ числё и притомъ—ἀνήρπασεν вмёсто ήρπασαν), а просто слёдуетъ видёть небрежную переписку текста Логоветовскаго—съ пропускомъ слёдующихъ словъ послё γεγονότες: ἐπειδη εὐτος ὁπίσω τοῦ παραχοιμωμένου Κωνσταντίνου περιπατῶν (ἀνήρπασεν и т. д. Theod. Melit. ed. Tafel pag. 209). Слова эти, находящіяся и въ славянскомъ, совершенно необходимы и вслёдствіе ихъ отсутствія тексть у Льва сдёлался совершенно безсмысленнымъ, хотя для возстановленія его переписчикъ и замёниль въ двухъ глаголахъ единственное число множественнымъ.

Такихъ небрежныхъ и отчасти безсмысленныхъ пропусковъ въ тексть Льва Грамматика, по сравненію хотя бы со славянскимъ Логоестомъ, можетъ оказаться гораздо более, чемъ указано Гиршемъ, но они, конечно, не даютъ исказителю права именоваться самостоятельнымъ авторомъ, ни даже порядочнымъ компиляторомъ. Но, можеть быть, у Льва Грамматика есть такія дополненія къ тексту Логоеста, которыя способны оправдать или поднять его репутацію: на дополненія намекаеть, повидимому, и выраженіе «подроблю въ извъстной припискъ (см. выше стр. 121). Въ чемъ заключаются эти дополненія? 1) Мелкія стилистическія прибавки одного или п'есколькихъ словъ. Онъ встръчаются и въ текстъ Оеофана, переписанномъ въ Cod. Paris. 1711 тою же самою рукою (Льва Грамматика), какъ мы видимъ изъ подробнаго описанія де-Боора (Theophan. Chronogr. II S. 517—519). Здісь оні заключаются обыкновенно въ прибавкі украшающихъ эпитетовъ къ имени Бога, святыхъ и усиливающихъ порицаніе— κъ именамъ злыхъ людей (ὁ ἄγριστος καὶ παραβάτης, τύραννος), а во-вторыхъ, въ прибавкъ излишнихъ словъ съ целію достиженія какъ будто большей гладкости. Подобное найдется и въ той части кодекса, которая содержить хронографію новейшихъ царей, но ради такихъ добавленій переписчика Льва такъже мало следуеть возводить въ санъ писателя этой хроники, какъ и въ сочинители хроники Оео-

озна <sup>1</sup>с. 2) Большей выжности и надотогом избетвительное пополнение MORRO HELOLETE EL CAMONE EGHIT PUROURCE JESS, LIT. REEL MEI ROsamu, communicii Jonosera paczegures ca rescrowa Jara Gurke. чать гда-1160. Вы сывянскомы тексть уже внесено начто изы Зонары, предвазначеннаго служить продолженіемъ Логосста отъ якаложения Романа Лаканива. а у Льва вибето пого читается—другое. Обозначая прибавку точные, можемы принять, что Льву Грановатику THE CONTINUE RECEPCION EXCEPCION EXECUTED STATE ATTEMPTATE OF THE PROPERTY OF Gr. ed. Bonn. pag. 328-331: 3rbck, newly mpositive, baxolates 48b строки, повторенныя и въ хроникъ Амартола, и подавшія поводь къ разныть недотивніять относительно времени происхожденія хроники Логооста, какъ продолжателя Георгія. Сказавъ, что соучастники Константина въ низложение Романа Лакапина впоследствие наказаны были судомъ Божінмъ, авторъ прибавляеть, что подробиве и точиве объ этомъ будеть сообщено «въ следующемъ далее изложению (Leo Gr. pag. 329: ev tř. mosemyužvy šmežyyý sei exdystuan ropanio rymne у Өсөдөсія рад. 237: ёх тү протуршент епертурге ё.). Такъ какъ тастранием вы славянскомы . Погосеть не встрачается, то мы готовы объяснять его такъ, что переписчикъ. Левъ Грамматикъ, намфовий выдъ присоединить къ Ософану и Догоосту еще и дальний шее продолжение, какимъ могъ быть продолжатель Өеолона, дъйствительно разсказывающій о трагической кончині означенных трехь лиць: припомиямъ, что конда въ Parisin. 1711 недостаетъ, и сколько утрачено листовъ, на это натъ данныхъ. - Удивительно только то, что замьтка о судьбь трехъ повторяется и въ редакціи, носящей имя Осодосія Мелитинскаго, равно какъ и у продолженнаго Амартола. Приходится думать, что всф трое подьзовались такимь спискомъ Логосета, который уже никть въ конць дополнение Льва Грамматикаили же кого-другого, если приписку его нужно понимать иначе, чемь мы его понимаемь, то есть соединять слова пара Лерутор Грациал-

<sup>1)</sup> Болъе полное собраніе небрежных пропусков у Льва ножно составить при номощи варіантовь, пом'єщенных Тафелемь внизу страниць его издавія феодосія Мелитинскаго: большею частію это будуть пропуски и по отношенію къ славянскому Логовету. Что касается мелких стилистических добавленій, то нужно признать, что собственно въ хронографіи нов'єйших парей ихъ гораздо менье, чімь въ первой части, изданной по другому списку (первоначально Крамеромъ). См., впрочень, Patrig, Leo Gramm. und seine Sippe (Вухапт. Zeitschr. III (1894) S. 481, 482), гді собрано довольно много варіантовь, отличающихъ Льва отъ феодосія (или по его взгляду редакцію А отъ В).

хой непосредственно съ словомъ εُτελειώθη, а выраженіе πληρωθείσα считать только характеристикою переписанной Львомъ хронографіи. Но въ этомъ, кажется, нътъ нужды. 3) Ф. Гиршъ (Byzant. Stud. S. 102) отметиль, какъ особенность Льва Грамматика, доказывающую его самобытность по отношенію къ продолжателю Амартола (Логовету) и къ Өеодосію Мелитинскому, отрывокъ, относящійся къ парствованію Феодосія Великаго, гдѣ у Льва вставлено въ общій съ другими текстъ описаніе наружности императора и его характеристика. Въ новъйшемъ изследовании Патцига<sup>1</sup>), посвященномъ отчасти тымъ самымъ вопросамъ, которые насъ теперь интересуютъ (но съ коренною ошибкою въ самой ихъ постановкъ, такихъ характеристикъ и портретныхъ описаній отміченъ у Льва цільій рядъ, при чемъ они выставляются признакомъ особой редакціи, общимъ Льву съ Кедриномъ. Но это еще вопросъ, составляють ли характеристики и портреты прибавку Льва Грамматика, хотя ихъ действительно нетъ въ редакціи Өеодосія Мелитинскаго. Діло въ томъ, что за исключеніемъ перваго такого рода отрывка, содержащаго портреть Валентиніана съ краткими сообщеніями объ его женахъ, другія подобныя описанія обрѣтаются и въ славянскомъ текстѣ Логоеста:

Листь 77. об. «Өеосіе великый цртвова лё sī. бѣ възрастомъ оубо тѣлесный въ мѣру. чисть же и причръмень лицемь. русы имѣж власы, а но прѣгръбень. весель въ бесѣдѣ, а нравомь в̂елѣйшів». (Ср. Leo Gr. pag. 101).

Листъ 87. об. «Съи же Лъвь бѣ низъкь тѣло». спань брадож. и лицемь ѕѣло протжжень. мждростіж же оукрашень, аще и кромѣ оученіа и наказаніа бѣ». (Ср. Leo Gramm. pag. 113)

Точно также мы находимъ здёсь и портреты Аркадія, Зинона, Юстина и др.

Въ изслѣдованіи Патцига обозначены еще иныя группы медкихъ частныхъ извѣстій или замѣтокъ, встрѣчаемыхъ у Льва и отсутствующихъ у Өеодосія и въ продолженіи Амартола. Содержаніемъ ихъ служатъ указанія на мѣста погребенія императоровъ, наименованіе ихъ женъ и т. п. Но опять такого же рода сообщенія и при томъ тѣ же самыя и въ тѣхъ же выраженіяхъ мы находимъ и въ славянскомъ текстѣ Логоеета.

<sup>1)</sup> Patzig, Leo Grammaticus und seine Sippe: Byzantin. Zeitschrift III Bd. (1894) S. 474 u. folg.

- Листь 81. (объ Аркадів): «Положено же бы твло его въ цркви стых апль, въ полуднытемь притворе. идеже жена его Евдодіа прежде полужена бысть въ ковчест мраморне» (Leo Gr. рад. 105 = ἐν λάρναχι Ῥωμαίφ).
- Листь 76 об. (о Валентѣ). «Жена же его имене" Домника скончаса огнемь». Leo Gr. pag. 99: γυνη δὲ τούτφ Δομνίκα Άρειανη διάπυρος 1).

Нужно, однако признать, что отсутствіе такихъ спеціальныхъ замѣтокъ, и особенно первой группы—характеристикъ и портретовъ, въ текстѣ Осодосія Мелитинскаго очень знаменательно; оно можетъ наводить на мысль, что, несмотря на нахожденіе ихъ въ славянскомъ переводномъ текстѣ, онѣ все-таки не первоначальны, то есть не находились въ оригинальномъ текстѣ Логосета, а внесены сюда позднѣе. А съ другой стороны, не слѣдуетъ опускать изъ виду, что они встрѣчаются только въ первой части хроники, носящей имя Льва, то есть не въ томъ кодексѣ, по которому издана хронографія новѣйшихъ царей, украшенная его припискою. Ничто не ручается, что вставки принадлежать именно ему. Итакъ, для объясненія выраженія πληρωθεῖσα (дополненная) остается только прибавка, означенная въ пунктѣ 2.

Имя Льва Грамматика, помимо извъстной приписки въ Cod. Рагізіп. 1711, не оставило по себъ никакихъ другихъ слъдовъ въ византійской письменности <sup>2</sup>). Почти то же нужно сказать и о Өеодосіъ изъ Мелитины, имя котораго стоить въ заглавіи Мюнхенскаго кодекса, содержащаго все тоже насъ занимающее произведеніе <sup>8</sup>).

Хронику Өеодосія Мелитинскаго самъ издатель ея, Тафель, считалъ совершенно тождественною съ хроникою Льва Грамматика, видя вънихъ два списка одного и того же сочиненія, при чемъ Өеодосій пред-

<sup>1)</sup> Кром'в этого недоразум'внія, въ славянскомъ тексті Логооста зам'вчательно и непосредственно предшествующее упоминаніє о м'єсті погибели императора Валента: «поб'є по бывь, въб'є не въ Пл'є не одрин'є кым сель. и съжежень бы въ неи». = Leo Gr. l. c. ήττηθείς κατέφυγεν εν άχυρῶνι, εν χωρίω Άδριανουπόλεως. (дат. перев. sub palea se abscondidit).

<sup>2)</sup> Ὁ ᾿Α σινὸς Λ των Скинція, чему въ спискахъ Кедрина соотвѣтствуетъ Λτων το Καρίας (Cedren. I pag. 4 ed, Bonn.) есть, конечно, Левъ Діаконъ, какъ это всѣми признается.

<sup>8)</sup> Намъ встретилось следующее пока единственное и доселе не отмеченное упоминаніе о Осодосів: Becker, Anecdota graeca III, 1465 (въ указателе подъ словомъ Theodorus Nicaeensis). Тамъ приведена выписка маъ сочиненія Іоанна Сицилійскаго єїς τὰς ἰδάας, которая гласить такъ: ὡς ὁ Μελιτίνης Θεοδόσιος, καὶ ὁ Νικαίας Θεόδωρος καὶ τῶν καθ' ἡμᾶς οὐκ ὀλίγοι. Отсюда можно заключить только то, что Осодосій жилъ ранве 1120 года.

ставляеть болье исправную рукопись, а Левъ-худшую. Это инвніе мы признаемъ совершенно върнымъ-съ темъ только отличіемъ, что Өеодосій, какъ и Левъ, прежде всего должны быть поставлены въ непосредственное отношение къ Логовету. Оба они переписали одно и то же произведеніе - одинъ лучше - это быль дійствительно Осодосій, другой хуже. Считать хронику Өеодосія извлеченіемъ изъ Георгія, какъ Муральть, послъ ознакомленія съ подлиннымъ первоначальнымъ текстомъ Георгія Амартола, было бы нельпостью. Да и Ф. Гиршъ допускаетъ большую ошибку, настаивая на мелкихъ отличіяхъ Өеодосія и Льва по отношенію къ Георгію и допуская поэтому со стороны Өеодосія и самостоятельное пользованіе Георгіемъ на ряду съ копированіемъ Льва. Не они пользовались Георгіемъ, а ихъ прототипъ, Логооетъ, нослужиль для позднейшей редакціи Георгія; на этомъ и основывается ихъ общее сходство съ распространеннымъ Георгіемъ. Приведенныя Гиршемъ выписки изъ Өеодосія (на стр. 104, 105), которыя при сопоставленіи съ Георгіемъ оказываются болье близкими къ тексту последняго, чемъ соответствующе отрывки Льва. на самомъ дёлё говорять только о лучшей передачё первоначальнаго текста хроники Логоеста Өеодосіемъ, а равно и компиляторомъ умноженнаго Георгія. Это доказывается славянскимъ Логооетомъ.

Theodos. Meliten. p. 147.

Στέφει δὲ Θεοδώραν ἐν εὐκτηρίφ τοῦ ἀγίου Στεράνου, στερθεὶς καὶ αὐτὸς ἄμα αὐτῆ, ὑπὸ ἀντωνίου πατριάρχου καὶ τῷ τοῦ γάμου καὶ τῷ τῆς βασιλείας στέφει τῆ ἀγία πεντηκοστῆ. (Πομчеркнуτыхъ словъ нётъ въ текстѣ Льва).

Pag. 180. Τελευτά δὲ ὁ Κωνσταντίνος ὁ υἰὸς Μιχαὴλ βασιλέως ἐξ Εὐδοχίας, ὡς δὲ λόγος, υἰὸς Βασιλείου, ὅν πολλὰ ἐθρήνησε Βασίλειος, πολλὰ στέργων αὐτὸν καὶ ἀπετέθη τὸ σῶμα αὐτοῦ ἐν τοῖς τάφοις τῶν βασιλέων. (Ποдчеркнутыхъ словъ нѣтъ у Льва).

Логооеть, листь 162.

Степса же са самь съ Осодорож въ цркви стго Стефана, Антоніемь патріархом. вънчався и брачныя и цркымы вънцемь въ стжа натидесятницж.

Листь 197. об. Скончажеса Михаило спь Костандинь иже Ш Евдокіж. и шкоже слово, спь Василіевь. егоже мишто плака Василіе, шко вел'ми люба его. и полижено бы тыло его въхрамь цркый гробовь.

Такое же точно отношеніе и въ третьемъ случав, отмівченномъ у Гирша. Если бы нужно было умножить примівры такой большей

блимсти Собнойе из тентту славникалу Лиговета, а вийстй съ тёмъ непавиченства его большей притолности дле возстановление переобачального греческато тента. Вамъ слёдовало бол воротиться назадъ къ мынисамъ изъ Вененіанскато воленса, поторога час сопостаналам съ Льмогъ Гранизическита. И тамъ найгутом случам, глё недостаношія для поличенного соотийтичнае органа восполенногом чтолением соотасиной релакціи. Но намболію дюбольшем и намем то, что въ птомъстинови Сесолоскій все-тами нерезульного со Льмогъ.

Есть и у беолосіе продуски нужвалу, котурых восполенногом Лавоны из такита случанта. Лена на свою очерела больше слодита, кака это и остественно, со славенскима текстома Логосста. Наприміры слова на стр. 158 Боннен, изг. Leo бл. Ср. Hirsch Byr. Stud. 8, 103 о причина изганів панкі Мартина императорома Константоны зая та білу яблісті та домобілуть дорога и даліст зі домо ді им то біль яблість берзілить іграда, діяличь дерізтичувічтя інті Пилісь титримуют діунерец Каметтичностийнає то Гамотись призілення им потраділи ремоцему— опущення у сболюсія, наполятия на славенскома Логосста паста 120 об.: азаме обличатися ими моноселитекая его сресь, не тачік же и и брата свосто беодосія заків, діаконо поставлена бывша Паклом' патріархома, архієрен же Костантина града біх, Георгіе предейтерь и син'тель бывыть.

Отсюда выходить такое заключеніе, что настоящій тексть Логоеста вообще лучше сохранніся въ слаканской редакців, а по містамь вногда лучше въ редакців Льва Грамматика, хотя чаще премуществуєть списокъ Сеодосія.

Кроит Льва Граниатика и Сеодосія Мелитинскаго, есть еще третье имя съ притязаніснъ на авторство по отношенію къ хроникт Логосета; ны разунтемъ Полюсежа или Полукса, о которомъ намъ уже приходилось упоминать—всятдъ за Ф. Гиршемъ. Въ самое новъйшее время въ статьяхъ Претера и се-Боора 1 разъяснено, что имя Полидевка поставлено въ заглавіи изданной (въ 1792 году) Гаротомъ (Hardt) византійской хроники, доходящей до правленія императора Граціана (а ранте напечатанной по другому списку Біамкоми безъ имени автора), совершенно неправильно—всятдствіе ошибки, а, по-

<sup>1;</sup> Preger, Der Chronist Iulios Polydeukes: Byzantin. Zeitschr. Bd. I (1892) S. Molg. C. de-Boor, Zur Chronik des Pseudo-Polydeukes: Byzant. Zeitschr. Bd. II (1893) S. 563 folg.

жалуй, даже нам'вренной фальши писца рукописи XVI в'вка, которымъ быль грекъ Дармарій. Все діло въ томъ, что сборникъ, съ котораго Дармарій переписываль свой манускрипть, действительно содержаль отрывки изъ Ономастикона Полидевка — произведенія, касающагося еще классической древности, но эти отрывки съ именемъ автора слъдовали за безыменною недоконченною хроникою-отъ сотворенія міра до Граціана. Дармарій перенесъ имя со второго м'єста на первое. Далье болье тщательное изучение содержания изданной Гардтомъ (и Біанкони) хроники показало, что поразившее Ф. Гирша буквальное сходство ея съ (инимымъ) произведеніемъ Льва Граиматика едва простирается на самую начальную ея часть (до Вавилонскаго плененія), а далее встречаются только случайныя и редкія совпаденія; вообще же псевдо-Полидевкъ не имбетъ, за исключениемъ начала, тождества съ Львомъ Грамматикомъ и consortes, то есть, съ нашей точки эрвнія съ Логоветомъ. Это особая компиляція. Другое діло Ватиканскій кодексъ № 163, который начинается извъстною намъ исторіею мірозданія (Θεός δ άγρονος), впрочемъ, приписанною гораздо поздиве основного текста рукою XVII стольтія, а затьмъ содержить писанный въ XIV въкъ текстъ почти вполнъ тождественный съ Львомъ Грамматикомъ и Өеодосіемъ Мелитинскимъ и затъмъ продолженный до правленія Романа II (959—963). Газе, въ своемъ изданіи Льва Діакона, привель изъ этого кодекса довольно обширные и весьма важные по своему значенію отрывки; но только вследствіе недоразуменія авторомъ хроники онъ назвалъ Полидевка, основываясь на замъткъ библіотекаря впереди рукописи: зам'єтка относилась только къ дополненію потеряннаго начала, взятому изъ рукописи, тоже ведущей свое начало отъ Дармарія<sup>1</sup>).

Хроника должна считаться не надписанною и потому анонимною, а по содержанію, какъ видно изъ описаній, все-таки не полныхъ, она въ сущности воспроизводить текстъ Логооета съ вставками изъ другихъ источниковъ (изъ Малалы, изъ Өеофана) и съ нѣкоторыми второстепенными дополненіями (съ указаніемъ въ ветхозавѣтной исторіи первоначальнаго источника, именно Іосифа Флавія, Евсевія). Для насъ важно то, что тѣ особенности, которыя ее отличаютъ отъ Өеодосія и Льва, чужды также и славянскому тексту Логооета. Но то, что въ ней есть общаго съ ними, то есть наибольшая часть текста,

<sup>1)</sup> Preger, l. c. p. 51.

судя по образцамъ, которыми мы располагаемъ, представляетъ превосходное пособіе для возстановленія подлиннаго первоначальнаго текста хроники Логооета. Отрывки, напечатанныя въ примѣчаніяхъ ко Льву Діакону, Б. Газе, относятся уже къ продолженію Логооета, только въ этомъ кодексѣ—Vatic. 163—и встрѣчающемуся; текстъ, имѣя нѣкоторое сходство и сродство съ Продолжателемъ Оеофана, и здѣсь не лишенъ оригинальности. Весьма было бы желательно болѣе подробное изученіе основной части, и полное изданіе продолженія. Изъ русскихъ ученыхъ Ватиканскимъ кодексомъ 163 нѣкогда занимался проф. В. К. Ернштедтъ, который и сообщилъ намъ часть свонхъ выписокъ.

На отношеніяхъ хроники Логовета къ печатному изданію хроники Симеона магистра и Метафраста мы не имѣемъ здѣсь причины останавливаться. Припомнимъ только, что и для безымяннаго творенія, украшеннаго такимъ громкимъ именемъ, основою послужила все та же хроника Логовета; но тамъ она загромождена посторонними добавленіями и распространеніями часто до полной неузнаваемости. Родство Кедрина съ Львомъ Грамматикомъ, на которомъ теперь настаиваютъ (статья Патцига), основывается, повидимому, на томъ, что Кедринъ переписывалъ во многомъ Лже-Метафраста, а черезъ него Льва Грамматика, то есть точнѣе—Логовета.

Главный результать нашего изследованія въ этой главе сводится къ следующимъ двумъ пунктамъ.

- 1) Хроники Льва Грамматика и Өеодосія Мелитинскаго, признаваемыя отдёльными бол'є или мен'є самостоятельными сочиненіями, должны считаться только списками или изводами хроники Логоеета, которую мы знаемъ по славянскому переводу, по указаніямъ въ Московскомъ Синодальномъ кодекс'є (въ двухъ припискахъ), по заглавіямъ Венеціанскаго и В'єнскихъ кодексовъ, содержащихъ часть того же текста, какой находимъ въ славянскомъ. Не о Leosippe, не о цикл'є Льва, мы должны говорить, а о Logothetsippe (цикл'є Логоеета) 1).
- 2) Общепринятое мижніе о происхожденіи хроники, надписываемой именемъ Льва Грамматика (именно второй части), путемъ заимствованій изъ распространеннаго Георгія монаха (Амартола) совер-

<sup>1)</sup> См. *Визант*. *Временникъ*, томъ первый (1894), стр. 756 (реферать о статьъ Патцига).

щенно ложно; не Левъ Грамматикъ или точнѣе Логоеетъ извлекалъ что-либо изъ Амартола, а на оборотъ Амартолъ распространенъ и продолженъ заимствованіями изъ Логоеета—Льва Грамматика тожъ.

## IV.

# Продолжение Логовета и Паралипоменовъ Зонары.

Какъ сказано было въ самомъ началѣ описанія Петербургской рукописи, содержащей хронику Логооета, эта последняя имееть заесь продолженіе, заключающее въ себ' довольно подробное обозр'вніе событій отъ единодержавія Константина Багрянороднаго до возведенія на царство Романа Діогена (1067). Тексть этого продолженія не имъетъ ничего общаго съ гораздо болъе краткимъ продолжениемъ, начинающимся въ соответствующемъ месте въ изданіи хроники Георгія у Муральта и достигающимъ до вступленія на престолъ Алексвя Комнина, 1081 г. (Muralt pag. 852-901). Заимствована эта часть Муральтомъ изъ Парижскаго кодекса № 1708 (въ Московскомъ Синодальномъ спискъ ея нътъ) и напечатана съ приложениемъ внизу страницъ варіантовъ изъ знакомаго памъ Венеціанскаго Логоеста (№ 608), гдѣ подобное же продолженіе идеть до 1078-го года-до конца правленія Михаила Дуки, опять не давая текста, соотв'єтствующаго славянскому. Гдѣ же искать греческаго подлинника для этой части славяно-болгарской переводной хроники? Особенно сложныхъ и трудныхъ разысканій не потребовалось для отвѣта на этоть вопросъ. Подлинникомъ служила хроника Зонары, передаваемая адъсь въ сокращениомъ видѣ со многими пропусками, и остается только другой вопросъ, сдълано ли было извлечение славянскимъ компиляторомъ или же оно прилагалось и въ греческихъ спискахъ хроники Логооета. Аналогія съ Венеціанскимъ и Парижскимъ списками, сейчасъ отмѣченными, заранѣе говорить въ пользу второго предположенія. Следуеть, однако, точные и наглядные показать характерь обработки греческаго текста Зонары въ славянскомъ изложеніи.

. Тистъ 254: До зде Симеона "Лигооет в е творень а Шзде другаго. Самовластіе Костандина Багр внориднаго.

«Абіе же Костандинь самовластіе полочивь, и сна своего Романа степса. помочтин же емоу на цр<sup>с</sup>твожщін низложеніе мъзды въздаж. = Ioann. Zonarae Epitome histor. ed. Paris II, 193 ed. Dindorf IV, 66: "Αρτι δὲ τῆς μοναρχίας ὁ Κωνσταντίνος τυχών καὶ τῷ υἰῷ 'Ρωμανῷ διά-

Далье идеть буквальный переводъ. Разсказъ о князьяхъ венгерскихъ Волосудъ и Гиль (Γυλᾶς) тоже буквально сходенъ за исключеніемъ того, что вмѣсто ὁ λοιπὸς (Paris 194. Dindorf р. 68) въ славянскомъ читается повторенное и соотвѣтствующее собственное имя Воила же (листъ 255). О русской княгинѣ Ольть (Zonar. ibid.) въ славянскомъ пропущено. О патріархѣ Θеофилакть (Dindorf pag. 69) буквально сходно. О патріархѣ Поліевктѣ (Paris II, 195. Dindorf ibid), то есть, объ его избраніи заимствованіе въ славянскомъ тоже почти буквальное, но объясненіе причины, почему онъ посвященъ Кесарійскимъ митрополитомъ вмѣсто Ираклійскаго, опущено. Перенесеніе частей руки Предтечи—буквальное повтореніе. Затѣмъ въ славянскомъ читается: «сжщіми же въ Критѣ Агарѣномь—(Dindorf рад. 70) τῶν δѣ ἐν τῆ Κρῆτη ᾿Αγαρηνῶν» и т. д. съ буквальнымъ сходствомъ. О покушеніи Романа свергнуть отца (Логое. листъ 256) «црев же снъ Романь» и т. д.—ё γε μὴν τοῦ βασιλέως υἰὸς Ὑρωμανός и т. д.; но есть ошибки.

Итакъ, обозрѣніе самостоятельнаго царствованія Константина Багрянороднаго несомнѣнно воспроизводитъ хронику Зонары съ нѣкоторыми сокращеніями. Прежде чѣмъ пойдемъ далѣе мы должны вернуться назадъ. Выше мы указали, что уже нѣсколько ранѣе грани, положенной припискою объ окончаніи одного творенія и о началѣ другого, текстъ славянскаго Логооета расходится съ родственными ему греческими. Теперь мы можемъ съ увѣренностью утверждать, что это отличіе объясняется какъ бы преждевременнымъ переходомъ къ пользованію предъизбраннымъ для дальнѣйшей части источникомъ, то есть Зонарою. Значитъ это позднѣйшая вставка, хотя и не очень значительная по размѣру — менѣе страницы греческаго текста по изданію Диндорфа (рад. 65—66). Каі хатасую̀у айтċу ἐν τῆ νήσφ τῆ

Πρώτη περιόρισε καὶ ἀπέκειρεν, αὐτὸς δὲ τῆς βασιλείας ἀντεποιήσατο διοικήσεως σύν τῷ γαμβρῷ καὶ τῷ ἀδελφῷ...... Ο δὲ τούτων πατὴρ ἐν τῆ Πρώτη τὴν ζωὴν ἐξεμέτρησε, καὶ οὕτω τούτων ἐκαστον ἡ δίκη μετῆλδεν. Слав. Логов. л. 253: «И сего ис полаты злѣ сведе. И въ пръвыи островь заточивь, остриже мника. са же цр твію правило съ зате и съ брато пріять...... ЁДі́ть же ею въ Протѣ островѣ оумрѣ и тако коегож о и сждь постиже».

Пойдемъ далъе, но ограничимся немпогими указаніями. Въ началъ царствованія Романа II сообщается объясненіе его прозванія («Мла же нарицается  $=\pi\alpha$ іδίον δ' έλέγετο»); оно заимствовано буквально изъ Зонары, при чемъ не все правильно понятно: «аще ли кто речеть ыко зане мала бы жизнь его = ότι και παιδαριώδης ην αυτώ η ζωή. Листь 257 об. къ концу: «Фшка же ще въ Сиріж и бравса съ ни поб'єди его кр'єпц'є. и Иверіж попліни». = Zonar. Paris. II, 158. Dindorf IV, р. 73. Έν γοῦν Συρία γενόμενος ὁ Φωχᾶς, καὶ τούτω κατὰ συστάδην μαγεσάμενος, και ήττησε περιφανώς και την Βέρροιαν άτερ της άκροπόλεως έξεπόρθησε. Замівчается нівкоторое измівненіе фразеологіи въ славинскомъ и сверхъ того ошибочная замѣна города Верріи (Халепа) страною Иверіей (Грузіей). Следующій далее разговоръ Фоки съ царемъ Романомъ въ славянскомъ опущенъ. О смерти Романа буквально сходно съ греческимъ подлинникомъ, только вмѣсто Верріи опять читается Иверія. Такое же отношеніе между подлинникомъ и сокращеннымъ переводомъ наблюдается и въ исторіи д'втей Романа — Василія и Константина.

Изъ дальнъйшаго отмъчаемъ эпизодъ о нашествіи Руси при Константинъ Мономахъ въ 1043 году: Логоветъ листъ 306: «Повъмы же преже о роско пришествіи. съи азыкь и иногда множицеж на Гръкы пріиде. побъжень же бывь, смириса. и свати съ ними. мко быти й съроства ради едино съ Гръкы. и прихожаахж они къ на, а наши къ на копириса. и свати съ ними. мко быти й съроства ради едино съ Гръкы. и прихожаахж они къ на, а наши къ на копириса. и свати съ ними. мко быти й съроства ради едино съ Гръкы. и прихожаахж они къ на, а наши къ на копирожно и т. д. Zonar. ed Paris. 253. Dindorf р. IV, 167. Прохебодо бѐ том аддом том Рос ѝ ѐ теховор той съ той о съ той о съ той о копирожно об той о копирожно об той о копирожно об той о съ той о съ той о бъ той о съ той о съ той о бъ той о съ той

рою, есть только легкія сокращенія; м'єста и выраженія, внесенныя Зонарою изъ Пселла, удержались тоже въ славянскомъ перевод'є.

Листа 310. «Печень же пакы на полоудных странх мже бы некогда блыгарска, повигошжел. бы же азыкь сын многочлчен по синон страны Донава живжщь. Zonar. ed. Paris p. 257. Dindorf IV, 174. Τὸ δὲ τῶν Πατζινάχων ἔθνος αὐθις κατὰ τὴν Εὐρωπαίαν μοϊραν κεκίνητο. Σχυθικὸν δὲ τὸ ἔθνος καὶ πολυάνθρωπον πέραν Ἰστρου νενόμενον. Словы «мже бы некогда блыгарска» вы подлинномы Зонары нёть, но ничто не вынуждаеть насы думать, что они могли быть прибавлены только славянскимы компиляторомы, а не греческимы. Самая повысть о Печеныжскомы нашествій обличаеть буквальное повтореніе текста Зонары.

Послѣднія слова славянской компиляціи: «Сице же царь и самодръжець Діштень поставлень бы, царици Евдокіи съ снови своими самовластвовавши, ў міїъ и нѣколико ўніи»—соотвѣтствують Zonar. ed. Paris. II, 277 Dindorf IV, 205. Καὶ ὁ Διογένης βασιλεὺς ἀνηγόρευτο τῆς βασιλίδος Εὐδοκίας μετὰ τῶν υίέων ἀρξάσης ἐπὶ μῆνας ἐπτὰ καὶ ἡμέρας τινάς.

Въ Славянской литературѣ давно извѣстенъ «Славяно-булгарскій» Паралипоменъ Зонары, изъ котораго до насъ дошли извлеченія, сдѣланыя сербомъ Григоріемъ въ 1207-мъ году и напечатанныя Бодянскимъ въ Чтеніяхъ Московскаго общества Исторіи и древностей (Годъ III, ч. І, 1847 г.). Издатель О. И. Бодянскій, выразивъ сожалѣніе, что вслѣдствіе принятой Григоріемъ системы мы лишились самаго Паралипомена Зонарина въ его настоящемъ видѣ на славянскомъ языкѣ, тутъ же высказалъ и надежду, что при дальнѣйшихъ поискахъ Паралипоменъ когда-либо и откроется. Такая надежда, повидимому, теперь исполняется — если невполнѣ, то отчасти. Мы имѣемъ подъ руками значительную долю сокращеннаго Зонары на

болгарскомъ языкъ — въ такой редакціи, которая вполнъ допускаеть существованіе древнійшаго оригинала. По объему и значенію эта часть несравненно важнъе отрывочныхъ, безпорядочныхъ и перепу-- танныхъ извлеченій, изданныхъ Бодянскимъ и относящихся къ болве раннимъ періодамъ персидской и македонской, римской и византійской исторіи до временъ иконоборства. Посліднее обстоятельство лишаеть насъ возможности произвести обстоятельное сличение двухъ славянскихъ текстовъ для опредъленія взаимнаго между ними отношенія, такъ какъ продолжение хроники Логоеета, извлеченное изъ Зонары начинается только съ единодержавія Константина Багрянороднаго. Уцельть, впрочемь, и въ Паралипомене одинь отрывокь, касающися болће поздняго времени и совпадающій по содержанію съ текстомъ въ продолжени Логооета: онъ помъщенъ между царствованиемъ Льва Мудраго и его брата Александра (при чемъ о Константинъ Багрянородномъ только упомянуто) и событіями времени правленія Василія Болгаробойцы — съ одной стороны, и отрывкомъ о Львѣ Армянинѣ, съ другой (стр. рд—ро = 107—109). Разы идеть о далахъ болгарскихъ.

«Вто" време Склиръ воевода штё на востокъ, и учинй црмъ, и много брани сътвори съ црма, послё же б бывъ Склиръ ш Хосрода перьскаго, и затворе втемници, вто время бльгаре предаше начество бльгарьское, четыре браамъ, деду, монсеу, аарону, и самоилу, нарицахуже сіи комитопулеи запе бъху снове едино княе бльгарьскаго нарицаем коми, елици же бъху ш рода цркаго погибоща вси, един же тъчію петровъ снъ шста и ть скопець.

А въ продолженіи *Логовета* листь 275: «Блъгаре же ыко оуслышащи о съмрти Цимисхіевъ, пакы швръгошисл. и вла свол четыре братенцемь възложищи. Дбду. Мойсеоу и Арону. и Самунлу. иже и комитопоули нарицаахисл. зане сишве бъхи единого ш нарочитый въ ни и нарицаемаго коми. ибо пркым ро ихь скончасл. единому точім оставшу ш сйовь Петра цръ. гла же Романа, иже и скоплен бъ» и т. д.

Изъ сличенія двухъ текстовъ, если бы мы и продолжили его далѣе, нельзя вывести какого-либо другого заключенія, кромѣ большей близости къ первоначальному греческому подлиннику — Zonar. ed. Paris. II, 219 ed. Dindorf IV, 110— второго славянскаго; что же касается взаимнаго родства между ними, то мы не рѣшается что-либо утверждать положительно.

#### В. Васильевскій.

#### приложение.

(изъ письма н. м. бубнова).

На первый изъ Вашихъ вопросовъ о сходствѣ одной изъ Симеоновскихъ хроникъ codicis 1712 (ancien fonds), оставленной, по словамъ Hirsch'a (Byz. Studien р. 304) Комбефизомъ безъ вниманія, съ печатнымъ экземпляромъ Льва Грамматика (editio Bonnensis) у меня отвѣтъ уже готовъ. Между ними не только нѣтъ никакого сходства, но естъ даже большая—можно сказать—метафизическая разница: Левъ Грамматикъ существуетъ, а интересующей насъ хроники codicis 1712 не существуетъ, и это обстоятельство послужило, конечно, причиной, почему Комбефизъ не говоритъ о ней ни слова 1). Другой ученый, имѣвшій въ рукахъ соdісет 1712,—Наѕе нашелъ въ немъ только одну хронику Симеона, именно ту, часть которой была издана Комбефизомъ въ Historiae Byzantinae scriptores post Theophanem 2). Часто люди, видѣвшіе что

<sup>1)</sup> Н. М. Бубновъ оставляетъ совершенно въ сторонѣ статью о мірозданіи, означенную въ каталогѣ Буавена подъ № 5, такъ какъ мой запросъ ея не касался и наличность двухъ редакцій хроники Симеона въ кодексѣ 1712 предполагалась помимо ея. Между тѣмъ оказывается, что именно эта статья должна соотвѣтствовать утраченному началу изданной въ печати хроники Льва Грамматика. Она тоже приписана Симеону Логовету и даже именно (въ припискѣ) Метафрасту, а греческое ея заглавіе въ  $\Pi(v\alpha\xi, eсли читать его какъ слѣдуетъ (Συμεών — ἐχ τῆς γεννέσεως χὰ: χρονικὸν ἐφεξῆς συλλεγὲν), почти вполнѣ совпадаетъ съ заглавіемъ сочавско-петербургской рукописи. — В. В.$ 

Дальнъйшія примъчанія принадлежать самому Н. М. Бубнову.

<sup>2)</sup> Hasii praefatio ad Leonem Diaconum p. XXII. Itaque in Bibliotheca publica collatus Codex noster (A 1712) Ducangio, Bandino, reliquis, quos initio nominavi, innotuit. Constat vero foliis membranaceis 422, chartaceis octo (см. примъч. 3), continens praeter alia minoris momenti (vid. Catalogus codd. mss. Graecorum Bibl. Reg. II 391 D) illa 1) Chronicon Simeonis Logothetae maxima parte ineditum a fol. 18 verso ad fol. 272 rectum (конечно, вторая предполагаемая хроника Симсона не могла бы считаться въ числь «alia minoris momenti», а потому, если бы свъдынія Наве имыли своимы источникомъ цитируемый имъ Catalogus, то онъ бы привелъ бы и ее), 2) Leonis Diaconi historiam, quae nunc prodit, a fol. 272 recto ad 322 rectum, 3) Michaelis Pselli chronographiam tomis novem (?) item incditam a fol. 322 recto ad 422 rectum. Exaratum esse. si minus XI, at certe XII saeculo forma litterarum demonstrat, haud absimilis illi quam Montfalconius protulit Palaeogr. Graec. 291 N VII, ut igitur nesciam, quid in mentem venerit confectoribus Catalogi Bibl. Reg. II 391 dicere, eum saeculo decimo quinto scriptum: nisi id de iis duntaxat intelligas, quae in octo foliis chartaceis ad calcem exstent. Ipse Codex, tametsi non adeo multis profunde latentibus mendis scatet, habet tamen itacismos tot, quod in libris saec. XII peraratis esse solent, ut videlicet e et at, n t et ει, ο et ω, οι et υ, saepius inter se confundantur, usque ita rarum sit, είς τὴν fol. 315 recto scriptum conspici sic ηςήν.

нибудь лично, настолько проникаются впечатлѣніями видѣннаго, что—
эти впечатлѣнія безсознательно возникають въ ихъ головѣ во всей
своей цѣльности и соотвѣтствіи съ дѣйствительностью каждый разъ,
когда они читають гдѣ-нибудь описанія видѣннаго ими, хотя бы это
описаніе было спутано и невѣрно. Имѣя дѣло не съ печатными строками, а съ собственными мыслями, они не замѣчаютъ ошибки, кроющейся въ этихъ строкахъ. Такъ случилось съ Наѕе: цитируя невѣрное
описаніе codicis 1712 въ Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae
Regiae Parisiensis t. II р. 391, онъ тѣмъ не менѣе продолжаетъ пониматъ
дѣло совершенно правильно. Свободный же отъ подобныхъ автоптическихъ впечатлѣній Нігѕсһ понялъ описаніе Catalogi, какъ слѣдуетъ, а
потому вдался въ ошибку, т. е. увидѣлъ въ соdісе 1712 двѣ хроники
Симеона. (Вуг. Studien р. 303 № 1).

Вотъ это злополучное описаніе:

Codex membranaceus, olim Raphaëlis Tricheti du Fresne. Ibi continentur:

- 1°. Symeonis Magistri et Logothetae chronicon e variis scriptoribus collectum. Praemittitur, rerum in eo comprehensarum index locupletissimus.—
- 2º. Brevis historia conciliorum generalium a Nicaeno primo ad Florentinum usque deducta.
  - 3º. Anonymi versus politici de eodem argumento.
- 4°. Brevis temporum synopsis a mundi creatione ad synodum Florentinam.
- 5°. Symeonis Magistri et Logothetae opus de mundi creatione e libro Geneseos variisque chronicis et historiis collectum.
- 6°. Narratio, ubi de extructo sanctae Sophiae templo; opus a Combefisio editum.
- 7°. Symeonis chronicon. Praefixi duo versus politici, quorum auctor testatur hoc chronicon ab Adamo ad Constantinum Porphyrogenetum usque perduci. Ibi tamen res memoratu dignae, quae Romano puero imperante contigerunt, litteris mandantur. Opus ineditum (? Часть именно этой хроники издана Комбефизомъ въ Hist. Byz. script. post Theophanem еще въ 1685, а Catalogus составленъ 1739—44).
- 8°. Leonis Diaconi historia inedita a Constantini Porphyrogeniti morte ad Tzimiscem.
- 9°. Michaelis Pselli chronographiae libri octo a Basilio Macedone ad Constantini Ducae imperatoris initia.
- 10°. Itinerarium Graecobarbarum ab insula Cypro ad Usumcassani usque regiam. Ea pars codicis, ut et reliquae, recentiori manu scriptae sunt.
  - 11º. Belli gerendi rationes ab Amurathe, Turcarum Sultano, institutae.
- 12°. Breve chronicon, ubi de rebus Turcarum gestis praecipue disseritur.
  - 13. Vaticinium Italice et Graece scriptum de evertendo Turcarum im-

perio a Carolo VIII Galliarum rege. Is codex saeculo decimo quinto exaratus esse videtur.

Итакъ, мы видимъ, что по словамъ этого описанія въ началѣ соdicis 1712 находится хроника Симеона Магистра и Логовета, предшествуемая указателемъ содержанія этой хроники, а затѣмъ слѣдуетъ № 2. Brevis historia conciliorum generalium etc. На самомъ же дѣлѣ передъ Brevis historia нѣтъ никакой хроники, а только указатель содержанія. Кромѣ того, этотъ указатель относится къ №№ 5, 6, 7, 8, 9 описанія Саtalogi и, слѣдовательно, утвержденіе авторовъ Catalogi, что оно относится къ одной хроникѣ Симеона, невѣрно. Удивительно, что послѣ такой грубой ошибки описаніе во всѣхъ своихъ частяхъ соотвѣтствуетъ дѣйствительности. Я перелисталъ весь соdісет и списалъ заглавія всѣхъ его отдѣловъ, исключая совершенно неважныхъ №№ 2, 3, 4 описанія Catalogi, помѣщающихся на двухъ листахъ. Вотъ они:

- 1°. Піча $\xi$  ἀχριβής τοῦ παρόντος βιβλίου ἀρχομένου ἀπὸ τῆς κοσμοποιίας. (Эти слова написаны красными чернилами и настолько стерлись, что разобрать ихъ довольно трудно). Онъ занимаетъ три листа и заключаетъ въ себъ указаніе содержанія  $N \cdot N \cdot S$ , 6, 7, 8, 9 описанія Cat., которые перенумерованы греческимъ алфавитомъ.
- 5°. Συμεών μαγίστρου και λογοθέτου είς την κοσμοποιίαν έκ της γεννέσεως και χρονικών έφεξης συλλέγειν(?) έκ διαφόρων χρονικών τε και ιστορικών. Надъ этимъ заглавіемъ большая виньетка, а надъ ней поставленъ красный крестъ и красными же буквами написано: αὐτός ἐστιν ὁ μεταφράστης. 7 листовъ.
- $6^{\circ}$ . Διήγησις περὶ τῆς οἰκοδομῆς τοῦ ναοῦ τῆς μεγάλης τοῦ θεοῦ ἐκκλησίας τῆς ἐπονομαζομένης ἀγίας Σοφίας. Ἔστιν ἡ οἰκοδομὴ τῆς αὐτῆς ἐκκλησίας ἐν Κωνσταντινουπόλει ὄντως (красное чернило). Этотъ кусокъ изданъ Combefis'омъ въ Originum rerumque Constantinopolitanarum ex variis auctoribus manipulus. Paris. 1664 in  $4^{\circ}$  во второй части, которой, впрочемъ, въ Національной библіотекѣ нѣтъ. Первая часть заключаетъ въ себѣ между прочимъ довольно общирный трудъ «Leonis Allatii De Symeonis scriptis diatriba». Замѣчу кстати, что здѣсь ни въ числѣ трудовъ Метафраста, ни въ числѣ трудовъ другихъ Симеоновъ мы не находимъ хроники Симеона, равно какъ и № 5 Catalogi. Очевидно, Leo Allatius не зналъ еще нашей рукописи. Нашъ № 6 въ указателѣ содержанія второй части Originum etc., который Комбефизъ предпосылаетъ труду Leonis Allatii, озаглавленъ: Incerti de aedificio templi S. Sophiae ex cod. Raph. du Fresne. 6 листовъ.
- $7^{\circ}$ . Этотъ нумеръ начинается словами: 'Αρχὴν μὲν Άδὰμ ἔσχε(ν)βίβλος καὶ τέλος τὸ πορφυρογέννητον εὐσεβὲς κράτος (красное чернило). 254 листа. Напечатанная Комбефизомъ часть начинается съ листа 235 гесtо и идеть до конца хроники, въ чемъ я убѣдился лично.
- 8°. Λέοντος διακόνου ιστορία άρχομένη ἀπό τῆς τελευτῆς τοῦ αὐτοκράτορος Κωνσταντίνου μέχρι τῆς τελευτῆς Ἰωάννου τοῦ αὐτοκράτορος τοῦ ἐπιλεγομένου Τζιμισκή. 10 τόμοι. Листовъ 51 (красное чернило).

- 9°. Χρονογραφία πονηθείσα παρά τῷ πανσόφῳ μοναχῷ Μιχαἡλ τῷ ὑπερτίμῳ ἰστοροῦσα τὰς πράζεις τῶν βασιλέων τοῦ τε Βασιλείου καὶ Κωνσταντίνου τῶν πορφυρογεννήτων, τοῦ τε μετὰ αὐτοὺς Ῥωμανοῦ τοῦ ἀργυροπώλου, τοῦ μετ' έκεῖνον Μιχαήλ τοῦ Παφλαγόνος etc. (красное чернило). Τόμοι 8. Листовъ 101.
- 10°. Ές ους βούλονται πορευθήναι είς τον τόπον του Ουζουχασάν. Занимаеть одну страницу.
- $11^{\circ}$ . Λί τάξεις τῆς πόρτας τοῦ Άμηρὰ εἰσὶν αὐται.  $2^{1}/_{2}$  μηστα η κοηчается словами Αὐται εἰσὶν αὶ καθ' ὅλου τάξεις τῆς πόρτας τοῦ Άμηρά.
  - 120. Έτερον χρονικόν. Η Ρώμη οίκοδομεϊτο. 2 πιστα.
  - 13º. Copia de certa profecia scritta nell'ann de signor 1422 etc.

Указать ошибку—хорошо, но объяснить ее — еще лучие. Мий кажется, что я нашелъ причину этой опибки, но прежде чвиъ приступить къ указанію причины ошибки, я постараюсь разсмотріть нівсколько подробнъе самую рукопись. Она состоитъ изъ 422 пергаментныхъ листовъ, заключающихъ въ себѣ № 1—3 опис. Сат., и 7 бумажныхъ съ № 10— 13 1). По моему мнічнію, Газе совершенно правъ, относя пергаментную часть codicis по налеографическимъ причинамъ къ 11 или 12 столътію (см. примъч. 2). Опъ удивляется, что составители каталога отнесли весь codicem къ 15 стольтію, между тымь какъ къ этому стольтію можеть относиться только бумажная часть его (№ 10—13). Отъ себя прибавлю, что въ такомъ случав надо считать и № 2, 3, 4 пергаментной части, доводящие свое разсмотр'вние до Флорентійского собора, написанными послѣ другихъ нумеровъ ея и такимъ образомъ признать № 2, 3, 4, 10, 11, 12, 13 пришитыми въ позднъйшее время къ нашей рукописи. Я думаю, что нашель довольно въское подтверждение этого предположения въ томъ обстоятельствъ, что эти по нашему предположенію пришитыя части не включены въ общую нумерацію (греческимъ алфавитомъ), которой подвергнута остальная часть codicis. Упомянутый мною выше указатель содержанія (πίνας άκριβης) им'ьеть дівло именно съ этою нумераціей и относится вообще только къ № 5, 6, 7, 8, 9. Очевидно, что въ моменть составленія этого указателя интересующій нась codeх начинался прямо съ № 5 (пистой листъ римской нумераціи, которой подвергнуть весь codex въ его теперешнемъ составъ, и а греческой) и кончался нумеромь 9, что ясно п изъ словъ заглавія πίνακος: πίναξ ἀκριβής του παρόντος βιβλίου άρχομένου άπό της κοσμοποιίας (- Nº 5). **Большая** виньетка передъ № 5 свидътельствуеть о томъ же.

Я не налеографъ, но, если мит будетъ позволено высказать свое митыне, то и думаю, что нашъ кодексъ носитъ на себъ следы трехъ эпохъ.

І. №№ 5, 6, 7, 8, 9 написаны въ 11 или 12 столѣтіи (см. выше). Они написаны совершенно однимъ и тѣмъ же шрифтомъ и, по всей вѣроят-

<sup>1)</sup> И считаю только исписанные листы и этимъ отличаюсь отъ Наве (см. предыд. примъч.), который въ одномъ случаъ считаетъ только исписанные (422 перг. листа), а въ другомъ исписанные и чистые (8 бумажныхъ листовъ).

ности, даже однимъ почеркомъ. Исключеніе составляютъ только листы 421 п 422 (римск. нумер.), именно конецъ хроники Михаила Пселла, которыхъ шрифтъ мнѣ кажется совершенно одинаковымъ съ  $\pi$ ίνα $\xi$  и съ NN 2, 3, 4.

II. Πίναξ ακριβής, Μ. 2, 3, 4 и листы 421 съ 422 написаны, какъ только что было сказано, пірифтомъ одинаковымъ, но отличнымъ отъ пірифта **NN** 5, 6, 7, 8, 9. По всей въроятности, и здъсь мы имъемъ дъло съ однимъ и тъмъ же почеркомъ. Принимая, кромъ этого, въ соображение, что въ №№ 2, 3, 4 упоминается о Флорентинскомъ соборѣ, мы должны отнести ихъ ко времени после 1439 г. Вероятно, одно и то же неизвестное намъ лицо составило указатель № 5, 6, 7, 8, 9, перенумеровало ихъ греческимъ алфавитомъ, дополнило хронику Михаила Пселла (листы 421 и 422), въ которой не было конца, изъ какого-нибудь другого кодекса. Не удовольствовавшись составленіемъ индекса, оно исполнило еще маленькія компи**лятивныя работы нумеровъ 2, 3, 4, больше похожія на суммарныя огла**вленія, чёмъ на что-нибудь другое. Наконецъ, очень и очень можетъ быть, что надпись надъ большой виньеткой № 5 — αὐτός ἐστιν ὁ μεταфрастис, которую уже и Комбефизъ относиль къ позднейшему времени (хотя онъ говоритъ: alia manu pauloque recentiori. Praef. ad. Sym. Mag.), сдълана рукой того же неизвъстнаго лица, потому что а) шрифтъ и почеркъ похожи на шрифтъ и почеркъ Піхахос, номеровъ 2, 3, 4 и буквъ греческой нумераціи, b) ему, какъ человъку, составлявшему указатель къ NN 5, 6, 7, 8, 9, перенумеровавшему ихъ и, наконецъ, имъвшму въ своемъ распоряжении другие кодексы, аналогичнаго съ нашимъ содержанія (см. дополненіе листовъ 421 и 422 къ Мяхаилу Пселлу), всего естественные было сдылать такую замытку.

III. Бумажные семь листовъ, находящіеся въ концѣ кодекса, написаны третьимъ пірифтомъ, отличнымъ отъ первыхъ двухъ и, навѣрно однимъ почеркомъ. Конечно, они не могли появиться раньше итальянскаго похода Карла VIII, т. е. конца XV ст. (см. № 13), а къ нашему кодексу пришиты, по всей вѣроятности, уже послѣ составленія индекса ( $\pi$ ίν $\alpha$ ξ), потому что въ этомъ индексѣ, который принималъ въ соображеніе такіе неорганическіе куски, какъ № 5 и 6, о нихъ не говорится ни слова.

Вѣрно ли это мое мнѣніе, или невѣрно, но во всякомъ случаѣ несомнѣнно, что центръ тяжести codicis 1712 составляютъ  $\mathbb{N}$  5, 6, 7, 8, 9 особенно  $\mathbb{N}$  7, 8, 9 и что изъ этихъ нумеровъ самый общирный— $\mathbb{N}$  7, т. е. хроника Симеона, занимающая 254 листа, а потому вѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, что тѣ, кто въ первый разъ (см. ниже) описывалъ codicem 1712 въ его теперешнемъ составѣ, могли разсматривать  $\mathbb{N}$  7, какъ первый, заслуживающій вниманія и потому представить  $\pi$ і $\vee$ х съ  $\mathbb{N}$  2, 3, 4, 5, 6 только какъ предшествующихъ хроникѣ Симеопа. Дѣйствительно, первое 1) описаніе codicis 1712, написанное на маленькомъ

<sup>1)</sup> Что запимающее насъ описаніе сдѣлано раньше другаго извѣстнаго описанія Catalogi Bibl. Reg. 1739—1744 г., а именно между 1664—1685 г., ясно изъ слѣдую-

150 отдылы і.

листочкъ бумаги и приклеенное ко второму чистому пергаментному листу въ пачалъ нашего кодекса, сдълано слъдующимъ образомъ:

Symeonis Magistri et Logothetae chronicon, cui praemittitur index istius (не совсъмъ върно!) codicis. fol. 1 (римская нумерація).

deinde.

De conciliis occumenicis fol. 4.

Versus politici de X synodis fol. 4 verso.

Chronicon brevis seu compendium temporum ab Adamo f. 5 verso.

Symeonis Magistri et Logothetae in mundi fabricam ex genesi, chronicis et variis historiis collectio fol. 6.

Narratio de structura templi magnae ecclesiae sanctae Sophiae Constantinopolitani edita ex hoc codice a Combefisio in Manipulo p. 243, fol. 13.

deinde sequitur chronicon ipsum Symeonis Logothetae cui praemittuntur duo versus politici, quibus indicatur illius initium sumi ab Adamo et perduci usque ad Constantinum Porphyrogenitum. tametsi complectatur etiam imperium Romani pueri fol. 18 verso.

Leonis Diaconi Historia incipitur a morte ejusdem Constantini imperatoris usque ad mortem Joannis Tzimisces imperatoris. Libri X, fol. 272.

Michaelis Pselli monachi Hypertimi chronographia complectens gesta imperatorum Basilii et Constantini, imperatoris Romani Argyropuli, Michaelis Paphlagonis. Michaelis eorumdem deinde fratrum porphyrogenitorum, Dom. Zoes et Theodorae, Constantini Monomachi, Isaacii Comneni et usque ad inaugurationem Constantini Ducae Libr. VIII comprehensa.

Haec duo postrema chronica typis Luparaeis proxime edenda cum versione Combefisii. (Этотъ переводъ остается ненапечатаннымъ).

De itinere captando ad pervenendum in regiam Usumcassani. Graecobarb. fol. 424.

Profetia quaedam anni 1422 lat. et graece fol. 429. Codex singularis membranaceus (ne Bech!) qui fuit Raphaelis Tricheti Dufresne.

Я обращаю особенное Ваше вниманіе на слова Symeonis Magistri et Logothetae chronicon, cui praemittitur index totius codicis—deinde (подр. praemittuntur) и наконець deinde sequitur chronicon ipsum Symeonis Logothetae. Такимъ образомъ, мы видимъ, что хотя здѣсь слова Symeonis Logothetae фигурируютъ два раза, но подъ ними подразумѣвается одна и та же хроника № 7. Миѣ кажется, что именио это друкратное повтореніс словъ chronicon Simeonis сбило составителей каталога и было причиной ихъ опибки, которая тѣмъ пепростительнѣй, что въ другихъ ча-

щаго: въ немъ упоминается о Manipulus Комбефиза (полное заглавіе: Originum rerumque Constantinopolitanarum ex variis auctoribus manipulus. Paris. 1664 in 4%, изданномъ въ 1664 г., но еще ничего не говорится объ изданіи имъ члети хроники Симеона въ Historiae Вухаптіпае script res post Theophanem. Paris. 1685. Только поздвъй-шая рука прибавила послѣ словъ Romani pueri: Hujus Chronici pars posterior inde ab initiis Leonis Armenii fol. 235 recto—272 recto edita est a Combefisio in Scriptt. post Theophanem.

стяхъ ихъ описаніе подробніве и вітрніве перваго и ставить вні сомнівнія непосредственное знакомство йхъ съ рукописью.

Итакъ, вторая, оставленная Комбефизомъ безъ вниманія хроника Симеона codicis 1712 есть не болье или, если хотите, не менье, чымь миоъ.

Смыгое предположение. Нъсколько удивителенъ поступокъ Комбефиза съ припиской αύτος έστιν ο μεταφράστης. Κακъ сказано выше, эта приписка сдълана надъ № 5, а послѣ нумера 5 слѣдуетъ № 6, который самимъ же Комбефизомъ справедливо считается анонимнымъ 1). Спрашивается, съ какой стати Комбефизъ перенесъ приписку № 5 черезъ янонимный № 6 на № 7 или, другими словами, я дѣлаю предположеніе, что имя Meтафрасти; никогда и никъмъ до Комбефиза не было относимо къ автору хроники, извъстной подъ именемъ хроники Симеона. Не потому ли авторъ ті́уахос, называющій составителей хроникъ № 8 и 9 поименно не упоминаетъ совсвиъ объ имени Симеона, что въ 🔀 7 (по крайней мърв, на обычномъ мёстё — въ началё) нёть никакого имени, что онъ не отождествияль авторовь № 5 и 7, а упоминать объ авторъ маленькаго кусочка—№ 5 ему показалось ненужнымъ? 2) Еслп это такъ, то придется нсправить слова Hirsch'a Byz. Studien p. 308. «In allen Handschriften, von denen wir Kunde haben, wird als der Verfasser unserer Chronik der Magister und Logothet Symeon genannt, in der Pariser Handschrift ist dazu, aber, wie Combesis in seiner Vorrede ausdrücklich hervorhebt, von anderer etwas jungerer Hand, die Bemerkung hinzugefügt, dies sei der Metaphrastes d. h. der bekannte Verfasser der grossen Sammlung der griechischen Heiligenleben.

<sup>1)</sup> См. выше страницу 147, что сказано при описаніи 🟃 6.

<sup>2)</sup> Начало нашей хроники въ πίναξ οбозначается прямо словами начала самой хроники: ἀρχὴν μεν ᾿Αδὰμ ἔσχεν βίβλος καὶ τέλος το πορφυρογέννητον εὐσεβες κράτος [Собственно эти слова не могутъ считаться началомъ подлиннаго текста хроники, и очень жаль, что настоящія начальныя слова ея не указаны ни здѣсь, ни Гельцеромъ].

II. Бубновъ.

# Синодальное постановленіе патріарха Сисиннія о невѣнчаніи второбрачныхъ.

Это (неизданное) постановленіе довольно часто встръчается въ греческихъ рукописяхъ каноническаго содержанія, но всегда-только ποχъ γλίχκην βαγλαβίεντο: διάταξις συνοδική περί δευτερογαμίας (HIH περί δευτερογαμούντων), т. е. безъ имени патріарха, при которомъ оно состоялось, и безъ всякой даты. Въ такомъ видѣ оно было извѣстно по рукописямъ Чижману, который въ своемъ знаменитомъ трудъ: «Брачное право восточной церкви» приводить небольшой отрывокъ изъ этого постановленія, но не ділаеть никакой попытки опреділить. хотя бы приблизительно, время его изданія 1). Русскіе канонисты, по отношенію къ этому вопросу, поставлены лучше. Московская синодальная библіотека предлагаеть имъ не только два превосходныхъ греческихъ списка этого постановленія<sup>2</sup>), но и славянскій (сербскій) переводъ его-въ спискѣ XV вѣка и, что всего важнѣе, съ такимъ надписаніемъ: Чинь сьбора стго патріарха Колетантіна града Сусініа о второбрачнимь сывькоуплієни 3). Ніть основаній думать, что славянскій переводчикъ самъ сочиниль это надписаніе, т. е. по собственному домыслу поставиль надъ своимъ переводнымъ текстомъ имя патріарха

<sup>1)</sup> Eherecht d. orient, Kirche, S. 414, Anmerk, 2; cp. S. 43. No 36.

<sup>2)</sup> Именно въ греческихъ рукописяхъ № 445 (XV в.), л. 28 об. и № 475 (XIV в.), л. 187 об. Первый списокъ положенъ въ основаніе нашего изданія; изъ послѣдняго приведены варіанты, изъ коихъ нѣкоторые, въ соотвѣтствіе съ параллельно издаваемымъ славянскимъ переводомъ, внесены въ самый текстъ основнаго списка п отмѣчены здѣсь прямоугольными скобками.

<sup>3)</sup> Списокъ этотъ находится въ сербскомъ Требникѣ № 307, на листѣ 341. Подробное описавіе этого Требника см. у Невоструева въ «Описаніи славянскихъ рукописей Москов. Синодальной библіотеки», отд. ІІІ, ч. 1, стр. 163—198.

Сисиннія. Такое предположеніе представляется пев'єроятнымъ уже потому, что всв другія, довольно многочисленныя статьи каноническаго содержанія, входящія въ составъ означеннаго сербскаго Требника и изложенныя здёсь въ особомъ, сравнительно новомъ нереводё 1), имёютъ надъ собою тъже самыя надписанія, какія даются имъ въ греческихъ подлинникахъ. Почему же нужно было бы допустить, что одна только занимающая насъ статья получила свое надписание отъ самого славянскаго переводчика, а не была точно также надписана и въ своемъ греческомъ оригиналь? А если такъ, то и въ самомъ содержании статьи не оказывается никакого повода къ сомнаніямъ въ дайствительной принадлежности ея оригинала патріарху Сисинпію, извъстному и другими своими постановленіями по вопросамъ брачнаго права, преимущественно—знаменитымъ «томомъ», запрещающимъ браки въ 6-й сте**пени свойства<sup>9</sup>).** Во времена этого патріарха (995—998) греческая церковь несомивино держалась еще того строгаго воззрвнія на второй бракь, какое выражено въ издаваемомъ διάταξις συνοδική: второбрачныхъ супруговъ она не только подвергала епитиміи, назначенной въ древнихъ церковныхъ канонахъ<sup>3</sup>), но и лишала своего благословенія и в'інчанія. Посл'єднее, сколько изв'єстно, впервые постановлено было въ одномъ изъ правилъ патріарха Никифора Испов'єдника († 815)4) и вскорт потомъ подтверждено натріархомъ Фотіемъ, съ прибавленіемъ, что священникъ, повънчавшій второй бракъ, подвергается запрещенію священнослуженія на все то время, пока сами второбрачные супруги исполняють свою епитимію 5). Но само собою понятно,

<sup>1)</sup> Невоструевъ въ своемъ описаніи Требника № 307 (см. предыдущее примъчаніе) приводить нѣсколько примѣровъ, наглядно доказывающихъ отличіе этого перевода отъ принятаго въ древнѣйшихъ славянскихъ Кормчихъ (см. въ особенности стр. 189—195). Въ этомъ Требникѣ мы впервые встрѣчаемъ значительное число толкованій Зонары на церковныя правила и нѣсколько другихъ каноническихъ статей (между прочимъ и διάταξις περὶ δευτερογαμίας), которыя до сихъ поръвовсе не были извѣстны въ славянскомъ переводѣ.

<sup>2)</sup> См. въ печатной Кормчей главу 51. Въ греческихъ рукописяхъ этотъ томъ сопровождается иногда особымъ "Εχθεσις χανονική того же патріарха по разнымъ вопросамъ брачваго права. См. рукописи Москов. синод. библіотек. № 475, л. 185—186 и № 38, л. 71 и сл.

<sup>3)</sup> Василія Вел. 4; Лаодик. соб. 1 и др.

<sup>4)</sup> Ο δίγαμος οὐ στεφανούται, ἀλλὰ καὶ ἐπιτιμᾶται μἡ μεταλαβεῖν τῶν ἀχράντων μυστηρίων ἔτη δύο (Σύνταγμα κανόνων, μισ. Ραιμι и Ποτιμ, τ. ΙV, стр. 427, прав. 2).

<sup>5) &</sup>quot;Οσοι πρό τῆς διαμαρτυρίας τοὺς διγάμους ηὐλόγησαν,.... οι τοιούτοι πάντως, εἰ μή τι ἄλλο, ἀλλ' ἐν ὅσω γε χρόνω τὸν δίγαμον τῆς κοινωνίας τῶν τρικτῶν μυστηρίων οι νόμοι τοῦ πνεύματος ἀποκωλύουσιν, ἐν τοσούτω καὶ ὁ παραλόγως τὴν εὐλογίαν τοῖς συναπτομένοις ἐπιτιθεὶς τῆς ἰερουργίας ἐπισχεθήσεται ('Επιστολαὶ Φωτίου, παμαπίο

# Синодальное постановленіе патріарха Сисиннія о невѣнчаніи второбрачныхъ.

Это (неизданное) постановление довольно часто встръчается въ греческихъ рукописяхъ каноническаго содержанія, но всегда-только подъ глухимъ заглавіемъ: διάταξις συνοδική περί δευτερογαμίας (или περί δευτερογαμούντων), т. е. безъ имени патріарха, при которомъ оно состоялось, и безъ всякой даты. Въ такомъ виде оно было известно по рукописямъ Чижману, который въ своемъ знаменитомъ трудъ: «Брачное право восточной церкви» приводить небольшой отрывокъ изъ этого постановленія, но не ділаеть никакой попытки опреділить. хотя бы приблизительно, время его изданія 1). Русскіе канонисты, по отношенію къ этому вопросу, поставлены лучше. Московская синодальная библіотека предлагаеть имъ не только два превосходныхъ греческихъ списка этого постановленія 2), но и славянскій (сербскій) переводъ его-въ спискъ XV въка и, что всего важите, съ такимъ надписаніемъ: Чинь сьбора сто патріарха Колетантіна града Сёсініа о второбрачнимь сывькоуплієни в). Н'єть основаній думать, что славянскій переводчикъ самъ сочиниль это надписаніе, т. е. по собственному домыслу поставиль надъ своимъ переводнымъ текстомъ имя патріарха

<sup>1)</sup> Eherecht d. orient, Kirche, S. 414. Anmerk. 2; cp. S. 43. No 36.

<sup>2)</sup> Именно въ греческихъ рукописяхъ № 445 (XV в.), л. 28 об. и № 475 (XIV в.), л. 187 об. Первый списокъ положенъ въ основаніе нашего изданія; изъ послѣдняго приведены варіанты, изъ коихъ нѣкоторые, въ соотвѣтствіе съ параллельно издаваемымъ славянскимъ переводомъ, внесены въ самый текстъ основнаго списка потмѣчены здѣсь прямоугольными скобками.

<sup>3)</sup> Списокъ этотъ находится въ сербскомъ Требникѣ № 307, на дистѣ 341. Подробное описаніе этого Требника см. у Невоструева въ «Описаніи славянскихъ рукописей Москов. Синодальной библіотеки», отд. ІН, ч. 1, стр. 163—198.

Сисиннія. Такое предположеніе представляется нев вроятным уже потому, что всё другія, довольно многочисленныя статьи каноническаго содержанія, входящія въ составь означеннаго сербскаго Требника и изложенныя здёсь въ особомъ, сравнительно новомъ нереводё 1), имёють надъ собою тъже самыя надписанія, какія даются имъ въ греческихъ подлинникахъ. Почему же нужно было бы допустить, что одна только занимающая насъ статья получила свое падписание отъ самого славянскаго переводчика, а не была точно также надписана и въ своемъ греческомъ оригиналь? А если такъ, то и въ самомъ содержании статьи не оказывается никакого повода къ сомнаніямъ въ дайствительной принадлежности ея оригинала патріарху Сисиннію, извѣстному и другими своими постановленіями по вопросамъ брачнаго права, преимущественно-знаменитымъ «томомъ», запрещающимъ браки въ 6-й степени свойства <sup>9</sup>). Во времена этого натріарха (995—998) греческая церковь несомивно держалась еще того строгаго воззрвнія на второй бракъ, какое выражено въ издаваемомъ διάταξις συνοδική: второбрачныхъ супруговъ она не только подвергала епитимін, назначенной въ древнихъ церковныхъ канонахъ3), но и лишала своего благословенія и в'внчанія. Посл'єднее, сколько изв'єстно, впервые постаповлено было въ одномъ изъ правилъ патріарха Никифора Испов'єдника († 815)4) и вскоръ потомъ подтверждено патріархомъ Фотіемъ, съ прибавленіемъ, что священникъ, повънчавшій второй бракъ, подвергается запрещенію священнослуженія на все то время, пока сами второбрачные супруги исполняють свою епитимію 5). Но само собою понятно,

<sup>1)</sup> Невоструевъ въ своемъ описаніи Требника № 307 (см. предыдущее примъчаніе) приводить нѣсколько примѣровъ, наглядно доказывающихъ отличіе этого перевода отъ принятаго въ древнѣйшихъ славянскихъ Кормчихъ (см. въ особенности стр. 189—195). Въ этомъ Требникъ мы впервые встрѣчаемъ значительное число толкованій Зонары на церковныя правила и нѣсколько другихъ каноническихъ статей (между прочимъ и διάταξις περ: δευτερογαμίας), которыя до сихъ поръвовсе не были извѣстны въ славянскомъ переводъ.

<sup>2)</sup> См. въ печатной Кормчей главу 51. Въ греческихъ рукописяхъ этотъ томъ сопровождается иногда особымъ "Εχθεσις χανονική того же патріарха по разнымъ вопросамъ брачваго права. См. рукописи Москов. синод. библіотек. № 475, л. 185—186 и № 38, л. 71 и сл.

<sup>3)</sup> Василія Вел. 4; Лаодик. соб. 1 и др.

<sup>4)</sup> Ο δίγαμος οὐ στερανοϋται, ἀλλὰ καὶ ἐπιτιμᾶται μὴ μεταλαβεῖν τῶν ἀχράντων μυστηρίων ἔτη δύο (Σύνταγμα κανόνων, μισ. Ραιπι μ Ποτιιι, τ. ΙV, стр. 427, прав. 2).

<sup>5) &</sup>quot;Οσοι πρό τῆς διαμαρτυρίας τοὺς διγάμους ηὐλόγησαν,.... οι τοιούτοι πάντως, εἰ μή τι ἄλλο, ἀλλ' ἐν ὅσω γε χρόνω τὸν δίγαμον τῆς κοινωνίας τῶν ερικτῶν μυστηρίων οι νόμοι τοῦ πνεύματος ἀποκωλύουσιν, ἐν τοσούτω καὶ ὁ παραλόγως τὴν εὐλογίαν τοῖς συναπτομένοις ἐπιτιθείς τῆς ἱερουργίας ἐπισχεθήσεται (Ἐπιστολαὶ Φωτίου, ιιαμαπίο

что посл'ь изданія знаменитой новеллы Льва Мудраго (893 года), въ которой перковная форма совершенія браковъ признана необходимымъ условіемъ ихъ действительности, прежняя строгость перковной дисциплины относительно второбрачныхъ должна была мало помалу смягчиться, тёмъ болёе, что гражданскій законъ не отрицаль действительности вторыхъ браковъ, остававшихся по прежнему безъ церковнаго благословенія. Такъ, еще до изданія упомянутой новеллы патріархъ Фотій не отказываль въ церковномъ в'єнчаніи тімь, кто вступаль во второй бракъ послё развода съ первымъ своимъ супругомъ, подавшимъ къ тому поводъ 1). Спустя около ста лѣтъ послѣ Фотія, Никита, митрополить Ираклійскій, въ своихъ отв'єтахъ на вопросы епископа Константина даеть уже такое свидътельство о современной церковной дисциплинъ относительно вторыхъ браковъ вообще 2): «Строгія церковныя правила не дозволяють в'єнчать второбрачных»; но принятый въ Великой (Константинопольской) церкви обычай не соблюдаеть этихъ правиль, но дозволяеть и на второбрачныхъ возлагать в'вицы, и пов'внчавшій таковыхъ не подвергается никакой от-

Валетты № 80, стр. 407). Нужно впрочемъ заметить, что какъ приведенное, такъ и другія правила, изложенныя въ указанномъ письмѣ Фотія, почти дословно читаются въ неизданныхъ синодальныхъ решеніяхъ патріарха Алексея Студита (1025—1043), которыя въ однъхъ рукописяхъ озаглавляются такъ: ех том очнобиюм αύτου (τ. ε. πατριάρχου Άλεξίου) χρίσεων (см. рукопись синодальной библіотеки № 445. л. 18 об.), въ другихъ не имбютъ никакого оглавленія. Рукопись перваго рода была въ рукахъ у Зельдена (см. его сочинея e: Uxor ebraica, ed. 1683, p. 450); изъ рукописи второго рода Чижманъ приводить три правила, изъ коихъ первое читается такъ: 'Ο τους διγάμους ευλογήσας εν τοσούτω χρόνω της ιερουργίας επισχεθήσεται, εν όσω και οί δίγαμοι της μεταλήψεως των φρικτών μυστηρίων (Eherecht, S. 414 Anmerk. 1). Эτο, очевилно, есть только сокращенное изложение выше приведенных словъ изъ письма патріарха Фотія. Тоже должно сказать объ отношенія и всёхъ другихъ правиль, изложенных въ этомъ письмъ, къ правиламъ содержащимся въ статьъ: ех том сомоδικών κρίσεων πατριάρχου Άλεξίου. (Ср. слъдующее примъчаніе). Очень можеть быть, что патріархъ Алексви имвлъ въ виду только подтвердить правила своего знаменитаго предшественника.

<sup>1)</sup> Въ изданіи Валетты мѣсто Фотіева письма, гдѣ говорится о второмъ бракѣ супруга, невиновнаго въ расторженіи перваго своего брака, читается такъ невразумительно, что издатель нашелъ нужнымъ принисать къ нему пояснительное толкованіе, по моему мнѣнію, не совсѣмъ удачное (стр. 408, прим. 1). Лучшимъ комментаріемъ н признаю изложеніе того же самого мѣста въ слѣдующихъ двухъ правилахъ статьи ѐх тῶν συνοδιχῶν κρίσεων патріарха Алексѣя: а) Άχατάγνωστος ὁ εὐλογῶν γυναῖχα παρὰ τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς παρασχομένου τὴν αἰτίαν ἀπολυθεῖσαν (прав. 3); b) Αί παρ' ἀνδρῶν παρασχομένων τὴν αἰτίαν ἀπολυθεῖσαι, εἰ γήμασθαι βουληθεῖεν, καὶ αὐται ἀνέγκλητοι, καὶ οἱ εὐλογοῦντες ἰερεῖς ὡσαύτως καὶ ἐπὶ ἀνδρῶν (Ср. Чижмана примѣч. 5 на стр. 414 и у Зельдена въ цитованномъ сочиненіи).

По вопросу о времени, когда жилъ авторъ этихъ отвѣтовъ, см. наше предисловіе въ слѣдующему №.

вътственности. Однако второбрачные должны быть на годъ или на два удержаны отъ причащенія божественныхъ таинъ и вінчавшій священникъ не долженъ участвовать въ ихъ брачномъ пирѣ» 1). А во второй половинѣ XII вѣка церковная практика не полагала уже никакого различія между первыми и вторыми браками. Воть что писаль объ этомъ Вальсамонъ въ толкованіи на 7-е правило Неокесарійскаго собора: «Настоящее правило запрещаеть пресвитерамъ пиршествовать съ двоебрачными и этимъ показываетъ, что второй бракъ подвергается епитиміи. Но такъ какъ мы видимъ, что нѣкоторые соблазняются тымь, что совсими ниодини вступающій во второй браки никогда не быль подвергнуть епитиміи, я что не полагается препятствія къ благословенію таковыхъ, напротивъ это дозволяется посредствомъ приказа (вѣпечной памяти) хартофилакса, и мы видали и патріарха и разныхъ митрополитовъ пиршествующихъ съ двоебрачными царями и другими вельможами: то говоримъ, что хотя на основании указанныхъ правилъ вступающіе во второй бракъ подлежать епитиміи временнаго отлученія отъ общенія, но «томъ соединенія» (томос ένώσεως) 2), сравнивъ во всемъ второй бракъ съ первымъ и сказавъ, когда и эти должны подлежать епитиміи, отм'вниль эту епитимію (т. е. за второй бракъ, какъ такой). Ибо въ этомъ томѣ между прочимъ говорится: «но и второго и перваго брака не дозволяемъ безъ тщательнаго изследованія, а определяемь, чтобы и эти браки были заключаемы такъ, чтобы не имъли никакого порока, т. е. не начинались бы похищеніемь, или предшествовавшимъ тайнымъ растлініемъ» (невъсты). И затъмъ (упомянутый томъ) подвергаетъ епитимін только одни такіе браки, а прочіе оставляеть безъ епитиміи» 3).

Сравнивъ приведенныя свидътельства XI и XII вв. съ издаваемымъ διάταξις συνοδική περί δευτερογαμίας, нельзя не признать, что послѣднее принадлежитъ временамъ болѣе раннимъ, когда греческая церковь держалась еще строгихъ воззрѣній на вторые браки и отказывала такимъ бракамъ въ своемъ благословеніи и вѣнчаніи. Въ этомъ отношеніи издаваемое синодальное постановленіе настолько строго, что, вопреки приведеннымъ словамъ «тома соединенія», ставитъ второй бракъ ниже перваго даже и въ томъ случаѣ, если перво-

<sup>1)</sup> Σύνταγμα Ралли и Потли, т. V, стр. 441.

Такъ называется синодальный актъ о недъйствительности четвертаго брака, изданный въ 920 г. при патріархѣ Николаѣ Мистикѣ.

Σύνταγμα, τ. III, стр. 81—82.

брачущіеся уже находились въ тайной половой связи между собою: «они удостоиваются дѣвственнаго вѣнца, εἰ καὶ παρ' ἀξίαν».

Διάταξις συνοδική περί δευτερογαμίας.

Τίμιον είναι τὸν γάμον και τὴν κοίτην άμίαντον ή θεία γραφή μαρτυρεί 1). Τοῦτο δὲ δῆλον, ὡς ἐπὶ [τοῦ] πρώτου εἴρηται γάμου «μία γάρ ἐστιν ἡ νόμιμος συζυγία, καὶ γυναικί πρός ἄνδρα και άνδρι πρός γυναίχα». Τούτο ὁ μαχάριος Γρηγόριος Νύσσης εν τῷ τρίτῳ κεφαλαίω τῆς κανονικῆς αύτοῦ ἐπιστολης διεξήει 2), εν ώ και επιφέρει. «τῷ γὰρ ἀνθρώπω μία δέδοται παρὰ Θεοῦ βοηθός, καὶ τῆ γυναικὶ μία εφήρμοσται κεφαλή» 8). Συνφδά 4) δε τούτω και ό θεολόγος έρμηνεύων Γρηγόριος 5) το τοῦ ἀποστόλου Παύλου όητον, έν οίς φησιν «έγω δέ λέγω είς Χριστόν καὶ τὴν ἐκκλησίαν», λέγει «εί γάρ Χριστοί δύο, καί δύο ἄνδρες καί δύο γυναϊκες. εί δὲ είς Χριστός, μία χεραλή τῆς έκκλησίας, και γυνή μία, ή δὲ δευτέρα ἀποπτυέσθω», καὶ ἐπάγε: «οὐχοῦν τὸ πρῶτον<sup>6</sup>), νομος». Οὕτω<sup>7</sup>) τῶν μαχαρίων πατέρων τοιαύτην άποδεδωχότων τιμήν τῷ πρώτω<sup>8</sup>) γάμφ έν ταῖς έαυτῶν κανονικαῖς έχθέσεσι<sup>9</sup>), πάντως έφεπομένων τῷ κυριακῷ λογίφ, ἐν οἰς τὸν Κύριον 10) ή θεία και εύαγγελική φωνή συνίЧинь сьбора стго патріарха Константіна града Сўсініа о второбрачнимь сьвькоуплени.

Чьстноу быти бракоу и ложію нескврыну бжтвное писаніе свъдътелствоуеть. Се же павлено есть, ыко о прывыимь браць реченно бысть: едино бо есть законно сьпреженіе и женѣ сь моужемь, и моужоу сь женою. (1) семь бо и блженным Григоріе Нусскім вь третіем главизи в правила своего глеть: ибо члкоу едина помощница отъ Ба дана бысть, и женъ едина глава поставлена бысть. Подобно же сему и богословь Григоріе сказае слово айла Паула, идеже глікть: азъ же глю вь Ха и вь црковь, глеть: Аще бо и Христа (рки. приста) два, и два мужа, и двъ жень. Аще ли же единь ХБ едина есть глава цркви, и жена едина, втфраа же да ижденетсе: прываа бо закопна. Тако бо біженый шйй прывомоу бракоу таковоую чьсть дароваше вь правильхь своихь, вымь, Гнемя послыдоующе слювоу, идеже Га бжтвным еўглскым глас свёдётелствоуеть на бракь шьдшу сь прочими пде. Сего ради не оудрьжано есть попоу на бракоу прывоженыць гасти, гако нескврын-

<sup>1)</sup> Евр. 13, 4.—2) διέξεισι.—3) Это собственно 4-е правило, если держаться общепринятаго счета.—4) συνάδει.—5) Γρηγόριος έρμ.—6) τῷ πρώτφ.—7) Τυύτφ. 8) Приблв. φημί.—9) ἐν ταῖς ἐχυ. ἐκθέσεσι нѣтъ.—10) приб. ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν.

στησιν 1) έπι γάμφ 3) παραγενόμενον συνεστιαθήναι [έτέροις] έν τούτω, τον ἐερέα μη κεκωλύσθαι 3) σύνδειπνον γενέσθαι των έπί τω πρώτω γάμω νυμφίων 4) άρμόδιόν έστιν 5), ώς άμιάντω 6), ώς χαθαρώ, ώς άμωμήτω"), ώς έχ θείας φωνής χαί της έπί τούτω παρουσίας Θεού νενομοθετημένω. Των [γοῦν] πατέρων τὰς προειρημένας χρίσεις ἐπὶ τῷ πρώτῳ τεθεικότων γάμω, άκατάγνωστος ή της έχχλησίας παράδοσις, χαὶ στέφανον έπι τούτω γίνεσθαι, και την των άγράντων μυστηρίων μετάληψιν, και την τοῦ (ερέως ἐπὶ τούτω τῷ πρώτῳ γάμῳ καὶ παρουσίαν καὶ συνεστίασιν. Καὶ ἀρχείσθω τούτοις 8) τά περί του πρώτου γάμου. Τά δὲ τοῦ δευτέρου τοιάδει ὁ μέν θεολόγος Γρηγόριος είπών «τὸ πρῶτον 9), νόμος», ἐπήγαγε: «τὸ δεύτερον 10), συγχώρησις». Τοίνυν εί συγκεγώρηται 11), ούχ εύλογος ή γρήσις είγαρ εύλογος, καὶ έλευθέρα το δὲ έλεύθερον, ούχ ὑπὸ τὸ πταιστόν. [τὸ δὲ μή ύπο το πταιστόν], ούδε συγγωρήσεως δεζται έπαν δε συγχεγωρημένον κέκριται, ήδη προηγουμένως έγει τὸ πταΐσμα. Καὶ ὁ μέν Παῦλος περί τοῦ δευτέρου πολλά είρηκε γάμου, ώσπερ 12) διά τό της ήλικίας εὐάλωτον τοῦτο καὶ μόνον νομοθετήσας οι δὲ ἐν Νεοκαισαρεία πατέρες έν τῷ έβδόμω κεφαλαίω τῶν χανονιχών αύτων έχθέσεων φασι:

ноу соущоу таковомоу браку, нь чистоу и непоршчноу, понкже и самому Гу на таковый бракь пришьдшоу, и тако оузаконившоу. Потомоужде и стыих Шць завещаніа и разсоужденіа с прывыимь бракоу: незазорно бо исть црковное предоніе, еже и венчаніе на сихь творитисе, и стыимь таинамь причещатисе имь, и сщенникоу на прывосывькоупленіи бракь ходити и ысти. Довлеть се о прывышмь брацѣ. О вторыим же брацѣ сицеваа бисловь Григоріе рекь: ыко прываа по законоу, втираа же по прощенію. Да аще оубо прощеніе тръбоуеть, неподобно есть сывькоупленіе се. Аще бо би подобно. и свободно: свободное бо неповинно бывает; а еже неповинно, ни прощеніе трѣбоуеть: аще ли же прощено быти соудитсе, ывъ. ыко сыгръщение имать. Пачл бо ш втирымь бракоу мнигаа изрекль есть, вызраста ради юннымхъ: ш сих тькмо оузакониль ксть. Стыи же ши Неокесарінскаго сьбора въ седмомь правиль их глють: сщенникь на бракоу втфроженца да не ысть. И аще покамнію повинноу соущоу втфроженцоу, которыи сщенникъ дрьзати можеть на бракоу втироженца ысти. И аще бо се боудеть, ыко сщенникоу на брацѣ второженца ысти,

<sup>1)</sup> παρίστησιν. — 2) γάμον. — 3) κωλύεσθαι. — 4) τῷ τοῦ πρώτου γάμου νυμφίφ. — 5) ἐστὶ ἀρμόδιον καὶ κανονικόν. — 6) ἀμωμήτφ. — 7) ἀμιάντφ. — 8) ἀρκεῖ οὖν. — 9) τῷ πρώτφ. — 10) τῷ δευτέρφ. — 11) πραδαβ. πάντως. — 12) ὤσπερ κΕτκ.

«πρεσβύτερον είς γάμον διγαμούντος μη έστιασθαι, έπει μετάνοιαν αίτουντος του διγαμούντος, τίς έσται ό πρεσβύτερος ό διά της έστιάσεως συγκατατιθέμενος τοίς διγάμοις»; Εί γοῦν μόνον τό 1) συνεστιαθήναι τὸν πρεσβύτερον ἐπὶ κοινή τραπέζη συγχατάθεσις του γάμου εἰσάγεται, εί τῶν ἀγράντων μυστηρίων οί διγαμούντες μεταλάβοιεν, πάντως δλόκληρος ή βεβαίωσις του νόμιμον είναι τὸν γάμον γενήσεται. Καὶ εἰ τούτο, πως είς τὸ έξης τη μετανοία υποπέσωσιν; Έπει ούν ἀπεκλείσθη έπί τοῦ διγάμου, ἵνα μηδέ τη χοινή τραπέζη 2) συνεστιάται ὁ ἰερεύς, προαποχεχλεισμένον πάντως ευρηται τὸ γίνεσθαι μετάληψιν των θείων μυστηρίων' έν οίς δέ ή τοιαύτη 3) κατάγνωσις, πως ἐπὶ τῆς κεφαλῆς αύτῶν τεθήσεται στέφανος, ἢ ἐπὶ της άγιας έχχλησίας εύλόγησις γένηται 4); διό τό έπιτιθέμενον 5) αύτοζς έπιτίμιον εἰς ἐντροπὴν αὐτούς ἄγει. Ο μέγας δὲ 6) Βασίλειος διετίαν λέγει τόν διγαμούντα των θείων μυστηρίων είναι χεγωρισμένον. Ταϋτα ώς φανερά τη έχχλησία τυγχάνοντα χαί έν τοῖς θείοις κανόσιν έγκείμενα όητῶς, καὶ κατά τὸ αὐτό καταγράψασθαι ούχ εδέησε τοῖς πατράσι' τό γάρ φανερώς κατεγνωσμένον, εί καὶ μὴ τῷ ἐγγραμμάτῳ λόγῳ καταγνωσθή, άλλ' οῦν τὴν χατάγνωσιν έχει. Εί δέ τις λέγοι τὸν ένα

вёдё и второженци стыимь тайнамь причеститисе имоуть: ывъ бо тако сыврышенно и оукръплыемо тако законно прьвобрачіе быти. Да аще сице боудеть, како потом покааніе пріимоуть. Тѣмже бо занк затворено бысть испрыва, тако ни на общеи трапезѣ второженца попоу не ысти, разумъти есть, ыко попръжде затворено бысть, ыко стыимь таинамь непричещенъмь быти имь. W нихже есть таковыи зазоръ, како на главоу ихь вѣнець вызложитисе имать, или вь стои цркви блвение ихь быти, понеже предаемаа имь заповъдь на постыждение ихь изводить. И стыи Василіе за .В. льть повельваеть ю стыихь таинь юлоученоу быти второженцу. Аще кто речеть, ыко единь ш обоих др8гом8 бракоу не припричещень есть, нь си прывыи емб бысть, что есть да не и дроугаа страна помощь ё сего полоучить. Нь се въдомо да есть, ыко не обрътаетсе писано, помощь ш сего шбръсти дроугомоу о заповёди оуршчной емоу втырааго ради сывькоупленіа, понкже шнь ш прывааго брака на вторыи пришьль есть и второженьць нарицаетсе. Сего бо ради паче зазорь есть и ономоу образу, иже ывлыетсе девство имети, и пльтьскою любшвію поб'яждену

<sup>1)</sup> μόνω τ $\vec{φ}$ . ω 2) κοινωνία τής τραπέζης. ω 3) τοσαύτη. ω 4) γίνεται. ω 5) ἐπιτεθειμένον. ω 6) Πραδαβ. καὶ θεῖος.

των είς δευτέρους άγομένων γάμους1) μήπω πετραν γάμου λαβετν 2), τί συνεισάγει, ίνα τὸ φιλάνθρωπον έχνικήση, και μάλλον διά του παρθενεύοντος μέρους και τὸ έτερον βοηθή; 8) άλλ' ούγ ευρηται τό τοιουτον πρόσωπον χουφίσαν ποτέ τοῦ ἐπιτιμίου τόν συνεζευγμένον, διά τό άπαξ έχεζνον έξ έτέρου γάμου πρός τὸν δεύτερον ἐρχόμενον 4) δίγαμον καλεϊσθαι, όπερ και τη άληθεία έστί. Καὶ ἔνεκεν τούτου 5) μᾶλλον ὑπό κατάγνωσιν και το την παοθενίαν δοχούν έγειν πρόσωπον άγεται, ώς τῷ σαρχιχῷ ἔρωτι ἡττώμενον χαὶ μή την των γάμων έλευθερίαν δι' αὐτό το καλόν και το σεμνόν και ακατάγνωστον της παρθενίας προελόμενον. Ταύτα ήμιν έν συντόμω μεμελέτηται, και διορίζομεν μή στερανούσθαι πλήν τον ένα και μόνον καθαρόν, σεμνόν καὶ άμίαντον γάμον. Εί δέ έν πορνεία τὰ τοιαῦτα πρόσωπα προελήφθησαν, καί ού προδήλως πάσι [είεν] κατεγνωσμένα, άνέγκλητος ό (ερεύς κάκεῖνοι' εί καί παρ' άξίαν, πλην καταξιούνται του τής παρθενίας στεφάνου.

бывшоу, и не высхотвышоу свободну и чисту и незазорноу бракоу сывыкупитисе, нь плытыскаго ради выжделеніа добросту девыстывную предаде. Сіа оубо мы выкратце изложихомы и заповедаемы не венчавати иного, тыкмо единого чистааго и непородчнааго брака. Аще ли же и по блоудоу сіа лица сывыкоупишесе, сиречь прывобрачный, и не ізве высёмы оуведено бысть, без греха боудет сщенникы венчавшій ихы: и они бо, аще и безчинно, обаче же девыствыное венчаніе (пріймоуть).

Ενα τὸν εἰς δεύτερον ἀγόμενον γάμον. — 2) λαμβάνοντα συγκεχωρεῖσθαι. — 3) πρησαπ. οῦ τι φαμέν. — 4) διὰ τὸ ἄπαξ ἐκεῖνο ἐξ ἐτέρου γάμου πρὸς τὸν ἔτερον γάμον, τὸν δεύτερον δηλαδή ἐρχόμενον. — 5) καὶ μὴν ἐκ τούτου.

# Синодальное постановленіе патріарха Сисиннія о невѣнчаніи второбрачныхъ.

Это (неизданное) постановление довольно часто встричается въ греческихъ рукописяхъ каноническаго содержанія, но всегда-только **ΠΟΤΡ ΓΙΧΧΗΜΡ 38ΓΑΒΒΙΕΜΡ: διάταξις συνοδιχή περί δευτερογαμίας (Β.ΙΗ** περί δευτερογαμούντων), т. е. безъ имени натріарха, при которомъ оно состоялось, и безъ всякой даты. Въ такомъ виде оно было известно по рукописямъ Чижману, который въ своемъ знаменитомъ трудъ: «Брачное право восточной церкви» приводить небольшой отрывокъ изъ этого постановленія, по не делаеть никакой попытки определить. хотя бы приблизительно, время его изданія 1). Русскіе канонисты, по отношенію къ этому вопросу, поставлены лучше. Московская синодальная библіотека предлагаеть имъ не только два превосходныхъ греческихъ списка этого постановленія<sup>2</sup>), но и славянскій (сербскій) переводъ его-въ спискѣ XV вѣка и, что всего важиѣе, съ такимъ надписаніемъ: Чинь сьбора стго патріарха Колистантіна града Сёсініа о второбрачины сывькоупління в). Ніть основаній думать, что славянскій переводчикъ самъ сочинилъ это падписаніе, т. е. по собственному домыслу поставиль надъ своимъ переводнымъ текстомъ имя патріарха

<sup>1)</sup> Eberecht d. orient. Kirche, S. 414. Anmerk. 2; cp. S. 43. N 36.

<sup>2)</sup> Именно въ греческихъ рукописяхъ № 445 (XV в.), л. 28 об. и № 475 (XIV в.), л. 187 об. Первый списокъ положенъ въ основаніе нашего изданія; изъ послъдняго приведены варіанты, изъ коихъ нѣкоторые, въ соотвѣтствіе съ параллельно издаваемымъ славянскимъ переводомъ, внесены въ самый текстъ основнаго списка и отмѣчены здѣсь прямоугольными скобками.

<sup>3)</sup> Списокъ этотъ находится въ сербскомъ Требникъ № 307, на листъ 341. Подробное описание этого Требника см. у Невоструева въ «Описании славянскихъ рукописей Москов. Синодальной библіотеки», отд. III, ч. 1, стр. 163—198.

Сисиннія. Такое предположеніе представляется нев роятным уже потому, что всё другія, довольно многочисленныя статьи каношическаго содержанія, входящія въ составь означеннаго сербскаго Требника и изложенныя здёсь въ особомъ, сравнительно новомъ переводё 1), имёютъ надъ собою тъже самыя падписанія, какія даются имъ въ греческихъ подлинникахъ. Почему же нужно было бы допустить, что одна только занимающая насъ статья получила свое падписание отъ самого славянскаго переводчика, а не была точно также надписана и въ своемъ греческомъ оригиналъ? А если такъ, то и въ самомъ содержании статьи не оказывается никакого повода къ сомибинямъ въ дъйствительной принадлежности ея оригинала патріарху Сисинпію, изв'єстному и другими своими постановленіями по вопросамъ брачнаго права, преимущественно---знаменитымъ «томомъ», запрещающимъ браки въ 6-й степени свойства<sup>9</sup>). Во времена этого патріарха (995—998) греческая церковь несомивнию держалась еще того строгаго возорвнія на второй бракъ, какое выражено въ издаваемомъ διάταξις συνοδική: второбрачныхъ супруговъ она не только подвергала епитимін, назначенной въ древнихъ церковныхъ канонахъ<sup>3</sup>), но и лишала своего благословенія и вънчанія. Послъднее, сколько извъстно, впервые постановлено было въ одномъ изъ правилъ патріарха Никифора Испов'ядника († 815)4) и вскорь потомъ подтверждено натріархомъ Фотіемъ, съ прибавленіемъ, что священникъ, пов'єнчавшій второй бракъ, подвергается запрещеню священнослуженія на все то время, нока сами второбрачные супруги исполняють свою епитимію 5). Но само собою понятно,

<sup>1)</sup> Невоструевъ въ своемъ описаніи Требника № 307 (см. предыдущее примъчаніе) приводить нѣсколько примъровъ, наглядно доказывающихъ отличіе этого перевода отъ принятаго въ древнѣйшихъ славянскихъ Кормчихъ (см. въ особенности стр. 189—195). Въ этомъ Требникѣ мы впервые встрѣчаемъ значительное число толкованій Зонары на церковныя правила и нѣсколько другихъ каноническихъ статей (между прочимъ и διάταξις περὶ δευτερογαμίας), которыя до сихъ поръвовсе не были извѣстны въ славянскомъ переводѣ.

<sup>2)</sup> См. въ печатной Кормчей главу 51. Въ греческихъ рукописяхъ этотъ томъ сопровождается иногда особымъ "Εχθεσις χανονική того же патріарха по разнымъ вопросамъ брачнаго права. См. рукописи Москов. синод. библіотек. № 475, л. 185—186 и № 38, л. 71 и сл.

<sup>3)</sup> Василія Вел. 4; Лаодик. соб. 1 и др.

<sup>4)</sup> Ο δίγαμος οὺ στερανούται, ἀλλὰ καὶ ἐπιτιμᾶται μὴ μεταλαβεῖν τῶν ἀχράντων μυστηρίων ἔτη δύο (Σύνταγμα κανόνων, μισς. Ραιμι μ Ποτμη, τ. ΙV, стр. 427, прав. 2).

<sup>5) &</sup>quot;Οσοι πρό τῆς διαμαρτυρίας τοὺς διγάμους ηὐλόγησαν,.... οι τοιοὺτοι πάντως, εἰ μή τι ἄλλο, ἀλλ' ἐν ὅσω γε χρόνω τὸν δίγαμον τῆς κοινωνίας τῶν ερικτῶν μυστηρίων εἰ νόμοι τοῦ πνεύματος ἀποκωλύουσιν, ἐν τοσούτω καὶ ὁ παραλόγως τὴν εὐλογίαν τοῖς συναπτομένοις ἐπιτιθεἰς τῆς ἰερουργίας ἐπισχεθήσεται ('Επιστολαὶ Φωτίου, εзданіс

что послъ изданія знаменитой новеллы Льва Мудраго (893 года), въ которой церковная форма совершенія браковъ признана необходимымъ условіемъ ихъ действительности, прежняя строгость церковной дисциплины относительно второбрачныхъ должна была мало помалу смягчиться, тёмъ болёе, что гражданскій законъ не отрицаль действительности вторыхъ браковъ, остававшихся по прежнему безъ церковнаго благословенія. Такъ, еще до изданія упомянутой новеллы патріархъ Фотій не отказываль въ церковномъ в'єнчаніи тімъ, кто вступаль во второй бракъ посл'в развода съ первымъ своимъ супругомъ, подавшимъ къ тому поводъ 1). Спустя около ста лѣть послѣ Фотія, Никита, митрополить Ираклійскій, въ своихъ отвѣтахъ на вопросы епископа Константина даеть уже такое свидетельство о современной церковной дисциплинъ относительно вторыхъ браковъ вообще 2): «Строгія церковныя правила не дозволяють в'єнчать второбрачныхъ: но принятый въ Великой (Константинопольской) церкви обычай не соблюдаеть этихъ правиль, но дозволяеть и на второбрачныхъ возлагать вънцы, и повънчавшій таковыхъ не подвергается никакой от-

Валетты № 80, стр. 407). Нужно впрочемъ замътить, что какъ приведенное, такъ и другія правила, изложенныя въ указанномъ письм'в Фотія, почти дословно читаются въ неизданныхъ синодальныхъ решеніяхъ патріарха Алексея Студита (1025-1043), которыя въ однъхъ рукописяхъ озаглавляются такъ: ех том очиобежом αυτού (т. е. πατριάρχου Άλεξίου) κρίσεων (см. рукопись синодальной библютеки № 445. л. 18 об.), въ другихъ не имъютъ никакого оглавленія. Рукопись перваго рода была въ рукахъ у Зельдена (см. его сочинея e: Uxor ebraica, ed. 1683, р. 450); изъ рукописи пторого рода Чижманъ приводить три правила, изъкоихъ первое читается такъ: Ο τούς διγάμους εύλογήσας εν τοσούτω χρόνω της ἱερουργίας ἐπισχεθήσεται, ἐν ὅσω καὶ οί δίγαμοι της μεταλήψεως των φριατών μυστηρίων (Eherecht, S. 414 Anmerk. 1). Эτο, очевидно, есть только сокращенное изложение выше приведенных словъ изъ письма патріарха Фотія. Тоже должно сказать объ отношенів и всёхь другихъ правиль, изложенных въ этомъ письмъ, къ правиламъ содержащимся въ статьъ: ех том симоδικών κρίσεων πατριάρχου Άλεξίου. (Ср. следующее примечаніе). Очень можеть быть, что патріархъ Алексьй имълъ въ виду только подтвердить правила своего знаменитаго предшественника.

<sup>1)</sup> Въ изданіи Валетты мѣсто Фотієва письма, гдѣ говорится о второмъ бракѣ супруга, невиновнаго въ расторженіи перваго своего брака, читается такъ невразумительно, что издатель нашель нужнымъ приписать къ нему пояснительное толкованіе, по моему мнѣнію, не совсѣмъ удачное (стр. 408, прим. 1). Лучшимъ комментаріємъ и признаю изложеніе того же самого мѣста въ слѣдующихъ двухъ правилахъ статьи ех тѿν συνοδιхѿν хріσєων патріарха Алексѣя: а) 'Ахата́уνωστος ὁ εὐλογῶν γυναῖχα παρὰ τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς παρασχομένου τὴν αἰτίαν ἀπολυθεῖσαν (прав. 3); b) Αἱ παρ' ἀνδρῶν παρασχομένων τὴν αἰτίαν ἀπολυθεῖσαι, εἰ γήμασθαι βουληθεῖεν, καὶ αὐται ἀνέγκλητοι, καὶ οἱ εὐλογοῦντες ἰερεῖς ὡσαὐτως καὶ ἐπὶ ἀνδρῶν (Ср. Чижмана примѣч. 5 на стр. 414 п у Зельдена въ цитованномъ сочиненіи).

<sup>2)</sup> По вопросу о времени, когда жилъ авторъ этихъ отвѣтовъ, см. наше предисловіе къ слѣдующему №.

вътственности. Однако второбрачные должны быть на годъ или на два удержаны отъ причащенія божественныхъ таинъ и вінчавшій священникъ не долженъ участвовать въ ихъ брачномъ пирѣ» 1). А во второй половинѣ XII вѣка церковная практика не полагала уже никакого различія между первыми и вторыми браками. Воть что писаль объ этомъ Вальсамонъ въ толкованіи на 7-е правило Неокесарійскаго собора: «Настоящее правило запрещаеть пресвитерамъ пиршествовать съ двоебрачными и этимъ показываетъ, что второй бракъ подвергается епитиміи. Но такъ какъ мы видимъ, что нѣкоторые соблазняются темъ, что совстви ниодинг вступающій во второй бракт никогда не быль подвергнуть епитиміи, и что не полагается препятствія ка благословенію таковыха, напротивь это дозволяется посредствомъ приказа (вѣнечной памяти) хартофилакса, и мы видали и патріарха и разныхъ митрополитовъ пиршествующихъ съ двоебрачными царями и другими вельможами: то говоримъ, что хотя на основании указанныхъ правиль вступающіе во второй бракъ подлежать епитимін временнаго отлученія отъ общенія, но «томъ соединенія» (тоцо: ένώσεως) 2), сравнивъ во всемъ второй бракъ съ первымъ и сказавъ, когда и эти должны подлежать епитиміи, отм'єниль эту епитимію (т. е. за второй бракъ, какъ такой). Ибо въ этомъ томъ между прочимъ говорится: «но и второго и перваго брака не дозволяемъ безъ тщательнаго изследованія, а определяемь, чтобы и эти браки были заключаемы такъ, чтобы не имѣли никакого порока, т. е. не начинались бы похищеніемъ, или предшествовавшимъ тайнымъ растленіемъ» (невъсты). И затъмъ (упомянутый томъ) подвергаетъ епитимін только одии такіе браки, а прочіе оставляеть безъ епитиміи» 3).

Сравнивъ приведенныя свидътельства XI и XII вв. съ издаваемымъ διάταξις συνοδική περί δευτερογαμίας, нельзя не признать, что
послѣднее принадлежитъ временамъ болѣе раннимъ, когда греческая
церковь держалась еще строгихъ воззрѣній на вторые браки и отказывала такимъ бракамъ въ своемъ благословеніи и вѣнчаніи. Въ
этомъ отношеніи издаваемое синодальное постановленіе настолько
строго, что, вопреки приведеннымъ словамъ «тома соединенія», ставитъ второй бракъ ниже перваго даже и въ томъ случаѣ, если перво-

<sup>1)</sup> Σύνταγμα Разли и Потли, т. V, стр. 441.

Такъ называется синодальный акть о недъйствительности четвертаго брака, изданный въ 920 г. при патріархѣ Николаѣ Мистикѣ.

<sup>3)</sup> Σύνταγμα, т. III, стр. 81-82.

#### Синодальное постановленіе патріаржа Сисиннія о невѣнчаніи второбрачныхъ.

Это (неизданное) постановление довольно часто встричается въ греческихъ рукописяхъ каноническаго содержанія, но всегда — только περί δευτερογαμούντων), τ. е. безъ имени патріарха, при которомъ оно состоялось, и безъ всякой даты. Въ такомъ видѣ опо было извъстно по рукописямъ Чижману, который въ своемъ знаменитомъ трудъ: «Брачное право восточной церкви» приводить небольшой отрывокъ изъ этого постановленія, по не дёлаетъ никакой попытки опредёлить. хотя бы приблизительно, время его изданія 1). Русскіе канонисты, по отношенію къ этому вопросу, поставлены лучше. Московская синодальная библіотека предлагаеть имъ не только два превосходныхъ греческихъ списка этого постановленія 2), но и славянскій (сербскій) переводъ его-въ спискъ XV въка и, что всего важнъе, съ такимъ надинсаніемъ: Чинь сьбора сто натріарха Колистантіна града Сёсініа о второбрачнимь сывькоуплёни в). Нёть основаній думать, что славянскій переводчикъ самъ сочиниль это надписаніе, т. е. по собственному домыслу поставиль надъ своимъ нереводнымъ текстомъ имя патріарха

<sup>1)</sup> Eherecht d. orient, Kirche, S. 414. Anmerk. 2; cp. S. 43. № 36.

<sup>2)</sup> Именно въ греческихъ рукописяхъ № 445 (XV в.), л. 28 об. и № 475 (XIV в.), л. 187 об. Первый списокъ положенъ въ основаніе нашего изданія; изъ послѣдняго приведены варіанты, изъ коихъ нѣкоторые, въ соотвѣтствіе съ параллельно издаваемымъ славянскимъ переводомъ, внесены въ самый текстъ основнаго списка и отмѣчены здѣсь прямоугольными скобками.

<sup>3)</sup> Списокъ этотъ находится въ сербскомъ Требникѣ № 807, на листѣ 341. Подробное описавіе этого Требника см. у Невоструева въ «Описаніи славянскихъ рукописей Москов. Синодальной библіотеки», отд. III, ч. 1, стр. 163—198.

Сисиннія. Такое предположеніе представляется нев' роятным уже потому, что всё другія, довольно многочисленныя статьи каноническаго содержанія, входящія въ составь означеннаго сербскаго Требника и изложенныя здёсь въ особомъ, сравнительно новомъ перевод в 1), имбють надъ собою тъже самыя падписанія, какія даются имъ въ греческихъ подлинникахъ. Почему же нужно было бы допустить, что одна только занимающая насъ статья получила свое надписание отъ самого славянскаго переводчика, а не была точно также надписана и въ своемъ греческомъ оригиналь? А если такъ, то и въ самомъ содержании статьи не оказывается никакого повода къ сомнъніямъ въ дійствительной принадлежности ея оригинала патріарху Сиспинію, извѣстному и другими своими постановленіями по вопросамъ брачнаго права, преимущественно-знаменитымъ «томомъ», запрещающимъ браки въ 6-й степени свойства<sup>9</sup>). Во времена этого патріарха (995—998) греческая церковь несомивино держалась еще того строгаго воззрвнія на второй бракъ, какое выражено въ издаваемомъ διάταξις συνοδική: второбрачныхъ супруговъ она не только подвергала епитимін, назначенной въ древнихъ церковныхъ канонахъ<sup>3</sup>), но и лишала своего благословенія и вънчанія. Последнее, сколько изв'єстно, впервые постановлено было въ одномъ изъ правилъ патріарха Никифора Испов'єдника († 815)4) и вскоръ потомъ подтверждено натріархомъ Фотіемъ, съ прибавленіемъ, что священникъ, повънчавшій второй бракъ, подвергается запрещенію священпослуженія на все то время, пока сами второбрачные супруги исполняють свою епитимію 5). Но само собою понятно,

<sup>1)</sup> Невоструевъ въ своемъ описаніи Требника № 307 (см. предыдущее примѣчаніе) приводить нѣсколько примѣровъ, наглядно доказывающихъ отличіе этого перевода отъ принятаго въ древнѣйшихъ славянскихъ Кормчихъ (см. въ особенности стр. 189—195). Въ этомъ Требникѣ мы впервые встрѣчаемъ значительное число толкованій Зонары на церковныя правила и нѣсколько другихъ каноническихъ статей (между прочимъ и διάταξις περ: δευτερργαμίας), которыя до сихъ поръвовсе не были извѣстны въ славянскомъ переводѣ.

<sup>2)</sup> См. въ печатной Кормчей главу 51. Въ греческихъ рукописяхъ этотъ томъ сопровождается иногда особымъ "Ехдесіс хамоміх того же патріарха по разнымъ вопросамъ брачнаго права. См. рукописи Москов. спнод. библіотек. № 475, л. 185—186 и № 33, л. 71 и сл.

<sup>3)</sup> Василія Вел. 4; Лаодик. соб. 1 и др.

<sup>4)</sup> Ὁ δίγαμος οὐ στερανούται, ἀλλὰ καὶ ἐπιτιμᾶται μὴ μεταλαβεῖν τῶν ἀχράντων μυστηρίων ἔτη δύο (Σύνταγμα κανόνων, μισ. Разан и Потан, т. IV, стр. 427, прав. 2).

<sup>5) &</sup>quot;Οσοι πρό τῆς διαμαρτυρίας τοὺς διγάμους ηὐλόγησαν,....οὶ τοιούτοι πάντως, εἰ μή τι ἄλλο, ἀλλ' ἐν ὅσω γε χρόνω τὸν δίγαμον τῆς κοινωνίας τῶν ερικτῶν μυστηρίων οἰ νόμοι τοῦ πνεύματος ἀποκωλύουσιν, ἐν τοσούτω καὶ ὁ παραλόγως τὴν εὐλογίαν τοῖς συναπτομένοις ἐπιτιθεἰς τῆς ἰερουργίας ἐπισχεθήσεται ('Επιστολαὶ Φωτίου, ιιαμαμίε

что послъ изданія знаменитой новеллы Льва Мудраго (893 года), въ которой церковная форма совершенія браковъ признана необходимымъ условіемъ ихъ действительности, прежняя строгость церковной диспиплины относительно второбрачныхъ должна была мало помалу смягчиться, тымь болье, что гражданскій законь не отрицаль дыйствительности вторыхъ браковъ, остававшихся по прежнему безъ церковнаго благословенія. Такъ, еще до изданія упомянутой новеллы патріархъ Фотій не отказываль въ церковномъ в'єнчаніи т'ємъ, кто вступаль во второй бракь после развода съ первымъ своимъ супругомъ, подавшимъ къ тому поводъ 1). Спустя около ста леть после Фотія, Никита, митрополить Ираклійскій, въ своихъ отвѣтахъ на вопросы епископа Константина даеть уже такое свидътельство о современной церковной дисциплинъ относительно вторыхъ браковъ вообще 2): «Строгія церковныя правила не дозволяють в'єнчать второбрачных»; но принятый въ Великой (Константинопольской) церкви обычай не соблюдаеть этихъ правиль, но дозволяеть и на второбрачныхъ возлагать вынцы, и новычавшій таковыхъ не подвергается никакой от-

Валетты № 80, стр. 407). Нужно впрочемъ замътить, что какъ приведенное, такъ и другія правила, изложенныя въ указанномъ письмѣ Фотія, почти дословно читаются въ неизданныхъ спиодальныхъ решеніяхъ патріарха Алексвя Студита (1025—1043), которыя въ одиъхъ рукописяхъ озаглавляются такъ: е́х тю́у συνοδιхю́у αυτού (т. е. πατριάρχου Άλεξίου) χρίσεων (см. рукопись синодальной библіотеки № 445. л. 18 об.), въ другихъ не имбютъ никакого оглавленія. Рукопись перваго рода была въ рукахъ у Зельдена (см. его сочинея ie: Uxor ebraica, ed. 1683, р. 450); изъ рукопися второго рода Чижманъ приводить три правила, изъ коихъ первое читается такъ: Ο τοὺς διγάμους εὐλογήσας ἐν τοσούτω χοόνω τῆς ἱερουργίας ἐπισχεθήσεται, ἐν ὅσω καὶ: οί δίγαμοι της μεταλήψεως των φρικτών μυστηρίων (Eherecht, S. 414 Anmerk. 1). **Эτο**, очевидно, есть только сокращенное изложение выше приведенныхъ словъ изъ письма патріарха Фотія. Тоже должно сказать объ отношеніи и всёхть другихъ правиль, изложенныхъ въ этомъ письмъ, къ правиламъ содержащимся въ статьъ: ех том очисδικών κρίσεων πατριάρχου Άλεξίου. (Cp. слέдующее прим'тчаніе). Очень можеть быть, что патріархъ Алексібі имівль въ виду только подтвердить правила своего знаженитаго предшественника.

<sup>1)</sup> Въ паданіи Валетты мьсто Фотісва письма, гдь говорится о второмъ бракь супруга, невиновнаго въ расторженіи перваго своего брака, читается такъ невразумительно, что падатель нашель нужнымъ приписать къ нему пояснительное толкованіе, по маему мньнію, не совсьмь удачное (стр. 408, прим. 1). Лучшимъ комментаріемъ я признаю изложеніе того же самого мьста въ сльдующихъ двухъ правилахъ статьи ех тфу συνοδιχών χρίσεων патріарха Алексьн: а) Άχατάγνωστος ὁ εὐλογῶν γυναῖχα παρά τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς παρασχομένου τὴν αἰτίαν ἀπολυθεῖσαν (прав. 3); b) Αἱ παρ' ἀνδρῶν παρασχομένων τὴν αἰτίαν ἀπολυθεῖσαι, εἰ γήμασθαι βουληθεῖεν, καὶ αὐται ἀνέγκλητοι, καὶ οἱ εὐλογοῦντες ἱερεῖς ὡσαὐτως καὶ ἐπὸ ἀνδρῶν (Ср. Чижмана примѣч. 5 на стр. 414 и у Зельдена въ цигованномъ сочиненіи).

<sup>2)</sup> По вопросу о времени, когда жилъ авторъ этихъ отвътовъ, см. наше предисловіе къ слѣдующему А.

вътственности. Однако второбрачные должны быть на годъ или на ава удержаны отъ причащенія божественныхъ таинъ и вѣнчавшій священникъ не долженъ участвовать въ ихъ брачномъ пирѣ» 1). А во второй половинь XII выка церковная практика не полагала уже никакого различія между первыми и вторыми браками. Вотъ что писаль объ этомъ Вальсамонъ въ толкованіи на 7-е правило Неокесарійскаго собора: «Настоящее правило запрещаетъ пресвитерамъ пиршествовать съ двоебрачными и этимъ показываетъ, что второй бракъ подвергается епитиміи. Но такъ какъ мы видимъ, что нѣкоторые соблазняются тымь, что совстым ниодинь вступающий во второй бракь никогда не быль подвергнуть епитиміи. п что не полагастся препятствія къ благословенію таковых, напротивь это дозволяется посредствомъ приказа (вънечной памяти) хартофилакса, и мы видали и патріарха и разныхъ митрополитовъ пиршествующихъ съ двоебрачными царями и другими вельможами: то говоримъ, что хотя на основаніи указанныхъ правиль вступающіе во второй бракъ подлежать спитимін временнаго отлученія отъ общенія, но «томъ соединенія» (τόμος ένώσεως) 3), сравнивъ во всемъ второй бракъ съ первымъ и сказавъ. когла и эти должны подлежать епитимін, отміниль эту епитимію (т. е. за второй бракъ, какъ такой). Ибо въ этомъ томѣ между прочимъ говорится: «но и второго и перваго брака не дозволяемъ безъ тщательнаго изследованія, а определяемь, чтобы и эти браки были заключаемы такъ, чтобы не имъли никакого порока, т. е. не начинались бы похищеніемъ, или предшествовавшимъ тайнымъ растленіемъ» (невъсты). И затъмъ (упомянутый томъ) подвергаетъ епитимін только одни такіе браки, а прочіе оставляеть безь епитимін» 3).

Сравнивъ приведенныя свидътельства XI и XII вв. съ издавасмымъ διάταξις συνοδική περί δευτερογαμίας, нельзя не признать, что
послъднее принадлежитъ временамъ болъе раннимъ, когда греческая
церковь держалась еще строгихъ воззрѣній на вторые браки и отказывала такимъ бракамъ въ своемъ благословеніи и вѣнчаніи. Ізъ
этомъ отношеніи издаваємое синодальное ностановленіе настолько
строго, что, вопреки приведеннымъ словамъ «тома соединенія», ставитъ второй бракъ ниже перваго даже и въ томъ случаѣ, если перво-

<sup>1)</sup> Σύνταγμα Радли и Потли, т. V, стр. 441.

<sup>2)</sup> Такъ называется синодальный акть о недъйствительности четвертаго брака, изданный въ 920 г. при патріархъ Николаъ Мистикъ.

Σύνταγμα, τ. III, cτp. 81—82.

брачущіеся уже находились въ тайной половой связи между собою: «они удостоиваются дѣвственнаго вѣнца, εі х $\alpha$ і  $\pi \alpha \rho$ ' αξί $\alpha \nu$ ».

Διάταξις συνοδική περί δευτερογαμίας.

Τίμιον είναι τὸν γάμον καὶ τὴν κοίτην ἀμίαντον ἡ θεία γραφή μαρτυρεί 1). Τοῦτο δὲ δῆλον, ώς ἐπὶ [τοῦ] πρώτου εἴρηται γάμου «μία γάρ έστιν ή νόμιμος συζυγία, καί γυναικί πρός ἄνδρα και άνδρι πρός γυναζχα». Τούτο ὁ μαχάριος Γρηγόριος Νύσσης εν τῷ τρίτῳ κεφαλαίω της χανονιχής αύτου έπιστολης διεξήει 2), εν φ καὶ ἐπιρέρει «τῷ γὰρ ἀνθρώπῳ μία δέδοται παρὰ Θεού βοηθός, και τη γυναικί μία εφήρμοσται κεφαλή» 8). Συνωδά 4) δὲ τούτφ καὶ ὁ θεολόγος έρμηνεύων Γρηγόριος 5) τὸ τοῦ ἀποστόλου Παύλου όητον, έν οίς φησιν «έγω δέ λέγω είς Χριστόν καὶ τὴν ἐκκλησίαν», λέγει «εί γάρ Χριστοί δύο, καί δύο ἄνδρες καί δύο γυναϊκες εί δὲ είς Χριστός, μία χεραλή τῆς έχχλησίας, καὶ γυνή μία, ή δὲ δευτέρα ἀποπτυέσθω», και ἐπάγει: «οὐκοῦν τὸ πρῶτον<sup>6</sup>), νόμος». Οῦτω<sup>7</sup>) τῶν μακαρίων πατέρων τοιαύτην άποδεδωκοτων τιμήν τῷ πρώτῳ 8) γάμφ εν ταῖς έαυτῶν κανονικαῖς έκθέσεσι<sup>9</sup>), πάντως έφεπομένων τῷ κυριακώ λογίω, έν σίς τὸν Κύριον 10) ή θεία καὶ εὐαγγελική φωνή συνίЧинь сьбшра стго натріарха Кинстантіна града Сўсініа о втиробрачнимь сьвькоунакни.

Чьстноу быти бракоу и ложію пескврынь бактвное писаніе свъдътелствоуеть. Се же гавлено есть, ониеред Здадо оминании о омы бысть: едино бо есть законно сьпреженіе и женъ сь моужемь, и моужоу сь женою. (1) семь бо и блженный Григфріе Нусскій вь третіем главизить правила своего глієть: ибо члкоу едина помощница отъ Ба дана бысть, и женъ едина глава поставлена бысть. Подобно же сему и богословь Григоріе сказае слово айла Паула, идеже глеть: азъ же глю вь Ха и вь црковь, глієть: Аще бо и Христа (рки. приста) два, и два мужа, и двъ жень. Аще ли же единь ХБ едина есть глава цркви, и жена едина, втираа же да ижденетсе: прываа бо законна. Тако бо блженым шин прывомоу бракоу таковоую чьсть дароваше вь правильхь своихь, вимь, Гисму последоующе слевоу, идеже Га бжтвным еўглскым глас свідітелствоуеть на бракь шьдшу сь прочими иде. Сего ради не оудръжано есть нопоу на бракоу прывоженьць гасти, гако нескврын-

<sup>1)</sup> Евр. 13, 4.— 2) διέζεισι.— 3) Это собственно 4-е правило, если держаться общепринятаго счета.— 4) συνάδει.— 5) Γρηγόριος έρμ.— 6) τῷ πρώτῳ.— 7) Τυύτῳ. 8) Приблв. φημί.— 9) ἐν ταῖς έχω. ἐχθέσεσι μѣтъ.— 10) приб. ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν.

στησιν 1) έπι γάμφ 2) παραγενόμενον συνεστιαθήναι [έτέρρις] έν τρύτω, τὸν ἰερέα μὴ κεκωλύσθαι<sup>3</sup>) σύνδειπνον γενέσθαι των έπὶ τῷ πρώτω γάμφ νυμφίων 4) άρμόδιόν έστιν 5). ώς ἀμιάντω <sup>6</sup>), ώς χαθαρῷ, ώς ἀμωμήτω<sup>7</sup>), ώς ἐχ θείας φωνῆς χαὶ τῆς έπὶ τούτω παρουσίας Θεοῦ νενομοθετημένω. Τῶν [γοῦν] πατέρων τὰς προειρημένας χρίσεις έπὶ τῷ πρώτῳ τεθειχότων γάμω, άχατάγνωστος ή τῆς ἐχχλησίας παράδοσις, χαὶ στέφανον ἐπὶ τούτῳ γίνεσθαι, καὶ τὴν των άγράντων μυστηρίων μετάληψιν, και την τοῦ ιερέως ἐπὶ τούτω τῷ πρώτῳ γάμῳ καὶ παρουσίαν καὶ συνεστίασιν. Καὶ ἀρχείσ $\varthetaω$  τούτοις  $^8$ ) τά περί του πρώτου γάμου. Τά δὲ του δευτέρου τοιάδε ό μέν θεολόγος Γρηγόριος είπών «τὸ πρῶτον 9), νόμος», ἐπήγαγε «τὸ δεύτερον 10), συγχώρησις». Τοίνυν εί συγκεγώρηται 11), ούχ εὔλογος ή χρῆσις: εἰγάρ εύλογος, καὶ ἐλευθέρα τὸ οὲ ελευθερον, ούγ ύπο το πταιστόν [το δεμή ύπό το πταιστόν], ούδε συγγωρήσεως δείται έπαν δε συγκεγωρημένον χέχριται, ήδη προηγουμένως έγει τό πταῖσμα. Καὶ ό μὲν Παῦλος περί τοῦ δευτέρου πολλά εἴρηκε γάμου, ώσπερ 12) διά το της ήλικίας εὐάλωτον τοῦτο καὶ μόνον νομοθετήσας: οι δὲ ἐν Νεοχαισαρεία πατέρες έν τῷ έβδόμω κεραλαίω τῶν κανονικών αύτων έκθέσεων φασι.

ноу соущоу таковомоу брак5, нь чистоу и непорочноу, поисже и самому 17 на таковый бракь пришьдшоу, п тако оузаконившоу. Потомоужде и стынх Шць завещаніа и разсоужденіа с прывынмы бракоу: незазорно бо ксть црковное предлине, еже и венчание на сихь творитисе, и стыимь тапнамь причещатисе имь, и сщенникоу на прывосывькоупленіи бракь ходити и мсти. Довлеть се о прывынмы брацѣ. О вторыни же брацѣ сицеваа бысловь Григоріе рекь: ыко прываа по законоу, втираа же по прощенію. Да аще оубо прощеніе трѣбоуеть, неподобно есть сывькоупленіе се. Аще бо би подобно, в свободно: свободное бо неповинно бывает; а еже неновинно. ни прощеніе трібоуеть; аще ли же прощено быти соудитсе, ывъ, шко сыгрѣшеніе имать. **Пачя** бо ш втирымь бракоу миштаа изрекль есть, вызраста ради юнныихъ: ч сих тькмо оузакониль исть. Стын же сейи Неокесарінскаго сьбора въ седиомь правиль их глють: сщенникь на бракоу втфроженца да не ысть. И аще покалнію повинноу соущоу втогроженцоу, которыи сщенникъ дрызати можеть на бракоу второженца ысти. И аще бо се боудеть, ыко сщениикоу на брацѣ вти роженца ысти.

<sup>1)</sup> παρίστησιν. — 2) γάμον. — 3) κωλύεσθαι. — 4) τῷ τοῦ πρώτου γάμου νυμρίφ. — 5) ἐστὶ ἀρμόδιον καὶ κανονικόν. — 6) ἀμωμήτφ. — 7) ἀμιάντφ. — 8) ἀρκεῖ οὖν. — 9) τῷ πρώτφ. — 10) τῷ δευτέρφ. — 11) πραίσαι. πάντως. — 12) ὥσπερ ΗΕΤΉ.

απρεσβύτερον είς γάμον διγαμούντος μη έστιασθαι, έπει μετάνοιαν αίτουντος του διγαμούντος, τίς έσται ό πρεσβύτερος ό διά της έστιάσεως συγκατατιθέμενος τοζς διγάμοις»; Εί γοῦν μόνον τό 1) συνεστιαθήναι τὸν πρεσβύτερον ἐπὶ κοινή τραπέζη συγκατάθεσις του γάμου είσάγεται, εί τῶν ἀγράντων μυστηρίων οἰ διγαμούντες μεταλάβοιεν, πάντως όλόχληρος ή βεβαίωσις του νόμιμον είναι τὸν γάμον γενήσεται. Καὶ εί τουτο, πως είς το έξης τη μετανοία ύποπέσωσιν; Έπεὶ οὐν ἀπεκλείσθη έπὶ τοῦ διγάμου, ἵνα μηδὲ τῆ χοινῆ τραπέζη 2) συνεστιαται ό ίερευς, προαποχεχλεισμένον πάντως ευρηται τό γίνεσθαι μετάληψιν τῶν θείων μυστηρίων έν οίς δε ή τοιαύτη<sup>3</sup>) κατάγνωσις, πῶς ἐπὶ τῆς κεφαλῆς αύτῶν τεθήσεται στέφανος, ἢ ἐπὶ τῆς ἀγίας ἐχχλησίας εὐλόγησις γένηται <sup>4</sup>); διό τὸ ἐπιτιθέμενον <sup>5</sup>) αὐτοζς έπιτίμιον είς έντροπὴν αὐτοὺς ἄγει. Ο μέγας δὲ 6) Βασίλειος διετίαν λέγει τόν διγαμούντα των θείων μυστηρίων είναι κεγωρισμένον. Ταϋτα ώς φανερά τη έχχλησία τυγγάνοντα χαί έν τοζς θείοις κανόσιν έγκείμενα έητῶς, καὶ κατὰ τὸ αὐτὸ καταγράψασθαι ουχ εδέησε τοῖς πατράσι' τό γὰρ φανερῶς κατεγνωσμένον, εἰ καὶ μὴ τῷ ἐγγραμμάτῳ λόγῳ καταγνωσθή, άλλ' ουν την κατάγνωσιν έγει. Εί δέ τις λέγοι τὸν ένα

въдъ и второженци стыимь тайнамь причеститисе имоуть: ывь бо тако сыврышенно и оукрѣплиемо ыко законно прывобрачіе быти. Да аще сице боудеть, како потом покааніе пріимоуть. Тѣмже бо занк затворено бысть испрыва, ыко ни на общеи трапезъ второженца попоу не ысти, разумьти есть, ыко попрежде затворено бысть, ко стыимь таинамь непричещенъмь быти имь. W нижже есть таковым зазоръ, како на главоу ихь в нець вызложитисе имать, или вь стои цркви блвеніе ихь быти, понеже предаемаа имь заповъдь на постыждение ихь изводить. И стыи Василіе за .в. льть повельваеть о стыихь таинь олоученоу быти второженцу. Аще кто речеть, ыко единь ш шбоих драгома бракоу не припричещень есть, нь си прывыи емб бысть, что есть да не и дроугаа страна помощь Ѿ сего полоучить. Нь се въдомо да есть, ыко не обрътаетсе писано, помощь Сего обръсти дроугомоу о заповёди оуршчной емоу вторааго ради сывыкоупленіа, понєже шнь Ѿ прьвааго брака на вторыи пришьль есть и второженьць нарицаетсе. Сего бо ради паче зазорь есть и ономоу образу, иже ывлыетсе девство имети, и пльтьскою любшвію побеждену

<sup>1)</sup> μόνω τῷ. — 2) κοινωνία τῆς τραπέζης. — 3) τοσαύτη. — 4) γίνεται. — 5) ἐπιτεθειμένον. — 6) Πραδαβ. καὶ θεῖος.

των είζδευτέρους άγομένων γάμους 1) μήπω πετραν γάμου λαβετν 2), τί συνεισάγει, ίνα τὸ φιλάνθρωπον ἐχνιχήση, χαὶ μᾶλλον διὰ τοῦ παρθενεύοντος μέρους χαὶ τὸ ἔτερον βοηθή; 3) άλλ' οὐγ εὕρηται τὸ τοιοῦτον πρόσωπον χουφίσαν ποτέ τοῦ ἐπιτιμίου τον συνεζευγμένον, διά το απαξ έχεινον έξ έτέρου γάμου πρός τον δεύτερον έρχόμενον 4) δίγαμον καλείσθαι, όπερ καὶ τῆ άληθεία ἐστί. Καὶ ἕνεχεν τούτου 5) μαλλον ὑπὸ κατάγνωσιν καί τὸ τὴν παρθενίαν δοχούν έγειν πρόσωπον άγεται, ώς τῷ σαρχιχῷ ἔρωτι ἡττώμενον χαὶ μή την των γάμων έλευθερίαν δι' αὐτό τὸ χαλὸν χαὶ τὸ σεμνόν χαὶ άχατάγνωστον τῆς παρθενίας προελόμενον. Ταῦτα ἡμῖν ἐν συντόμω μεμελέτηται, και διορίζομεν μή στερανούσθαι πλήν τόν ένα καὶ μόνον χαθαρόν, σεμνόν χαὶ ἀμίαντον γάμον. Εί δὲ ἐν πορνεία τὰ τοιαῦτα πρόσωπα προελήςθησαν, καὶ οὐ προδήλως πασι [εἶεν] χατεγνωσμένα, άνέγκλητος ό ίερευς κάκεῖνοι εί καὶ παρ' άξίαν, πλην καταξιούνται τού της παρθενίας στεφάνου.

бывшоу, и не высхотѣвшоу свободну и чисту и незазорноу бракоу сывыкупитисе, нь плытыскаго ради выжделѣніа добросту дѣвыстывную прѣдаде. Сіа оубо мы выкратцѣ изложихомы и заповѣдаемы не вѣнчавати иного, тыкмо единого чистааго и непорочнааго брака. Аще ли же и по блоудоу сіа лица сывыкоупишесе, сирѣчы прывобрачныи, и не ывѣ высѣмы оувѣдѣно бысть, без грѣха боудет сщенникы вѣнчавшіи ихь: и они бо, аще и безчинно, ообаче же дѣвыствыное вѣнчаніе (пріимоуть).

<sup>1)</sup> ένα τὸν εἰς δεύτερον ἀγόμενον γάμον. — 2) λαμβάνοντα συγκεχωρεῖσθαι. — 3) при **бав. οὔ τι φαμέν.** — 4) διὰ τὸ ἄπαξ ἐκεῖνο ἐζ ἐτέρου γάμου πρὸς τὸν ἔτερον γάμον, τὸν δεύτερον δηλαδὴ ἐρχόμενον. — 5) καὶ μὴν ἐκ τούτου.

2.

# Каноническіе отвъты Никиты, митрополита Ираклійскаго (XI—XII въка) въ ихъ первоначальномъ видъ и въ позднъйшей переработкъ Матеея Властаря (XIV в.).

Въ составѣ юго-славянскихъ Кормчихъ уже съ начала XIII вѣка, именно со временъ св. Саввы сербскаго, которому всѣ славянскія православныя церкви обязаны новымъ переводомъ греческаго номоканона, появляется статья подъ заглавіемъ: «Срвѣти прѣблаженаго митрополита Ираклійскаго Никиты прѣдложеннымь ему въпрошеніемъ Състантина намфильска» 1). Во второй половинѣ того же вѣка славиская Кормчая съ этой статьею получена была и у насъ въ Россіи митрополитомъ Кирилломъ II отъ болгарскаго деснота Іакова-Святослава (родомъ русскаго). Съ того времени отвѣты Никиты Ираклійскаго дѣлаются какъ бы необходимою составною частію каждаго полнаго русскаго списка Кормчей вплоть до печатнаго изданія этой книги (1650—1653 г.), въ которомъ опи составляютъ 54-ю главу 2). Но въ юго-славянскихъ и русскихъ Кормчихъ статья эта имѣетъ далеко пе тотъ видъ, въ какомъ извѣстень греческій тексть ея по разнымъ изданіямъ источниковъ византійскаго церковнаго права 3). Въ славян-

<sup>1)</sup> Свидътельства о переводъ греческаго номоканона св. Саввою, содержащівся въ Дометіановомъ житі і его и въ сербскихъ Кормчихъ XIII и начала XIV в., приведены въ моемъ изслѣдованіи: «Первоначальный славяно-русскій номоканонъ». Казань. 1869, стр. 62—64. А подробное описаніе старшаго списка сербской Кормчей (1262 г.) въ переводѣ и редакціи св. Саввы см. у И. И. Срезневскаго въ «Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малоизвъстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ», вып. 2, № XLVII, стр. 147 и слѣд. Отвѣты Никиты находятся въ этой Кормчей на л. 342 и слѣд.

<sup>2)</sup> Старине русскіе списки отвітовъ Никиты Ираклійскаго находятся въ двухъ извістныхъ русскихъ Кормчихъ послідней четверти XIII віка: Софійско-Новгородской (около 1280 г.) и Рязанской (1284 г.). Съ позднійшими списками читатель можетъ ознакомиться по печатнымъ описаніямъ рукописей Румянцевскаго Музея, Тронцко-Сергієвой Лавры, Казанской духовной академін, графа Уварова и др.

<sup>3)</sup> Cm. uszahis: Bonefidii Iuris Orientalis libri III, 1575, lib. II, p. 133—135; Leunclavii Ius graeco-romanum, t. I, p. 310—311; 'Ράλλη καὶ Ποτλῆ, Σ΄ ὑνταγμα κό-αν νων, τ. V, стр. 441—442 и Migne, Patrolog. graec. t. 119, p. 936. Изъ никъ только editio princeps (Бонефидія) есть оригинальное, всѣ же прочія суть не болье, какъ повторенія этого послѣдняго.

скомъ переводѣ имѣется 11 вопросовъ и отвѣтовъ, а въ упомянутыхъ изданіяхъ греческаго ихъ текста—только 6, да и тѣ, которые здѣсь находятся, изложены не въ той литературной формѣ, въ какой предлагають ихъ славянскія Кормчія, а въ другой, значительно сокращенной и, очевидно, поздиѣйшей¹). Впрочемъ и славянскій переводъ сдѣланъ съ такого оригинала, въ которомъ находились уже не всѣ отвѣты Никиты, разновременно данные имъ на вопросы епископа Константина. Это видно изъ прямой ссылки Никиты на какой-то преженій свой отвѣтъ, неизвѣстный однако ни въ греческомъ подлинникѣ (по печатнымъ изданіямъ), ни въ славянскомъ переводѣ²).

Само собою понятно, что для науки церковнаго права не безразлично—знать или не знать первичныя формы тёхъ памятниковъ, съ которыми она должна имёть дёло при историческомъ изображеніи институтовъ этого права. Въ частности, для русскаго ученаго канониста безусловно необходимо знать подлинники всёхъ источниковъ церковнаго права, заимствованныхъ нашею церковію отъ греческой. Удовлетворяя той и другой научной потребности, мы издаемъ теперь греческій текстъ каноническихъ отвётовъ Никиты Ираклійскаго въ полномъ ихъ составѣ (числомъ 13) и въ первоначальной редакціи. Къ тексту подлинника мы присоединяемъ и славянскій переводъ тѣхъ 11-ти вопросовъ и отвѣтовъ, которые, какъ выше показано, уже съ ХІІІ вѣка сдѣлались составною частію нашихъ Кормчихъ. Греческій текстъ издается по рукописи Московской синодальной библіотеки 1477 года № 455, л. 20 об. — 24³, а славянскій переводъ —

<sup>1)</sup> Сокращены въ особенности вопросы епископа Константина. Для примъра приведемъ одинъ изъ нихъ — а) въ греческой редакція: Еї τὸν ἐχ διγέμων τεχθέντα δεῖ γενέσθαι ἰερέα (послѣдній — 6-й—вопросъ въ изданномъ текстѣ); —б) въ славянскомъ переводѣ: «Нѣкто поытъ жену вторую, имѣвши же и той втораго мужа; родиста же и сім мужескъ полъ, добрѣ наказана Ѿ нею и научена стымъ и божественнымъ книгамъ. Ищетъ убо таковый штрокъ, да будетъ презвитеръ» (вопр. 9-й). Но и текстъ отвѣтовъ Никиты не оставленъ безъ нѣкоторыхъ сокращеній. Примѣръ см. въ слѣдующемъ примѣчаніи.

<sup>2)</sup> Поздивний отвыть, въ которомъ дълается ссылка на прежній, находится и въ числь упомянутыхъ 6-ти, извыстныхъ по печатнымъ изданіямъ греческаго подлинника. Въ этихъ изданіяхъ онъ начинается словами: Περὶ ταύτης τῆς ὑποθέσεως (о половой связи жениха съ матерью невысты) καὶ πρότερον ἀπεκρίθημεν, καὶ νῦν δὲ τὸ παριστάμενον ἡμῖν ἀποκρινούμεθα (Синтагма Ралли и Потли, т. V, стр. 442). Кормчая передаетъ эти слова съ значительными дополненіями: «о сей вины и прежде «выть дахомъ боголюбію твоему, писаніємь въпрошеніе « сестричища твоего Іоанна пріємши» (отв. 4). Ясно, что это —переводъ съ другого оригинала.

<sup>3)</sup> Намъ извъстны еще по печатнымъ каталогамъ греческихъ рукописей, находящихся въ неостранныхъ библіотекахъ, два списка отвътовъ Никиты Ираклійскаго, сходные съ Московскимъ синодальнымъ: одинъ—указанъ Коксомъ въ каталогъ

по рукописной Кормчей XVI вѣка той же библіотеки № 222, л. 338—339 <sup>1</sup>).

Но для русскаго и вообще для славянскаго ученаго канониста (а можеть быть, и для филолога и историка славянской литературы) не лишена значенія и другая неизданная редакція отв'єтовъ Никиты Ираклійскаго, принадлежащая изв'єстному греческому канонисту XIV въка Матоею Властарю и составляющая одно изъ обычныхъ дополненій къ его алфавитной Синтагм' церковныхъ правиль и законовъ 2). Въ этой редакціи вопросы епископа Константина вовсе опущены (на нихъ указано только въ надписаніи ответовь: Νικήτα του μαχαριωτάτου μητροπολίτου Ήραχλείας ἀποχρίσεις πρός τινα Κωνσταντίνον ἐπίσχοπον, περί ών ἡρωτήθη), а отвіты митрополита Никиты изложены въ свободномъ, говоря вообще, сокращенномъ пересказъ, и притомъ предлагаются не всё, а только 9 или, точнёе, 8, такъ какъ последній изъ нихъ не принадлежить Никите, а есть приписка самого Властаря. Спустя несколько десятилетій после своего появленія, Синтагма Властаря, со всъми ея дополненіями, переведена была на славянскій (сербскій) языкъ, и этотъ переводъ во множествъ списковъ распространился не только у южныхъ славянъ, но и въ Россіи. Такимъ образомъ каноническіе отвіты Никиты Ираклійскаго и въ этой поздивищей редакцій сделались общимъ литературнымъ достояніемъ всьх православных славянских народовъ.

Не подлежить сомнёнію, что об'є указанныя редакціи отв'єтовъ Никиты Ираклійскаго не только переписывались у насъ по традиціи, какъ составная часть полныхъ списковъ Кормчей книги и Синтагмы Властаря, но и находились въ обширномъ практическомъ употребленіи. Такъ одинъ отв'єтъ Никиты (по Кормчей книг'є 3-й) приводится, нагряду со статьями Русской Правды, въ одной древне-русской юридической компиляціи, несомнённо назначавшейся для практики не только

греческихъ рукописей Бодлеевой библіотеки (р. 875, № 215, fol. 15), другой—въ библіографическомъ трудѣ Пападопуло-Керамевса: Мαυρογορδάτειος Βιβλιοθήκη, т. І, стр. 89, № 121, л. 21. Въ объихъ рукописяхъ издаваемый памятникъ начинается тъм и словами, какъ и въ синодальной: Γυνή τις τῶν ἐνδόξων хτλ.

<sup>1)</sup> Мы предпочли текстъ рукописной Кормчей тексту печатной потому, что въ последнемъ одинъ ответъ (параллельный 11-му греческому) опущенъ, а другой (по печатной Кормчей 5-й) исправленъ довольно неудачно. Эти и другіе варіанты печатной Кормчей указаны у насъ подъ издаваемымъ славянскимъ текстомъ.

<sup>2)</sup> Эти дополненія, въ ряду которыхъ отвѣты Никиты Ираклійскаго занимаютъ 2-е мѣсто, указываются во всѣхъ подробныхъ описаніяхъ греческихъ и славянскихъ рукописей, содержащихъ въ себѣ полную Синтагму Властаря.

церковныхъ судовъ, но и свътскихъ, — въ такъ называемыхъ «главахъ о послухахъ» 1). Другой отвъть (по Синтагмъ Властаря—1-й) составляеть 22-ю главу Стоглава. Тотъ же самый отвъть и въ той же редакціи (т. е. по переводу Властаревой Синтагмы) помъщался и въ нашихъ старопечатныхъ Требникахъ предъ послъдованіемъ о второбрачныхъ 3).

Теперь несколько словъ о самомъ авторе издаваемыхъ ответовъ-Никите Ираклійскомъ. По общепринятому мивнію, онъ жиль во второй половинѣ XIII вѣка, именно-есть тотъ Никита, митрополить Ираклійскій, о которомъ упоминаеть Пахимеръ въ разсказ бобъ отреченіи патріарха Арсенія отъ престола (въ 1260 году). Сколько навъстно, это митине впервые высказано Лекеномъ въ его знаменитомъ трудъ Oriens Christianus 3). Затъмъ оно повторено Мортрелемъ 4), издателями авинской Синтагмы каноновъ 5), Цахаріз 6) и нашимъ ученымъ канонистомъ, проф. М. И. Горчаковымъ 7). Несостоятельность этого мивнія открывается съ точки зрвнія уже изв'єстнаго намъ факта-появленія славянскаго перевода отв'єтовъ Никиты въ составъ Коричей, изготовленной св. Саввою сербскимъ не задолго до или вскоръ послъ вступленія его на архіепископскій престоль въ своемъ о гечествъ, т. е. не позднъе первой четверти XIII въка в). .Пекенъ, которому этотъ фактъ, конечно, не могъ быть извъстенъ, обосновать свое мнъніе на довольно загадочномъ заявленіи, будто изъ самыхъ ответовъ Никиты видно, что онъ жилъ позднее Василія Ахридена, архіепископа Солунскаго, присутствовавшаго на соборѣ 1156 года по дълу Сотериха Пантевгена (loc. cit.). Ничего подобнаго

<sup>1)</sup> См. Востокова Описаніе рукописей Румянц. Музея, стр. 327; ср. Калачова Изсявдованія о Русской Правдів, стр. 149—150.

<sup>2)</sup> См. Горчакова сочиненіе «О тайні супружества», стр. 185, приміч. 2. Отъ себя прибавинь, что въ поздинішихъ изданіяхъ Требника, начиная съ 1677 года, отвіть Никиты о второбрачныхъ приводится въ той же (Властаревой) редакціи, но уже въ другомъ, поздинить переводі. Этотъ переводъ принадлежить изв'єстному справщику печатнаго двора монаху Евенийо, который вновь перевель всю Синтагму Властаря, но такъ, что для русскихъ читателей она въ этомъ переводі была, по всей віроятности, меніе понятна, чімъ въ старомъ сербскомъ.

<sup>8)</sup> Tomb I, ctp. 1112-1113.

<sup>4)</sup> Histoire du droit byzantin, t. III, p. 395, not. b.

<sup>5)</sup> Томъ V, стр. 441, примвч. 1.

<sup>6)</sup> Geschichte des griechisch-römischen Rechts, 3 Aufl. S. 40.

<sup>7)</sup> О тайнъ супружества, стр. 184; ср. стр. 124, примъч. 2.

<sup>8)</sup> По изследованію проф. Пальмова: Новыя данныя по вопросу объ учрежденіи Сербской архіспископіи св. Саввою, последній заняль архіспископскій престоль въ 1218—1219 году (стр. 88; цитуємъ по отдельному оттиску изъ Христ. Чтенія за

изъ отвётовъ Никиты не видно, и надобно думать, что хронодогія Лекена основана исключительно на томъ обстоятельствъ, что въ извъстныхъ изданіяхъ источниковъ византійскаго права-Бонефилія и Леунклавія, отвёты Никиты Ираклійскаго поставлены послю сочиненій Василія Ахридена (именно вслюду за ними) 1). Такое размъщеніе названныхъ іерарховъ-писателей должно было казаться Лекену хронологически правильнымъ уже потому, что между двумя Никитами, митрополитами Ираклійскими, изъ коихъ одинъ жилъ въ последней четверти XI въка, а другой во второй половинъ XIII-го, въ Ираклін не было ни одного митрополита этого имени. Но почему бы не признать авторомъ издаваемыхъ отвътовъ старшаго Никиту Ираклійскаго, если они не могуть принадлежать младшему? Упомянутый старшій Никита, современникъ Өеофилакта болгарскаго, который состояль съ нимъ въ перепискъ <sup>2</sup>), извъстенъ въ исторіи византійской литературы какъ одинъ изъ самыхъ видныхъ и плодовитыхъ писателей. Однако Алляцій, подробно обозрѣвшій сочиненія этого Никиты, почему-то не ръшился приписать ему издаваемые нами отвъты, а высказался объ нихъ надвое: «принадлежатъ этому, или другому Никитъ» в). Вопросъ, дъйствительно, представляеть не малыя трудности, въ виду следующихъ обстоятельствъ. Вопервыхъ, до сихъ поръ неизвъстно ни одного списка отвътовъ старше XIV въка, тогда какъ списки и вкоторыхъ сочиненій того Никиты, митрополита Ираклійскаго, который быль современникомъ Өеофилакта болгарскаго, восходять къ концу XI въка, т. е. къ эпохъ, когда жилъ самъ авторъ ). Вовторыхъ, къ имени

<sup>1892</sup> г.). А переводъ Кормчей сдёланъ имъ, по всей въроятности, еще до вступленія въ дъйствительное управленіе церковію своего отечества. Во всякомъ случав св. Савва, по свидътельству его житія (Дометіанова), уже первымъ своимъ ставленикамъ на сербскія епископіи «пръдалъ комуждо книгы законьнъню» (См. изданіе Даничича 1865 г., стр. 293).

<sup>1)</sup> См. у Бонефидія кн. 2, стр. 127—132 и сявд. и у Леунклавія т. І, стр. 307—310 и сявд.

<sup>2)</sup> Cm. Migne Patrolog. graec. t. 126, p. 378-509.

<sup>3)</sup> Diatriba de Nicetis въ Nova patrum bibliotheca, ed. cardin. Mai, t. VI, pars II р. 23.

<sup>4)</sup> Сколько мив извъстно по всеми печатнымъ каталогамъ греческихъ рукописей разныхъ библіотекъ востока и запада, старшій списокъ отвътовъ Никиты Ираклійскаго въ издаваемой нами редакціи есть Оксфордскій Бодлеевскій № 215, XIV въка (см. Каталогъ Кокса, стр. 375). А списки другихъ сочиненій съ именемъ Никиты, митрополита Ираклійскаго, писанные въ XI въкъ, указаны Гардтомъ въ его каталогъ греческихъ рукописей Мюнхенской королевской библіотеки (т. IV, стр. 355) и Бандини—въ каталогъ такихъ же рукописей Флорентійской Лаврентіанской библіотеки (т. I, р. 249—251).

atoro Harrisi es breinecretes en obsebbet dont bosti bosti bistis multi-RISCICA INDOSCRETA E TEMBO EST (COUTO E FOTOMOS DES VOCAMENTE E въ бытность свою півнового в підненалого Реленой печена, в после поставленія на Ирадлійскую вистрополікі і. Ні выс не завемы на статом CHECKA RANGERSPORERS PURITURE HEREIGH DE TAMENE MORRACHES AND автора". Втретьихы из свыменения дукониция, с первыщих из себя переводь однуго изверений Нипиты, инторилить Изакийскагу 📆 **Укройи) — положаній на сліна** Гроторіє Болослова, автора отливаются OTA HARRIA, METRODIARTA COMPUNENT. I ELEMENTOE MACROCAT-LICмянникомъ последентов. Что это попаване сваленених петеводия-ROBE BRITO HIE INCREMENT PROPERTY. INCLUDED BY TOUR OF THE gennanta Gesta dependita caubont évaluai. El a distincementa tiuto me CAMADO DOKABANIE BE ITERRENETE (PROCEDENTE. MICHARAMENTE PE CHÔT дрина сочинения съ въементь Нинител, митрополита Правлійскаго. BEIXOLETE, TEXTUS OFFERDORS, THE GYETY CHEEP LESS HERETHE LISTS, METрополить Серрскій, и племення митеополить Изаклійскій. Если это такъ, и если оба Нипител, какъ близаје полотъевники, восили одво и тоже прозваніе: В Серби. Вогорое векотавляюсь и вадь их сочиненіями: то въ последішеми плоименноми предавів одник Никита легко могь быть принять за дургого. Но верочине думать, что пост-

<sup>1)</sup> Что з Харбо манти—провения, а есепаского али матрополить Серра кака обывающего кумають Алипой, бабриой и кака Крумбакера, от ясео являета а) изы выше указамных дерть посемь бережнаять болгарского из Нарого, акрестванных — слест тр дергай, а кого. Манто тр Харбо, — гругое тр дергай, так дерганстванных — слест тр дергай, а кого. Манто тр Харбо, — гругое тр дергай, имета дерга и тр дергай, акрест дергай, указанский и пременения и поставляющих нады сочинениям Никиты съ указански и пременено и поставляющих сто след именно: 1 Манто болей, от тр то бере дергай баланта, ил дергай ил дергай поставляющих собщих собщих собщих собщих пременения и пременен

<sup>2)</sup> Говоринъ это на основанія печатныхъ каталоговъ руколисей, содержащихъ въ себь отвіжи Никиты Ираклійскаго.

<sup>3)</sup> Вотъ подлинныя слова славянских рукописей: «тлакъ въкратић і то словь стго Григоріа Сослова чтоних интрополита [Н]раклискаго кур Никиты, анепсем же интрополита Сърскаго» Опис. ркпп. Румянц. Музея, стр. 153—154; ср. архии Леонида Опис. ркпп. графа Уварова, т. І. стр. 125 и Шляпкина Опис. ркпп. Спасо-Евонијева Сузд. нонастыря въ «Памятникахъ древ. плевненности», вып. IV, стр. 54).

<sup>4)</sup> Τακώ κώ ργκουμε Αθημεκού μαροχμού δυδείστεκα XVII κ. № 1079 εσχεροκάτος Επιμερησίαι του πανιειωτάτου μητροπολίτου Πρακλείας και γεγονότος άνειδιού του Σερρών αυρού Νικήτα. Cn. Σακκελίων, Καταλογος τών χειιογράφων της έθνικης βιβλοποδήκης της Έλλάδος, σ. 251.

нъйшіе переписчики одного и того же сочиненія Никиты, митрополита Ираклійскаго (именно — толкованій на слова Григорія Богослова). имъя подъ руками оригиналы этого сочиненія съ разными надписаніями, то: Νικήτα μητροπολίτου Ήρακλείας (безъ τοῦ Σερρών) 1), то: Νικήτα του Σερρών (безъ μητροπολίτου Ήρακλείας)<sup>2</sup>), легко могли раздёлить одного и того же писателя на два лица, дядю и племянника, и одного изъ нихъ саблать митрополитомъ Ираклійскимъ, другого — Серрскимъ в). Последнее темъ легче могло случиться, что выраженія въ родѣ ὁ Σερρῶν обыкновенно употреблялись объ архіереяхъ, для обозначенія міста ихъ каоедръ. Впрочемъ для насъ важень вопросъ не столько о самой личности автора издаваемыхъ каноническихъ отвътовъ, сколько-о времени, когда они появились изъ-подъ пера того или другого Никиты, митрополита Ираклійскаго. Если допустить даже, что было два Никиты, и оба они занимали, одинъ за другимъ, сначала Серрскую каоедру, а потомъ-Ираклійскую: то между ними, какъ дядею и племянникомъ, не могло быть большаго различія въ летахъ. Такимъ образомъ и это предположение не мещаетъ намъ относить издаваемые отвёты къ концу XI или началу XII вёка.

<sup>1)</sup> Такъ, дъйствительно, надписывается названное сочинение Никиты въ одной рукописи Бодлеевой библіотеки (см. Coxe, Catalog. codd. mss. Bibliothecae Canonicianae, p. 58, n. 18, p. 59, n. 19).

<sup>2)</sup> Такое надписаніе стоить, напримърь, въ рукописи Туринской библіотеки надътолкованіями Никиты на евангеліе отъ Іоанна: хυροῦ Νιχήτα τοῦ τῶν Σερρῶν (Pasini, Codices mss. biblioth. Taurensis, t. I, р. 69. Cod. IV, fol. 168). Безъ сомивнія, таково же было первоначальное надписаніе и толкованій на слова Григорія Богослова, потому что какъ предыдущее сочиненіе, по указанію одного изъ поцитованныхъ нами писемъ Θеофилакта болгарскаго, написано Никитою, когда онъ быль еще діакономъ и дидаскаломъ Великой перкви, такъ и настоящее, по свидѣтельству нѣкоторыхъ списковъ, было еще сочиненіемъ Νιχήτα διαχόνου χαὶ διδασχάλου τῆς τοῦ Θεοῦ μεγάλης ἐχχλησίας (см. архим. Владиміра Системат. опис. рукоп. Москов. синод. библіот. стр. 156, прим. 104).

<sup>3)</sup> Такъ, напримъръ, въ одной рукописи Москов. синод. библіотеки толкованія Никиты на слова Григорія Богослова надписываются: Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Νικήτα μητροπολίτου Σερρῶν (Владиміръ, І. с.). Позднее происхожденіе этой надписи доказывается уже тѣмъ, что Никита названъ «иже во святыхъ отцомъ нашимъ», тогда какъ имя его не находится въ спискѣ святыхъ мѣстно чтимыхъ въ греческой церкви (см. этотъ списокъ въ «Полномъ Мѣсяцесловѣ Востока» архимандрита Сергія).

Έρωτήσεις ἀποσταλετσαι παρὰ Κωνσταντίνου ἐπισκόπου 1) πρός τὸν μακαριώτατον μητροπολίτην Ἡρακλείας κύριον Νικήταν, καὶ ἀπόκρισις τοῦ αὐτοῦ ἀρχιερέως ὡφέλιμος.

1. Ἐρώτησις: Γυνή τις των ἐνδόζων μέλλει ἐλθεῖν εἰς δεύτερον συνοιχέσιον, ζητεῖ δὲ μετὰ δαχρύων τὴν τοῦ διγάμου λαβεῖν εὐχὴν παρὰ τοῦ ἀρχιερέως τοῦ κατὰ χώραν ἐν τῆ κατ' αὐτὸν ἀγιωτάτῃ ἐκκλησία, καὶ ζητῶ λύσιν γενέσθαι μοι περὶ τούτου.

Απόχρισις. Ή μὲν ἀχρίβεια, θεοφιλέστατε, τοὺς διγάμους οὐχ οἰδε στεφανοῦν. ἡ δὲ ἐν τῆ μεγάλη ἐχχλησία συνήθεια τὰ τοιαῦτα οὐ παρατηρεῖται, ἀλλὰ καὶ τοῖς διγάμοις τοὺς νυμφιχοὺς στεφάνους ἐπιτίθησι, καὶ οὐδεἰς οὐδέποτε διὰ τοῦτο ἐνεκλήθη, ώστε οὐδὲ σὺ φοβηθήση τὸ ἐπίχλημα, τοὺς τοιούτους στεφανώσας. πλὴν ὀφείλουσιν ἔνα ἡ καὶ δεύτερον ἐνιαυτὸν ἀχντα γρὴ συνεστιαθήναι τούτοις.

У Властаря: α΄. Η μέν ἀκρίβεια τοὺς διγάμους οὐκ εἴωθε στεφανοῦν ἡ δὲ τῆς μεγάλης ἐκκλησίας συνήθεια τὰ τοιαῦτα οὐ παρατηρεῖται, ἀλλὰ καὶ τοῖς διγάμοις τοὺς νυμφικοὺς στεφάνους ἐπιτίθησι, καὶ οὐδεὶς οὐδέποτε παρὰ τοῦτο ἐνεκλήθη. Πλὴν ἕνα ἢ καὶ δεύτερον χρόνον τῆς θείας εἴργονται κοινωνίας ἀλλὰ καὶ τὸν ἱερολογήσαντα τούτους πρεσβύτερον συνδειπνεῖν αὐτοῖς οὐ νενόμισται κατὰ τὸν ἔβδομον κανόνα τῆς ἐν Νεοκαισαρείας συνόδου.

- а. Опасеніе убо двоеженца не обыче в'внчати. Великіл же церкве обычай сицева не расматрлеть, но и на двоеженца нев'єстный в'внца возлагаеть, и никтоже николиже отъ сего винованъ бысть. Обаче едино или дв'в л'ёт'в божественнаго пріобщений удржаваются; но и в'єнчавшаго сихъ презвитера съ ними вечерати не попусти, по седмому правилу иже въ Неокесаріи собора.
- 2. Ἐρώτησις. Χήρα τις γυνὴ τῶν ἐνδόξων ἔχουσα θυγατέρα οὖσαν ἐτῶν ἐπτὰ, ὡς ἡ ταύτης μήτηρ ἐμαρτύρησεν, ἐξέδοτο αὐτὴν εἰς γάμου κοινωνίαν ἀνδρί ὄντι ἐτῶν κε΄ ἐν οἰς καὶ δεσμωτήρια ἔγραψαν καὶ ἐξετέθησαν, δηλοῦντα μετὰ τὴν συμπλήρωσιν ἐτέρων πέντε ἐτῶν γενέσθαι τὴν ἰερολογίαν καὶ τὸν γάμον. Ἡ δὲ μήτηρ ἀγανακτοῦσα προσῆλθε τῆ καθ' ἡμᾶς ἀγιωτάτη ἐκκλησία καὶ ζητεῖ πρὸ τοῦ πληρωθῆναι τοὺς νενεμημένους πέντε χρόνους γενέσθαι εὐχὴν μνηστείας. ἡ δ' ἐκκλησία οὐ παρα-

<sup>1)</sup> Мы уже видъли, что въ надписаніи славянскаго перевода вопросовъ епископа Константина и отвітовъ митрополита Никиты, первый названъ памфильским» (въ печатной Коричей—памоилійским»), конечно, по имени города, гді находилась его каедра. Въ росписяхъ епископій, подчиненныхъ Ираклійскому митрополиту, дійствительно, значится о́ Паµфі́λου. См. Parthey, Notitiae episcopatuum, p. 245, № 54.

ρίων ἐγγράφων περίληψιν. Ἐρωτῶ καὶ περὶ τούτου λύσιν λαβεῖν.

Άπόχρισις: Έπει δεσμοί μόνον γεγόνασιν έγγραφοι έπι τῷ τοιούτο γαμικώ συναλλάγματι, εί μεν βούλονται λύσαι τοῦτο μη ἀπαιτοῦντες τὰ πρόστιμα, λυσάτωσαν οὐδὲν γάρ τὸ κώλυμα. Εἰ δὲ βούλονται κρατεῖν τὸ συνάλλαγμα, μη παραγωρηθήτωσαν μήτε την εύχην της μνηστείας δέξασθαι, μήτε την ιερολογίαν προβηναι, έως αν η χόρη τρισχαιδεχάτου άψηται ενιαυτού. Ο δε ἡνίξω, ότι μεθελχύσαι βούλεται εἰς έαυτην τόν γάμον ή δήθεν πενθερά, ἔοιχεν, ὅτι ήδη ἔγνω αὐτὴν ὁ δήθεν γαμβρός. Καὶ εἰ τοῦτο γέγονεν, αὐτὴ μὲν χωλυθήσεται τοῦτον λαβεῖν, ὁ δὲ γάμος τῆς θυγατρός εἰς τὸν αἰῶνα οὐ μὴ γένηται ἐπ' αὐτῷ, διὰ τὴν αἰμομιζίαν. Πλην χώλυς τους έπι τοις γάμοις δεσμούς, και μη συγχωρείσθωσαν μηδέ μετά την εύχην της μνηστείας οι μνηστήρες είσεργεσθαι είς τάς πενθερικάς οίκίας, καὶ συνεσθίειν καὶ [συμ]πίνειν τῆ πενθερᾶ καὶ τῆ μνηστῆ, καὶτὸ χεῖρον καὶ ἀποτρόπαιον, μένειν ἐκεῖσε ἐν γὰρ τοῖς χιλίοις μόλις που εἰς ἄτρωτος καὶ ἀμόλυντος ἐκεῖθεν ἐξελεύσεται· οἱ δὲ ἄλλοι πάντες μολυνθέντες έξίασι, και δυσσυνείδητος ο γάμος άποτελεῖται τοῦ λοιποῦ. Μὴ οὖν παραχώρει τὰς τοιαύτας συνεστιάσεις, καὶ μόνας πρὸς τελείας ἰερολογίας.

3. Ἐρώτησις. Δέσποτά μου ἄγιε, χόρη τις ἀνελάβετο ἄνδρα νομίμω γάμω, ἐφ' ῷ καὶ εὐχὴ μνηστείας ἐδόθη καὶ ἰερολογία ἐγεγόνει εἰτα [δὲ] τοῦ ἀνδρὸς ἀπάραντος εἰς ἀλλοδαπὴν χώραν κἀκεῖσε παλλακὴν κτησαμένου, ὡς ἡ κόρη φησὶ, καὶ αὐτῆς προσκαρτερούσης τὴν τοῦ ἀνδρὸς ἄφιξιν χρόνους ἐπτὰ, αϋτη νῦν ἀναγκασθεῖσα συζητεῖ λαβεῖν ἔτερον ἄνδρα. Καὶ διὰ τοῦτο ζητῶ λυθῆναι παρὰ τῆς σῆς άγιωσύνης.

Άπόχρισις 'Ο τοιούτος τῆς μὲν παλλαχῆς ἀποστήσεται, τῆς δὲ γυναιχὸς οὐ χωρισθήσεται, ἀλλὰ χαὶ τὐτὴ πρὸς ἔτερον γάμον οὐχ ἀποВъпросъ а. Влю мой стый, дѣвица нѣкаа взатъ мужа законпымь бракомь, на немже й молитвы собрученіа створишаса, й вѣпьчаніе бысть, й потомъ мужь 
Жиде на йну страну, й тамо пріатъ наложницу себѣ, ыкоже дѣвица рече, й та сожидаеть мужна 
пришествиа лѣта г̄: си(а) нына по 
нужди йщеть полти иного мужа, 
й того ради йщу раздрѣшениа 
ш твоеа стости.

С вътъ. Таковый вбо с наможница да с вствить, с жены же своем да не разлучитсм; но и та къдрбгом вбрак в да не пріνεύσει ελευθέρα γάρ εστιν, ώς φησιν ὁ ἀπόστολος, ἀποθανόντος τοῦ ἀνδρός, ζωντος δὲ οὐχέτι.

У Властаря: β΄. Οὐ δεῖ κόρην λαβεῖν ετερον ἀνδρα, τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς εἰς ἀλκτησαμένου, ἀλλὰ χρόνους τρεῖς τὴν ἐπιστροφὴν προσκαρτερεῖν τοῦ ἀνδρός ὁ γὰρ τοιοῦτος τῆς μὲν παλλακῆς ἀποστήσεται, τῆς δὲ γυναικὸς οὐ χωρισθήσεται, ἀλλὰ καὶ αὐτὴ πρὸς ἔτερον γάμον οὐκ ἀπονεύσει ἐλευθέρα γάρ ἐστι, ἀς φησιν ὁ ἀπόστολος, ἀποθανόντος τοῦ ἀνδρός, ζῶντος δὲ οὐκέτι.

4. Ἐρώτησις· Ἔτι καὶ τοῦτο ἐρωτῶ· κόρη τις ἀνελάβετο ἄνδρα καὶ γέγονεν εἰχὴ μνηστείας καὶ ἰερολογία ἄνευ τῆς συναφείας, εἶθ' οὕτως περιέπεσεν εἰς τὴν αὐτοῦ πενθερὰν ὁ ταύτης ἀνὴρ καὶ ἐνεγάστρωσεν αὐτήν.

Άπόχρισις Περὶ ταύτης τῆς ὑποθέσεως καὶ πρότερον ἀπεκρίθημεν τῆ θεοφιλία σου 1), ἔγγραφον ἐρώτησιν διὰ τοῦ ἀνεψιοῦ σου δεξάμενοι. Καὶ νῦν δὲ τὸ παριστάμενον ἡμῖν ἀποκρινούμεθα, ὅτι ὁ ἀνὴρ τὴν ἐαυτοῦ [μὲν] γυναῖχα ἔχειν συγχωρηθήσεται, τῆς δὲ πενθερᾶς μαχρυνθήσεται διὰ τὴν φαύλην συνήθειαν, ἔνα μὴ ἀπὸ ταύτης καὶ ἔτι ἕλκηται.

У Властаря: γ΄. Γυναϊκά τις ἡγάγετο, καὶ γέγονεν ἐπ' αὐτοὺς εὐχὴ τελείας ἱερολογίας καὶ πρὸ τοῦ συνελθεῖν τἢ αὐτοῦ γυναικὶ περιπέπτωκε τἢ αὐτοῦ πενθερὰ καὶ ἔγγυον αὐτὴν ἀπειργάσατο ὁ δὴ τοιοῦτος τὴν μὲν ἐαυτοῦ идеть: свободна бо есть, ыкоже рече айль, умръшу мужеви ей; живу же сущу, никакоже.

в. Не подобаеть поимати отроковица иного мужа, мужеви еа на чужу землю отшедшу и тамо посадницу стажавшу, но лёта три возвращеніе [ожидати] мужнее; таковый бо посадница убо отступить, жены же не разлучаетса; но и та къ иному браку не приклонитса: свободна бо есть, ыкоже рече апостоль, умершу мужеви; живу же сущу, никакоже.

Въпросъ б. Еще сего въпрошаю: дѣвица нѣкал поытъ мужа, й быша молитвы собрученіа й вѣнчаніа безъ совокупленіа, й потомь падесл женихъ съ своею тещею й сътвори ю чрѣвату: ищу раздръшити сие.

Ёвётъ. (Ú сей винё й прежде Швётъ дахомъ боголюбию твоему, писаніемъ въпрошеніе Ü сестричища твоего Іоанна пріемши. И нына предлежащее намъ Швёщаемъ, ыко мужь свою жену ймёти прощенъ будеть, Ü теща же да удалитса злаго ради обычай, да не пакы тою собличенъ (чит. увлеченъ) будетъ.

г. Жену [нѣ]кто поытъ, и бысть на нихъ молитва совершеннаго священнословий, и прежде даже не снитисм со своею женою, паде со своею тещею и непраздну сію содѣла. Таковый убо свою жену имѣти про-

<sup>1)</sup> Разумбется, конечно, 2-й отвётъ нашего греческаго текста. Отсюда видно, что епископъ Константинъ Памфильскій обращался къ своему митрополиту съ вопросами въ разное время.

γυναϊκα έχειν συγχωρηθήσεται, τῆς δὲ πενθερᾶς μακρυνθήσεται διὰ τὴν φαύλην συνήθειαν, ίνα μὴ ὑπὸ ταύτης καὶ ἔτι δελεάζηται.

5. Έρώτησις Γυνή τις χήρα παιδίον τεκοῦσα ἀπηλθε εἰς οἰκίαν ἰερέως τινὸς, λέγουσα αὐτοῦ εἰναι τὸ παιδίον, ὅπερ καὶ ἔρριψεν εἰς τὴν οἰκίαν τοῦ ἰερέως. Ἡ γυνὴ ἀπελύθη εἰς ἀπόδειξιν τοῦ ἰερέως ἀρνουμένου, ἐκείνης [δ] ἀπορούσης ἀποδείξεων, τί δεῖ γενέσθαι, [ἀπορίας οὕσης ἀποδείξεων] ¹) ἵνα ἐκτελέση ὅρκον ἡ γυνὴ καὶ κινδυνεύση εἰς τὸν βαθμὸν ὁ ἰερεὺς, καὶ μὴ, ὡς λέγουσί τινες, ὅτι αὕτη ἀπολελυμένη ἐστί; Καὶ λυθήτω καὶ τοῦτο διὰ τῆς ἀντιλήψεώς σου.

Άπό χρισις. Τὰ ἐγκληματικὰ οὐ διὰ συκοφαντικοῦ καὶ τελείου λύονται, ἀλλὰ διὰ φωνῆς μαρτύρων ἀδιαβλήτων, ὅρκφ πιστουμένης, ἀποδείκνυνται. τῆ δὲ πόρνη οὐδαμῶς προσεκτέον, ἀλλ' ἐάσθω ὁ ἰερεὺς τῆ τοῦ Θεοῦ κρίσει, καὶ αὐτός ποιήσει τὴν ἐκδίκησιν ἐν τάγει.

У Βιαсταρя: δ΄. Ε΄ τις γυνή ἔγγυος γενομένη, τινὰ τῶν ἱερέων συμφθαρῆναι ταύτη μεθ' ὅρκου διατείνοιτο, μή τῷ

ститса, теща же удалитса, злаго ради обычаа, да не отъ тоа и паки прельщаетса.

Въпросъ Г. Жена некай вдова, дътища рождыши, прінде в' домъ презвитера нѣкоего, глаголющи ему: твой есть дътищь, егоже й поверже в дому презвитера. `И жена же пущена бывши, да гавить вещь, презвитеру **шмътаю**щоса, фной же недобивющи мвити, чему подобаеть быти, недо-Умѣнію сущу щ ывленій дѣла? Да сотворить клатву 1) жена, й бых пріиметь во своемъ степени презвитеръ, и не ыко же глаголютъ нъцін, ыко та прощена есть. И да раздрѣшитса и се заступленіемъ твоимъ, ыко рабъ твой писахъ.

ЁВ В Тъ. Гр в ховній с ди не шклеветаніемъ, ни клатвою в раздр в шаютса, но глаголы св в д в тель непорочныхъ, клатвою в ув в рающихъ, главлается д в то: блодницу же никакоже не послушати, но шставити презвитера в в Божій с д в, й Тъй створить месть въскор в.

Д. Аще кай жена, дитинѣ бывши, нѣкотораго сващенникъ сорастлѣтиса ей со клатвою извѣстуетъ,

<sup>1)</sup> Поставленное въ скобки взято изъ Синтагмы Ралли Потли для соотвътствія съ славянскимъ переводомъ.

<sup>1)</sup> Въ печатной Кормчей: клевету.

<sup>2—2)</sup> Для славянскаго переводчика и тєйсюм — клятва и брхос — клятва. Различіе между ними то, что первое означаеть присягу въ смыслё исключимельного судебнаго доказательства, а послёднее — присягу вообще.

όρκφ προσεκτέον της πόρνης ούχ οὕτω [γάρ] τὰ τοιαῦτα ἐγκλήματα λύονται, ἀλλὰ διὰ της φωνης τῶν ἀξιοπίστων μαρτύρων, ὅρκφ πιστουμένων. Ἐατέον τοίνυν τὸν ἰερέα τη τοῦ Θεοῦ κρίσει, καὶ αὐτὸς ποιήσει τὴν ἐκδίκησιν ἐν τάχει.

6. Ἐρώτησις ᾿Αγιέ μου δέσποτα εἰ δεῖ τὸν ἀποστολικὸν μοναχὸν ἀποκείρειν ἔτερον καὶ ποιεῖν μεγαλόσχημον, ἡ μή; Ζητῶ καὶ τοῦτο παρά σου λυθῆναι.

Άπόχρισις. "Ο μή ἔχει τις, οὐ δύναται ἐτέρφ δοῦναι ὁ μικρόσχημος οὖν πῶς ἄν δώση τινὶ τὸ μέγα

7. Ἐρώτησις: "Ετι ζητῶ καὶ τοῦτο λυθῆναι τὸν ἐλθόντα εἰς βίον ἰερέα, καὶ μετὰ ταῦτα γεγονότα μετὸν μὴ ἐλθόντα εἰς βίον, γενόμενον δὲ ἰερέα, καὶ μετὰ ταῦτα μεγαδόσγημον, ἰερουργεῖν;

'Απόχρισις' Περί τῶν ἀρχιερέων κανὼν ἐκπεφώνηται, ἵνα μετὰ τὸ περιβαλέσθαι τὸ μοναχικὸν ἄγιον σχῆμα, μηκέτι ἐνεργῶσι τὰ ἀρχιερατικὰ, ὡς ἐκουσίως ἀντὶ τοῦ ὑψους τῆς ἱερωσύνης τὸ τῆς ταπεινώσεως σχῆμα ἐλόμενοι. Τοὺς δὲ ἱερεῖς ἀπλοῦς τύπος ἐπεκράτησεν, ἐν μὲν μοναστηρίφ, ἐν ῷ ἀπεκάρησαν,

не подобаеть клятвь внимати блудница: не бо сице такова согръщеній раздръщаются, но глаголомь достовърныхъ свъдитель, клятвою увърающимъ (sic), указуется. Да оставится убо священникъ Божіему суду, и Той сотворить отищеніе вскоръ.

Въпросъ д. Стый мой владыко, подобаеть ли [не] скимнику презвитеру пострищи другаго и сътворити великого скимника, или ни? Прошу ѝ сему ѿ васъ раздрътеніа.

Овътъ. Егоже не имать кто, не можеть нъкому дати: малаго убо образа презвитеръ како вдасть кому великый образъ?

Въпросъ є. 'И еще й сем' прошу раздрѣшеніа: аще презвитеръ бѣлецъ, ймѣвъ жену в' житіи, й потомъ будеть мнихь й великій скимъникъ, подобаеть ли ему служити? йли аще не имѣвъ жены, боудеть мнихъ й потомъ презвитеръ, й потомъ' пострижетьса въ великый образъ, рѣкше въ скиму, подобаеть ли ему служити? Молюса й о семъ.

Ёвѣтъ. Ш епископѣхъ правило йзложено есть, да егда възмоть на себе мнишьскый сбразъ, ктому не дѣйствують стльскихъ, но оставлають епископію, ыко вы свою волю съ высоты мѣста стльства смѣреніа сбразъ изволиша. Презвитеромъ же сбаче уставъ да дръжитса, въ монастыри убо,

λειτουργείν, άλλαχου δε ούδαμως.

8. Ἐρώτησις. Σὺν τούτοις καὶ τοῦτο ζητῶ. τινὰ μοναχὸν ὅντα δεῖ ἀπέρχεσθαι εἰς χώραν καὶ ἀποκείρειν ἔτερον μοναχὸν, μὴ ὄντων ἐτέρων ἀντῷ;

Απόχρισις. Ο χανών βούλεται χωρίς ἀναδοχῆς οὐδένα ἀποχείρεσθαι, ή χαθαιρεῖσθαι τὸν ἀποχείρεσθαι, ή χαθαιρεῖσθαι τὸν ἀποχείρεντα. Περί δὲ τοῦ συνέπεσθαι τῷ μέλλοντι ἀποχείρειν τινὰ χαὶ ἐτέρους μοναχούς, οὐδὲν οὐδαμοῦ γέγραπται τάχα δὲ ἀναγχαῖον τὸ παρεῖναι χαὶ ἐτέρους ποιεῖ ἡ μετὰ ταῦτα ἴσως ἐσομένη ἀπόχαρσις, εἴτε καὶ μή. Οἶδα γάρ τινας οὐχ ἀχοῆ, ἀλλὰ χαὶ πείρα ματίνας οὐχ ἀχοῆ, ἀλλὰ χαὶ πείρα μασών, ὅτι χαὶ ἀποχειράμενοι ἡρνήσαντο τὴν ἀπόχαρσιν χαὶ ὡς λαϊχοὶ διῆγον, χαὶ οὐχ ἡν ὁ ἐλέγχων αὐτούς.

У Властаря: ε΄. Ο κανών βούλεται χωρὶς ἀναδόχου μηδένα ἀποκείρεσθαι, ἢ καθαιρεϊσθαι τὸν ἀποκείραντα.

9. Ἐρώτησις: Ἐὰν παιδίον πνευματικόν τινος μοναγοῦ μέλλει ἀποвъ немже постригошаса, служити;  $\dot{u}$ ндеже, никакоже  $\dot{u}$ ).

Въпросъ б. Съ сими й сего въпрошаю: нѣкому мниху сущу й презвитеру подобаеть ли убо Сходити на страну постризати иного мниха, не сущемъ й другымъ мнихомъ, послъдующемъ ему?

**Фвътъ.** Правило повелъваеть безъ свидътельства никого же не пострищи; аще ли, извръщи постригшаго. А еже последовати хотащему пострищи кого й другымъ миихомъ, ѝ томъ ничтоже ни мало не писано есть. Обаче же нужда есть еже сътворити и другымъ прінти, бывающаго ради потомъ расъпрѣніа, аще въ истину бысть постриженый, аще ли не бысть. Вѣдѣ бо нѣкыа, не слухомь, но искушениемь навыкъ, ыко и постригшеса Швръгошаса постриженій, й шко мирьсціи человъци пребываху, й нь бъ кто обличай йхъ.

е. Правило хощетъ кромѣ воспріемника ни единого же пострищи или измѣтати постригшаго.

Въпросъ ў. Аще дътищь духовъный ибкоего миха въсхо-

<sup>1)</sup> Въ печатной Кормчей конецъ этого отвъта читается такъ: «Такоже пресвитеромъ и діакономъ, по правилу второму уставъ да держится, еже въ Константивъ градъ въ преименитъй церкви святыя Софіи собравшагося святаго собора, иже и седмый соборъ утверди». Эта поправка сдълана, конечно, для согласованія отвъта Никиты съ указаннымъ соборнымъ правиломъ, которое въ нашей печатной Кормчей, вопреки подлиннику, изложено въ такомъ видъ: «Аще который епископъ, или презеитеръ, или діаконъ восхощетъ снити во мнишескій чинъ, и стати на мъстъ покаянія, рекше пострищися» и пр. Греческій текстъ правила (полный и сокращенный — въ Синопсисъ) говорить только о епископахъ, принимающихъ монашество.

καρήναι, ενδέχεται, ίνα υπό ετέρου μοναχοῦ ἀποκαρή, ἄνευ εἰδήσεως τοῦ πνευματικοῦ αὐτοῦ πατρός, καὶ ἴνα ὑπάρχη ὁ ἀποκείρων αὐτὸ ἀπὸ ἐτέρας ἐνορίας, χωρὶς ἀνάγκης;

Άπόχρισις. Περί τοῦ μέλλοντος ἀποχείρεσθαι χρόνος ἐν τῷ χανόνι ἀποχείρεσθαι χρόνος ἐν τῷ χανόνι σεται, καθ' ὅν ἡ ἀπόχαρσις γενήσεται, οὐχ ἀναγχαῖον δὲ παρεῖναι καὶ τὸν πνευματιχὸν αὐτοῦ πατέρα, οὐδὲ τῆς αὐτῆς ἐνορίας εἶναι τὸν ἀποχείροντα. εὐρίσχομεν γὰρ χαὶ τῶν ἀγίων πολλοὺς ἐν ἀλλοτρία καὶ τῶν ἀγίων πολλοὺς ἐν ἀλλοτρία καὶ δεξαμένους, καὶ οὐδενὶ τούτων οὐδὲ ὁ πνευματιχός πατήρ συμπαρῆν.

10. Έρωτησις. Τὶς μέλλων γενέσθαι ἰερεὺς πρὸς τὸν πνευματικὸν αὐτοῦ πατέρα ἐξομολόγησιν ἐποιήσατο τῶν αὐτοῦ πλημμελημάτων εἶτα ὁ τούτου πνευματικὸς πατὴρ ἐλθὼν ἐμαρτύρησεν αὐτὸν ἄξιον εἶναι τοῦ ἰερατεύειν ὁ καὶ γέγονε. Καιροῦ δὲ περιόντος, πάλιν προσῆλθεν ὁ χειροτονηθεὶς τῷ αὐτοῦ πνευματικῷ πατρὶ λέγων πάτερ, ἐπιλήσμων γέγονα ἐξειπεῖν σοι καὶ ἔτερον άμάρτημα, ὅπερ καὶ ἐκώλυε τοῦτον ἱερατεύειν. Δύναται ἰερουργεῖν, ἢ οὕ;

Άπόχρισις. 'Ο πρότερον ἀποσωπήσας τὸ χωλύον αύτοῦ ἀμάρτημα, καὶ διὰ τοῦτο προαχθεὶς εἰς Ερωσύνην, μετὰ ταῦτα [δέ] γνωЁвётъ. Й хотащимъ са пострищи врема въ правилё 8 ставлено есть, по немже постриженіе бываеть; нёсть же нужда прінти духовному Ёцу, й аще й не того предёла будеть постризаай. Йбрётаемь 860 Ф стыхъ (многи) на чюждей странё й чрезъ многы предёлы стый йбразъ пріемше й ни съ единёмъ же сихъ не бысть ни духовный Ёць.

Въпросъ и. Нѣкто хота быти презвитеръ, къ духовному его шцю исповъдание сътвори и своихъ душевныхъ его съгрешеніихъ, й потомъ сего духовный Ѿць пришедъ сведетельствова достойну сети духовному его чаду поставитиса презвитеромъ, еже и бысть. Времани же минувшу, цаки приступи поставленый къ духовному своему шцу, глаголя: шче, забытливъ быхъ изрѣщи тебѣ й другое прегрышеніе, еже й възбранаше сему быти презвитеромъ. Въпрошаю же й семъ: подобаеть ли ему служити, или ни?

Овътъ. Иже прежде былъчавъ възбранающее емб съгръшеніе, ѝ сего ради поставленъ бывъ, да ѝзвръжетса, ѝ никаа же σθείς καθαιρεῖται, και οὐδὲν αὐτόν ώφελεῖ ἡ κατ' ἄγνοιαν χειροτονία.

У Властаря: ς΄. Ό πρότερον σιωπήσας, ή έκων ή έπιλαθόμενος, καὶ μὴ ἐξομολογησάμενος τὸ κωλύον αὐτὸν ἱερωθῆναι ἀμάρτημα, καὶ διὰ τοῦτο προαχθεὶς, μετὰ δὲ ταῦτα ἐξομολογησάμενος, καθαιρεῖται, καὶ οὐδὲν αὐτὸν ὡφελεῖ ἡ κατ' ἄγνοιαν χειροτονία.

11. Ἐρώτησις: Γυνή τις χήρα ἐχουσα αὐταδέλφην Μαρίαν, τεκοῦσαν δύο παίδας ἄρρενας, γέγονεν ἀνάδοχος ἀπό τοῦ ἀγίου βαπτίσματος Κωνσταντίνου στρατιώτου: πειρᾶται γοῦν ἡ ἀδελφὴ τῆς χήρας Μαρία ἀναλαβέσθαι εἰς ἕνα τῶν αὐτῆς υἰῶν θυγατέρα τοῦ Κωνσταντίνου.

Άπόχρισις. Οὐ χωλύεται ἡ Μαρία θυγατέρα τοῦ Κωνσταντίνου, ὂν ἡ ἀδελφὴ αὐτῆς ἀπό τοῦ ἀγίου βαπτίσματος ἀνεδέξατο, υἰῷ αὐτῆς συναρμῶσαι καὶ γενέσθω τὸ τοιοῦτον συνάλλαμα.

ζ΄. Γυνή τις χήρα ἐβάπτισέ τινα Κωνσταντίνον θέλουσα οὖν λαβεῖν ἐπὶ τἢ ἀνεψιᾳ αὐτῆς ἕνα τῶν υἰῶν τοῦ Κωνσταντίνου, οὐ κωλύεται.

12. Ἐρώτησις Ἁλλος τις δίγαμος ἔλαβε γυναῖχα δίγαμον, καὶ
αὐτοὶ ἔτεκον ἄρρενα, καλῶς ἀναχθέντα παρ' αὐτῶν καὶ ἀναδιδαχθέντα τὰ ἰερὰ καὶ θεῖα γράμματα.
Ζητεῖ οὖν ὁ τοιοῦτος παῖς γενέσθαι
ἰερεύς.

Άπόκρισις. Ο έκ διγάμων, ή τριγάμων, ή πολυγάμων άποτε-

ему полза  $\ddot{w}$  бывшаго въ невѣдѣніи поставленіа.

э. Иже прывве умолчавъ, или волею или забывъ, и не исповъдавса возбраняющаго ему священнику поставленъ бысть, потомъ же исповъдавса, измътаетса, и ничтоже того пльзуетъ мже по невъсти хиротониа.

Въпросъ б. Жена нѣкаа вдова, имущи присную сестру именемь Мариа, иже (sic) роди два дѣтища мужьскъ поль, бысть въсприемница ш сто крещеніа Костантину въйну: покушаеть бо са убо сестра вдовица Мариа поати за единого ш сновъ своихъ дщерь Костантинову.

Ёвѣтъ. Не възбранаетса Маріи дщерь Костантиново, егоме сестра еа ѿ стто крещеніа въспріать, сынови своемо съчетати, й быти таковому сложенію ¹).

**7.** Жена нъкал вдовица крести нъкоего Костантина. Хотащи убо поизти за анепсею свою единого отъ сыновъ Константиновыхъ, не возбраняется <sup>1</sup>).

Въпросъ Г. Инъ нѣкто поатъ жено второю, имѣвши же й той пръваго можа, родиста же й сіа можьскъ поль, добрѣ наказана Ш нею й наочена стмъ й божественымъ книгамъ. Ищеть обо таковый отрокъ, да бодеть презвитеръ.

Ѿвѣт'ъ. 'Иже ѿ двоженець, или ѿ троженець, или ѿ многы-

<sup>1)</sup> Этого вопроса и отвъта нътъ въ печатной Коричей.

χθείς, έὰν τόν οίχεῖον βίον χαλῶς διεξάγη, οὐ χωλύεται εερωθηναι οὐ γονὰρ προχριματίζεται διὰ τοὺς γονείς.

У Властаря: η'. 'Ο έκ διγάμων ή τριγάμων ιερωθήναι παρά τοῦτο μόνον οῦ πολύσται

3'. Αι διατάξεις τῶν ἀγίων Άποστόλων φασὶν, ὅτι διάκονος οὐ βαπτίζει, οὐδὲ προσφέρει τοῦ δὲ ἐπισκόπου ἢ τοῦ πρεσβυτέρου προσενεγκότος, αὐτὸς ἐπιδίδωσι τῷ λαῷ οὐχ ὡς πρεσβύτερος, ἀλλ' ὡς διακονούμενος τοῖς ἱερεῦσι. Τῶν δὲ ἄλλων κληρικῶν τὸ τοῦ διακόνου ἔργον ποιῆσαι ἐξὸν οὐδενί.

13. Ἐρώτησις Κληρικός τις ὢν χαρτοφύλαξ τῆς ἐκκλησίας, τὰ μὲν χαρτῷα δικαιώματα τῆς ἐκκλησίας μου λάθρα μετέγραψεν, ἄλλα δὲ παντελῶς ἀνελάβετο. Τοῦτο δὲ ποιήσας βούλεται, ὡς ἔοικε, κατὰ τῆς ἐκκλησίας μου ἔχειν [τι], ποτὲ μὲν ὁμολογῶν πρός τινας τὸ σφάλμα, ποτὲ δὲ οῦ. Ζητῶ οὖν τὴν λύσιν τούτων πάντων, δέσποτά μου ἄγιε, δι' ἐνυπογράφου λύσεως τῆς ἀγιωσύνης σου.

Άπόκρισις. Ό χαρτοφύλαξ καὶ κληρικὸς τῆς ἐκκλησίας σου, ἐἀν ἔφθασεν ἐνώπιόν τινων ὁμολογῆσαι, ὅτι ὑφεῖλε τὰ δικαιώματα τῆς ἐκκλησίας σου, τὰ δὲ καὶ μετέγραψεν, ἔδει τὴν ὁμολογίαν αὐτοῦ βεβαιωθῆναι διὰ σημείου, ἢ καὶ διὰ ἀποδοῦναι τὰ ὑφαιρηθέντα, ὡς καθ'. ихъ браковъ родившасм, аще свое житіе добре изведеть, не възбранится ему быти презвитеромъ: не исуждаеть бо см родителю ради.

и. Иже отъ двоеженецъ или троеженецъ оженивноса прити во сващенство отъ сего токио не возбраняетса.

6. Закони святыхъ Апостолъ рѣша, мко діаконъ не крещеваетъ, ниже приноситъ безкровную жертву; епископу же или презвитеру принесту, той подаетъ людемъ, не мко презвитеръ, но мко служа священникомъ. Инымъ же причетникомъ еже діакона дѣло сотворити нѣсть мощно никомуже.

Въпросъ й. Причетникъ ивкто книгохранитель церковный, написанай ббо въ хартийхъ шправданій церкве моей преписавъ тай дрбгай же весма взатъ, еже сътворивъ хощеть, ыкоже подобно есть, на црьковь мою ймъти иъчто, швогда ббо йсповъдал къ иъкымъ съгръшеніе, швогда же ни. Прошб ббо раздръшеніе симъ всъмъ, стый мой віко, написанымъ раздръшеніемь стына твоей.

Фвѣтъ. Книгохранитель й причетникь цркве твоеа, аще вариль есть предъ нѣкыми йсповѣдати, кко взатъ шправданіа црковнаа, другаа же й преписаль, подобаше исповѣданіе его утвердити писаніемъ, йли гласомъ свѣдѣтель слышавшихъ, й понужденъ бы быль аще шдати, еже взать, кко самъ на са свѣдѣтель-

έαυτοῦ μαρτυρήσας, εἴτε οὖν τοῦτο γέγονεν, είτε και μή. Έπειδή εύθυς μετά τὸ πάσγα μέλλονται πάντες οι άδελφοί και επίσκοποί μου είς 'Ηραχλείαν παραγενέσθαι, το μέν, ίνα και την έτησίαν πληρώσωμεν σύνοδον το δέ, ενα και ψήφοι έπι τῆς χηρευούσης ἐχχλησίας γένωνται, έλθέτω καί ό σός χαρτοφύλαξ, καί προστεθήσεται είς τὸ μέσον τὰ κατ' αύτου, και κατά το διαγνωσθέν το δέον οιχονομηθήσεται. Πλην συμφέρει αὐτὸν, ἵνα ἰδία πρός σὲ ἀντιστρέψη τὰ χαρτῷα δικαιώματα καὶ τύχη συγγνώμης, ή είς ελόκληρον έλθεϊν σύνοδον και αισχυνθήναι έπι πάσης ταύτης, τάχα δὲ καὶ κινδυνεῦσαι περί τὸν ίδιον βαθμόν. "Ιδε οὖν αὐτὸν ἡμέρως καὶ φιλανθρώπως, καὶ ίσως ποιήση το δέον και της έπακολουθούσης αὐτῷ ἀτιμίας ἀπαλλαγήσεται εί δὲ μὴ τοῦτο θελήση ποιῆσαι, ἐλθέτω μετά σου καὶ τὸ δοχούν τοζς ίεροζς χανόσι γενήσεται.

'Η υπογραφή' ὁ σὸς 'Ηρακλείας.

ствовавши, аще вбо се бысть, аще же й не бысть. Понеже скоро по пасцъ хощете вси братий и епископи мои въ 'Ираклию прінти, шво вбо да й льтній правильній йсполнимъ съборъ, шво же й судове избраній еппомъ свдовьвшихъ црквь будуть, да приидеть й твой книгохранитель, й ыже на нь (да) предложатся посреде, й по разуму всёхъ подобно устроитса. Шбаче луче бы ему, да самъ шесобно възвратить къ тебѣ въ хартиахъ написанай справданій, й полючить милость, нежели въ весь съборъ пришедъ, й посрамленъ будеть предъ сими всеми, паче же й бѣду пріиметь въ свой степень. Виждь 860 его кротко й человѣколюбезно, й единаче сътворить подобное, й последоющаго ему йзбавитса безчестий. Аще же сего не въсхощеть створити, да пріидеть съ тобою й повельное сщиными правилы да створить[са].

А. Павловъ.

# Внъшній и внутренній видъ храма св. Ирины въ Константинополъ.

Въ дополнение къ описанию храма св. Ирины, напечатанному въ концѣ I тома «Византійскаго Временника», считаю не лишнимъ представить вниманію читателей болѣе наглядное изображеніе названнаго храма въ видѣ 3 фототипій, сдѣланныхъ съ фотографическихъ снимковъ. Какъ ни строго охраняется доступъ въ св. Ирину, какъ ни трудно европейцу проникнуть въ храмъ Мира, тѣмъ не менѣе живущіе въ самомъ Константинополѣ фотографы умѣютъ не только проникать въ закрытый для невѣрныхъ складъ оружія и реликвій турецкой военной славы, но и совершенно свободно снимать фотографіи съ этого музея и предметовъ, въ немъ находящихся. Ловкость и надлежащій бакшишъ открывають и не такія сокровенныя и важныя тайны!

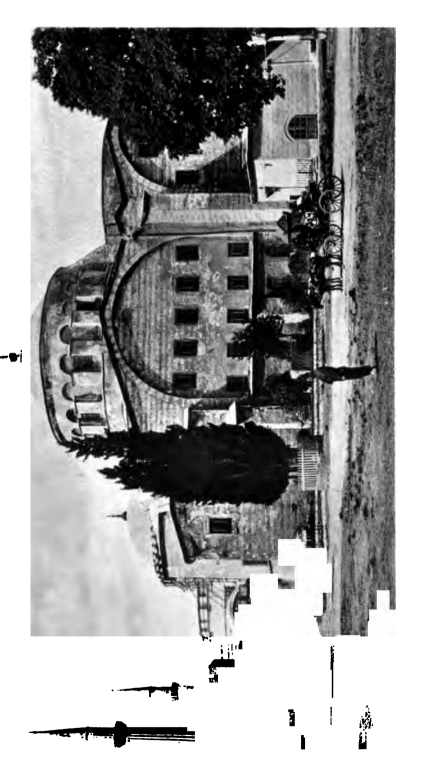
Между тёмъ какъ намъ, иностранцамъ, необходимо было искать доступа въ заповёдный храмъ чрезъ самого посла, а послу хлопотать о разрёшеніи чуть ли не у самого султана, фотографъ, вёроятно, ограничился въ своихъ хлопотахъ сторожемъ или, самое большее, мелкимъ чиновникомъ-надсмотрщикомъ и достигъ гораздо большаго: онъ не только могъ осматривать, но дёлать фотографическіе снимки, сколько ему было нужно и угодно. Счастливый случай завелъ меня именно къ тому фотографу, который для своей обширной коллекціи видовъ Константинополя и его древностей постарался сдёлать снимки внутреннихъ частей храма св. Ирины. Благодаря этому обстоятельству я получиль возможность представить благосклонному вниманію читателей не только внёшній видъ храма св. Ирины, который былъ воспроизведенъ много разъ и между прочимъ въ превосходномъ трудё нашего извёстнаго византолога, проф. Н. П. Кондакова: «Византій-

скія церкви и памятники Константинополя» 1), но и познакомить съ внутреннимъ устройствомъ древняго храма въ томъ видѣ, въ какомъ его засталъ фотографъ и въ какомъ онъ находится и теперь, за исключеніемъ, быть можеть, незначительныхъ и незамѣтныхъ измѣненій въ разстановкѣ и количествѣ предметовъ вооруженія, стараго и новаго.

Табл. І. Внюшній виде храма св. Ирины се спверной стороны. Съверный фасадъ св. Ирины выходить на площадь янычаръ, съ которой и взять фотографическій снимокъ. Не только проф. Кондакову, но и многимъ другимъ археологамъ и архитекторамъ, желавшимъ проникнуть въ заманчивый храмъ-музей, не удавалось достигнуть этого, такъ что со времени Зальценберга, который имъль возможность только посмотрёть храмъ и на глазъ начерталь его планъ, изъ археологовъ-спеціалистовъ никто тамъ не быль (Кондаковъ, Визант. церкви, стр. 129). Даже Паспати, Константинопольскій старожиль, спеціально занимавшійся много лъть изученіемъ сохранившихся перквей среднев кового Константинополя, не им клъ, новидимому, случая изследовать внутри какъ нельзя более интересный и важный для него памятникъ и принужденъ былъ ограничиться краткимъ историческимъ очеркомъ и рисункомъ его внёшняго вида, относительно внутренняго устройства зам'єтивъ только, что досель еще сохранился на куполь алтарной апсиды кресть, а передъ ней «священный кладезь» (Вобаут. **Μ**ελέται σελ. 336 — 338).

Къ восточному концу храма св. Ирины примыкаетъ стѣна съ зубцами, отдѣляющая площадь янычаръ отъ площади св. Софій, называвшейся въ христіанскую эпоху «Августеонъ». Значительно болѣе высокая и толстая стѣна (на рисункѣ на лѣвомъ краю) представляетъ собою «императорскія ворота» (Ваb-і-Нитајип), чрезъ которыя въ торжественныхъ случаяхъ султанъ въѣзжалъ въ Старый Дворецъ. За ними видиѣются минареты св. Софій. Предъ сѣверною стѣною св. Ирины тянется желѣзная рѣшетка, за которой на нѣсколько возвышенной сравнительно съ остальною площадью почвѣ выставлены названные въ описаніи св. Ирины предметы и намятники византій-

<sup>1)</sup> Книга проф. Н. П. Кондакова издана въ Одессъ 1886, въ Трудакъ VI археодогическаго съъзда и отдъльно. Къ ней приложено много фототинныхъ снижовъ
церквей и памятниковъ средневъкового Константинополя, въ томъ числъ и видъ
храма св. Ирины съ съверной стороны (табл. V отдъльн. изданія), но фотографическій снимокъ проф. Кондакова взятъ нісколько лівье моего, потому на немъ сліва
видънъ храмъ св. Софіи, между тімъ какъ на моемъ снижкъ видънъ только ея
куполъ.



Храмъ св. Ирины съ съверной стороны.

| · |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

ской эпохи. Изъ нихъ наиболье отчетливо вышелъ крайній направо, близъ входной двери, саркофагъ. Близъ него направо, противъ задней части экипажа, видивется дверь въ пристройку къ западной части св. Ирины. Чрезъ эту узкую пристройку по значительно наклонному полу входятъ во внутренній нароикъ храма.

Наружный видъ св. Ирины показываеть, что расположение частей ея далеко не такъ пропорціонально, какъ въ св. Софіи и многихъ другихъ храмахъ. Храмъ св. Ирины распадается на 3 главныя, но не равныя части: въ центръ мы видимъ пространство надъ куполомъ, ширина котораго обозначена наружною аркою съ пятью окнами въ 3 ряда. Покоющійся на такихъ 4 аркахъ куполь отличается отъ купола св. Софін присутствіемъ ясно выраженнаго барабана, котораго еще нътъ подъ куполомъ св. Софіи съ внутренней стороны. Отчетливо и значительно выступающіе столбики между окнами доходять до оконныхъ арокъ и служать для укрѣпленія барабана, пробитаго окнами, подобно тому, какъ такіе же выступающіе контрфорсы укрѣпляютъ куполъ св. Софіи. Но окна св. Софін пробиты, за отсутствіемъ барабана, въ самомъ куполь, между тымъ какъ въ храмь св. Ирины куполъ начинается надъ окнами. Въ этомъ отличіи заключается дальныйшій шагь вы исторіи постройки куполовъ, сдыланный при томъ же Юстиніан І, при которомъ куполъ-полусфера впервые поставлень на четырехъ столбахъ и аркахъ.

Къ центральной части храма св. Ирины примыкаетъ слева алтарная конха, упирающаяся своею аркою въ восточную арку большого купола, но ея не видно на нашемъ рисункъ, потому что съ съверной стороны она закрыта позднъйшими пристройками, даже крыша алтарной конхи почти совстви скрывается за верхушками группы кипарисовъ, растущихъ возлѣ храма. Во всякомъ случаѣ эта часть храма гораздо меньше той, которая примыкаеть къ цептральной съ правой, западной стороны. Такъ какъ во многихъ византійскихъ храмахъ къ пространству надъ куполомъ примыкаетъ обыкновенно впутренній наренкъ, то, судя по наружному виду, нЕкоторые принимали пространство надъ овальнымъ куполомъ и въ храмѣ св. Ирины за внутренній наронкъ. На самомъ ділі это пространство, какъ мы виділи при описаніи плана св. Ирины, служить прямымъ продолженіемъ пространства надъ большимъ куполомъ и отдъляеть его отъ наронка, подобно тому, какъ въ храмѣ св. Софін пространство надъ куполомъ отделяется отъ наровка западнымъ полукуполомъ, по въ храми

св. Ирины это промежуточное пространство гораздо больше и составляеть <sup>8</sup>/<sub>4</sub> пространства надъ большимъ куполомъ, потому храмъ св. Ирины съ внёшней стороны представляется не пропорціонально расчлененнымъ на равныя части, а значительно удлиненнымъ съ западной стороны, что и придаетъ ему видъ длинной базилики, но съ куполомъ. Слёдующій за пространствомъ надъ овальнымъ низкимъ куполомъ, который снаружи покрытъ плоскою крышею, внутренній нареикъ совершенно скрытъ позднёйшими пристройками и снаружи совершенно не видёнъ, вслёдствіе чего видёвшіе храмъ только снаружи, быть можетъ, и принимали за нароикъ пространство надъ овальнымъ куполомъ, между тёмъ какъ внутри храма имёется, кромё внутренняго, еще внёшній нароикъ, передёланный турками изъ открытаго въ закрытый. Столбы большого купола подперты довольно толстыми контрфорсами, которые безобразять фасадъ св. Ирины, какъ и св. Софіп.

Табл. И. Восточная часть храма св. Ирины съ алтарною конхою. На этой таблиць изображена пространство подъ большимъ куполомъ съ алтарною конхою внутри храма. Направо и налѣво стоятъ кодонны изъ бълаго мрамора съ арками изъ того же матеріала, поддерживающія съверныя и южныя верхнія галлерен, такъ называемыя катихуменій йли гинэкониты. Эти галлерен теперь ограждены двойною деревянною решсткою, а прежде они, по всей вероятности, были обнесены высокою сплошною мраморною балюстрадою, подобною той, которая сохранилась въ св. Софін. Мраморныя арки надъ колоннами сдъланы гладко и не им'вють никакихъ украшеній, кром'в медальоновъ. но на многихъ капителяхъ колоннъ выразаны монограммы Юстиніана и Оеодоры. Колонны въ настоящее время винтообразно обвиты жельзными полосами съ крючками на нихъ для подвъски оружія. а виизу общиты деревянными поставцами въ видѣ четы**реугольныхъ** ящиковъ. Верх няя часть такого ящика видна на нижней части третьей колонны справа, ближайшей къ правому столбу восточной арки.

Ряды колониъ направо и нал'єво, вм'єст'є съ западными столбами большаго купола отд'єляютъ с'єверный (женскій) и южный корабли отъ средняго, находящагося подъ куполами, большимъ полусферическимъ и малымъ овальнымъ. Все это пространство заставлено тешерь рядами поставцевъ для ружей съ довольно широкимъ проходомъ по срединъ. Этотъ проходъ приводитъ къ возвышенному полу восточной части, при вход'є въ которую видѣнъ небольшой чугунный



Восточная часть храма св. Ирины и алтарная конка съ сопрестоліемть.

св. Ирины это промежуточное пространство гораздо больше и составляеть <sup>8</sup>/<sub>4</sub> пространства надъ большимъ куполомъ, потому храмъ св. Ирины съ внёшней стороны представляется не пропорціонально расчлененнымъ на равныя части, а значительно удлиненнымъ съ западной стороны, что и придаеть ему видъ длинной базилики, но съ куполомъ. Слёдующій за пространствомъ надъ овальнымъ низкимъ куполомъ, который снаружи покрытъ плоскою крышею, внутренній нареикъ совершенно скрытъ позднёйшими пристройками и снаружи совершенно не видёнъ, вслёдствіе чего видёвшіе храмъ только снаружи, быть можеть, и принимали за нареикъ пространство надъ овальнымъ куполомъ, между тёмъ какъ внутри храма имѣется, кромѣ внутренняго, еще внёшній нароикъ, передёланный турками изъ открытаго въ закрытый. Столбы большого купола подперты довольно толстыми контрфорсами, которые безобразять фасадъ св. Ирины, какъ и св. Софіи.

Табл. II. Восточная часть храма св. Ирины съ алтарною конхою. На этой таблицѣ изображена пространство подъ большимъ куполомъ съ алтарною конхою внутри храма. Направо и налѣво стоятъ колонны изъ бълаго мрамора съ арками изъ того же матеріала, поддерживающія с'яверныя и южныя верхнія галлерен, такъ называемыя катихуменія или гипэкопиты. Эти галлерен теперь ограждены двойною деревянною ранеткою, а прежде они, по всей вароятности, были обнесены высокою силошною мраморною балюстрадою, подобною той. которая сохранилась въ св. Софін. Мраморныя арки надъ колоннами сдъланы гладко и не имбють никакихъ украшеній, кромѣ медальоновъ. но на многихъ капителяхъ колониъ выразаны монограммы Юстиніана и Осодоры. Колошны въ настоящее время винтообразно обвиты жельзными полосами съ крючками на шихъ для подвъски оружія, а виизу общиты деревянными поставцами въ видѣ четыреуго**льныхъ** ящиковъ. Верх няя часть такого ящика видна на нижней части третьей колонны справа, ближайшей къ правому столбу восточной арки.

Ряды колоннъ направо и наліво, вмісті съ западными столбами большаго купола отділяють сіверный (женскій) и южный корабли отъ средняго, находящагося подъ куполами, большимъ полусферическимъ и малымъ овальнымъ. Все это пространство заставлено теперь рядами поставцевъ для ружей съ довольно широкимъ проходомъ по срединъ. Этотъ проходъ приводитъ къ возвышенному полу восточной части, при вході въ которую видінъ небольшой чугунный



Восточная часть храма св. Ирины и алтарная конха съ сопрестоліемъ.

|   | - |   |   |
|---|---|---|---|
|   | · |   |   |
|   |   |   |   |
| · |   |   |   |
|   |   | · |   |
|   |   |   | , |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |



Западная часть храма св. Ирины съ западными катихуменіями.

|  | · |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |

насосъ надъ цистерною. Направо и налѣво отъ цистерны видны ступени синтрона (сопрестолія), обложенныя теперь деревянною настилкою въ родѣ полокъ, на которыхъ разставлены кирасы въ видѣ торсовъ, прикрытые сверху шлемами и касками. Въ тѣ времена, когда храмъ св. Ирины былъ христіанскою церковью, ступени синтрона были безъ сомнѣнія обложены мраморомъ и по своей длинѣ раздѣлялись на выдѣланныя изъ мрамора сидѣнія въ родѣ креселъ.

Принимая во вниманіе, что алтарныя преграды въ древнихъ храмахъ были сравнительно очень низки (по грудь) и вовсе не закрывали алтарь, какъ поздивишие иконостасы, особенно многоэтажные наши, мы можемъ представить себъ, какое сильное впечатлъніе производило сопрестоліе, почти все видное для стоящихъ въ церкви, за исключеніемъ, быть можеть, одного нижняго ряда сиденій, когда на немъ въ нъсколько рядовъ полукругами возсъдали съ патріархомъ во главъ митрополиты, архіепископы, епископы, архимандриты и прочіе сановники и священнослужители церкви въ священныхъ облаченіяхъ. При торжественномъ праздничномъ богослужении съ участіемъ патріарха и всёхъ находившихся въ данное время духовныхъ сановниковъ, эти ряды ісрарховъ должны были производить впечатленіе церковнаго собора, засъдающаго въ виду всъхъ предстоящихъ и молящихся въ торжественномъ засъданіи, и внушать благоговъйное уваженіе къ служителямъ церкви. Патріархъ, возстдавшій на особо украшенномъ и возвышенномъ тронъ подъ среднимъ окномъ алтарной конхи и выдълявшійся изъ всёхъ іерарховъ, являлся какъ бы духовнымъ царемъ, возседающимъ на троне въ торжественномъ собрании духовнаго синклита.

Подъ сидъньями, примыкающими къ столбамъ арки, видны сравнительно небольшія дверныя отверстія съ мраморными косяками, ведущія въ корридоръ, который проходить подъ всѣмъ сопрестоліемъ отъ одной двери до другой. Изъ него, какъ было сказано при описаніи храма св. Ирины, двѣ небольшія двери, теперь заложенныя, вели въ боковыя помѣщенія, прилегавшія къ алтарной конхѣ: скевофилакій и діаконикъ и позволяли священно- и церковно-служителямъ ходить изъ алтаря въ эти помѣщенія, не выходя за алтарную преграду и не обходя столбовъ восточной арки среди молящихся. Чрезъ этотъ корридоръ ходили, по всей вѣроятности, и къ жертвеннику, который, быть можеть, стоялъ въ лѣвомъ боковомъ помѣщеніи.

Таблица III. Западная часть храма св. Ирины съ западными катихуменіями. На этой таблицѣ мы также имѣемъ изображеніе средняго корабля храма съ рядами ружей и широкимъ проходомъ между ними, въ концѣ котораго виднѣются входныя, западныя двери, а надъ ними западная галлерея, находящаяся, какъ во многихъ другихъ храмахъ, надъ внутреннимъ нарейкомъ. Здѣсь турки произвели значительныя измѣненія, какъ и въ нѣкоторыхъ другихъ церквахъ, имѣющихъ западныя катихуменіи. Въ западной стѣнѣ самаго храма, если онъ былъ болѣе или менѣе обширенъ, дѣлалось обыкновенно по нѣскольку дверей съ большой или царской дверью въ срединѣ. Въ храмѣ св. Ирины также, безъ сомнѣнія, было по крайней мѣрѣ три двери, изъ каждаго корабля по одной, которымъ соотвѣтствовали также три двери, ведшія изъ внутренняго нарейка во внѣшній.

Кромѣ дверей изъ внутренняго нароика во виѣшній, во внутреннемъ были, безъ сомивнія, окна, выходившія на открытый вившній наронкъ, составлявшій одну изъ сторонъ галлерен, окружавшей дворикъ (atrium) св. Ирины. Турки, передълавъ открытый вившній нароикъ въ закрытый, **л**ишили свъта внутренній нароикъ, и для того, чтобы получить его изъ средняго корабля храма, какъ наиболье освыщеннаго, значительно расширили среднюю дверь изъ храма во внутренній наронкъ, превративши ее въ широкій проходъ съ шоскою аркою на верху, а боковыя двери заложили. Кром'в того, турки уничтожили каменныя льстницы, ведшія изъ внутренняго нарокка на верхнія галлерен, и зам'тнили ихъ деревянными, ведущими на галлерен изъ средняго корабля храма. Чтобы не занимать и не безобразить храма большою лістницею въ высокія катихуменіи, а сділать лъстницы въ нъсколько маршей съ оборотами, турки перелъ запалною дверью изъ храма во внутренній наронкъ устроили на деревянныхъ столбахъ деревянный балконъ, прислонивъ его къ западной ствив храма. Къ этому балкону, столбы котораго видивются на правомъ планъ, они прислонили первые марши лъстницы, а верхнія, нъсколько вогнутыя, части лёстницы провели съ этого балкона въ арки западныхъ катихуменій. Такимъ образомъ явился, видный прямо за ружьями, увъщанный саблями и касками, деревянный балконъ, который тянется во всю ширину средняго корабля. Войдя чрезъ него по лёстницамъ въ западныя катихуменіи, мы оказались въ очень просторной и широкой галлерев, довольно хорошо освещенной боковыми окнами и тремя арками, открытыми на средній корабль храма. Отсюда открывался великольшный видъ на весь храмъ и на все содержимое. Общирный храмъ являлся во всемъ своемъ простомъ величіи.

Съ западными катихуменіями соединяются сѣверныя и южныя такой же ширины и образують по тремъ ствнамъ общирныя помъщенія въ видѣ П, назначенныя для женщинъ. Сѣверная и южная галлереи втораго этажа своими восточными концами упираются въ боковыя пристройки втораго этажа, назначение которыхъ трудно опредълить. На южной сторонъ помъщение втораго этажа, примыкающее къ апсидъ, разделено на две части, изъ которыхъ одна иметь видъ темной безъ оконъ кладовой, удобной для храненія какихъ-нибудь драгоцівнныхъ вещей и дорогой утвари, въ родъ той восьмиугольной постройки, которая стоить на северо-восточномъ углу св. Софін и которая, по миснію ніжоторыхъ, назначалась для храненія драгоцінной утвари и сосудовъ св. Софіи. Находясь въ концѣ южной галлереи, мы разсматривали мозаичныя украшенія апсиды и отсюда г. Щербинъ по лістниць поднялся на узкій ходъ по карнизу, который кругомъ всей церкви огороженъ легкою решеткою, ясно видною у основанія куподовъ на II и III таблицахъ.

Д. Бъляевъ.

## Этюды по Византійской эпиграфикъ 1).

### 3. Надпись времени Исаака Комнина, найденная въ Херсонисъ.

«Надпись вырѣзана на нижней, ровной сторонѣ мраморнаго карниза 3' длины, 2' ширины и 1/2' толщины, при чемъ не задѣлано даже углубленіе, служившее для укрѣпленія карниза (между строками 6 и 7 слѣва), и только буквы надписи въ этомъ мѣстѣ уменьшены и сжаты. Камень найденъ (въ концѣ 1894 г.) съ наружной стороны оборонительной стѣны, по близости пристани» (сообщеніе г. Косцюшко). Вы-

TETÉHUHTUMI HOPTALTOY TIPALTOPLOY

CIÁHPAL É NE KENTCO HORAKÁI

METAMOYBAÇ MEKALAYTUKPÁTUP PUMPA

TOCHO MAMANENHTETIH OVXET

MYTOCHO MAMENTATOPLATOPLOP

MYTOCHO MAMANENHTETIH JIBÉ SPE 3 + .

<sup>1)</sup> См. Виз. Врем. Т. I, 657 сл.

сокія, но узкія и неглубоко врѣзанныя буквы надписи хорошо сохранились. Прилагаемый рисунокъ снять съ эстампажа, полученнаго отъ г. Косцюшко.

Исправивъ ореографическія ошибки і) и дополнивъ (въ круглыхъ скобкахъ) слова, вырѣзанныя на камнѣ сокращенно, получимъ слѣ-дующую транскрипцію:

- † Έγένοντο αι πόρται τοῦ πραιτωρίου
  σιδηραῖ, ἐνεκαινίσθησαν καὶ
  αι λοιπαὶ τοῦ κάστρου ἐπὶ Ἰσακίου
  μεγάλου βασιλέ(ως) καὶ αὐτοκράτορ(ος) 'Ρωμαί(ων)
- 5. τοῦ Κομνηνοῦ κ(αὶ) Αἰκατερίνης τῆς εὐσεβεστάτης Αὐγούστης διὰ Λέοντ(ος) π(ατ)ρικίου καὶ στρατηγοῦ Χερσῶνος καὶ Σουγδ(αίας) τοῦ ἀλιάτου, μη(νὸς) ἀπρι(λίου), ἰνδ(ικτιῶνος) ιβ', ἔτ(ους) σφξζ.

Переводъ. «Сдёланы ворота преторія желёзныя, возобновлены и прочія (ворота) города при Исакіё Комнинё, великомъ царё и самодержцё Римскомъ и Екатеринё благочестивейшей Августе чрезъ Льва Аліата патриція и стратига Херсонскаго и Сугдейскаго, мёсяца апрёля, индикта 12, лёта 6567».

Отмівченный въ надписи годъ соотвітствуеть 1059-му по Р. Хр. Какъ годъ, такъ и индиктъ обозначены совершенно правильно. Это быль послідній годъ кратковременнаго царствованія Исаака I Комнина, коронованнаго 2 сентября 1057 г. и отрекшагося отъ престола въ началі декабря 1059 в). Названная рядомъ съ нимъ въ надписи облагочестивійшая Августа Екатерина»—это супруга Исаака, дочь болгарскаго царя Самуила в). Патрицій Левъ Аліатъ, занимавшій должность стратига Херсона (Корсуня) и Сугдеи, изъ другихъ источниковъ намъ не извістенъ.

Надпись представляеть собою весьма интересный историческій памятникь, бросающій просвѣть на весьма темную эпоху въ исторіи Корсуня и Сугдеи. Извѣстно, что со времень императора Өеофила (829—842) Корсунь находился подъ непосредственною властью Византіи, образуя особую область (Э́єµа Хєрофуос), состоявшую подъ упра-

<sup>1)</sup> Ореографическія поправки не заключены нами въ скобки, чтобы не слешкомъ пестрить ими текста.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. *Н. Скабалановича*, Визант. государство и цервовь въ XI въвъ (Спб. 1884), стр. 86.

<sup>\*)</sup> Scyl. 642, 4; Bryenn. 19; Ioel 64, 1.

# Этюды по Византійской эпиграфикѣ ').

### 3. Надпись времени Исаака Комнина, найденная въ Херсонисъ.

«Надпись вырѣзана на нижней, ровной сторонѣ мраморнаго карниза 3' длины, 2' ширины и 1/2' толщины, при чемъ не задѣлано даже углубленіе, служившее для укрѣпленія карниза (между строками 6 и 7 слѣва), и только буквы надписи въ этомъ мѣстѣ уменьшены и сжаты. Камень найденъ (въ концѣ 1894 г.) съ наружной стороны оборонительной стѣны, по близости пристани» (сообщеніе г. Косцюшко). Вы-

<sup>1)</sup> См. Виз. Врем. Т. I, 657 сл.

сокія, но узкія и неглубоко врѣзанныя буквы надписи хорошо сохранились. Прилагаемый рисунокъ снять съ эстампажа, полученнаго отъ г. Косцюшко.

Исправивъ ореографическія ошибки і) и дополнивъ (въ круглыхъ скобкахъ) слова, вырѣзанныя на камнѣ сокращенно, получимъ слѣ-дующую транскрипцію:

- † Έγένοντο αι πόρται τοῦ πραιτωρίου σιδηραῖ, ἐνεκαινίσθησαν καὶ αι λοιπαὶ τοῦ κάστρου ἐπὶ Ἰσακίου μεγάλου βασιλέ(ως) καὶ αὐτοκράτορ(ος) 'Ρωμαί(ων)
- 5. τοῦ Κομνηνοῦ κ(αὶ) Αἰκατερίνης τῆς εὐσεβεστάτης Αὐγούστης διὰ Λέοντ(ος) π(ατ)ρικίου καὶ στρατηγοῦ Χερσῶνος καὶ Σουγδ(αίας) τοῦ ἀλιάτου, μη(νὸς) ἀπρι(λίου), ἰνδ(ικτιῶνος) ιβ', ἔτ(ους) σοξζ.

Переводъ. «Сдёланы ворота преторія желёзныя, возобновлены и прочія (ворота) города при Исакії Комнинії, великомъ царії и самодержції Римскомъ и Елатеринії благочестивійшей Августії чрезъ Льва Аліата патриція и стратига Херсонскаго и Сугдейскаго, місяца апрізля, пидикта 12, літа 6567».

Отмѣченный въ надписи годъ соотвѣтствуетъ 1059-му по Р. Хр. Какъ годъ, такъ и индиктъ обозначены совершенно правильно. Это былъ послѣдній годъ кратковременнаго царствованія Исаака I Комнина, коронованнаго 2 сентября 1057 г. и отрекшагося отъ престола въ началѣ декабря 1059 в). Названная рядомъ съ нимъ въ надписи облагочестивѣйшая Августа Екатерина»—это супруга Исаака, дочь болгарскаго царя Самуила в). Патрицій Левъ Аліатъ, занимавшій должность стратига Херсона (Корсуня) и Сугдеи, изъ другихъ источниковъ намъ не извѣстенъ.

Надпись представляеть собою весьма интересный историческій памятникь, бросающій просвѣть на весьма темную эпоху въ исторіи Корсуня и Сугдеи. Извѣстно, что со временъ императора Өеофила (829—842) Корсунь находился подъ непосредственною властью Византіи, образуя особую область (Зіда Херофуос), состоявшую подъ упра-

<sup>1)</sup> Ореографическія поправки не заключены нами въ скобки, чтобы не саншкомъ пестрить ими текста.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. *Н. Скабалановича*, Визант. государство и церковь въ XI вък (Сиб. 1884), стр. 86.

<sup>3)</sup> Scyl. 642, 4; Bryenn. 19; Ioel 64, 1.

вленіемъ стратига. Въ Х в. Корсунь неоднократно упоминается въ нашихъ источникахъ (м. пр. въ сочиненіяхъ Константина Порфиророднаго), и его интересы ограждаются въ мирныхъ договорахъ съ русскими князьями Игоремъ и Святославомъ. Извъстенъ походъ на Корсунь Владиміра Святаго, озарившій Русь свётомъ христіанства. После брака съ царевною Анною Владиміръ возвратиль византійцамъ завоеванный Корсунь и съ техъ поръ до половины XI века мы не имели никакихъ опредъленныхъ извъстій о положеніи и судьбахъ этого города 1). Точно такъ же и въ исторіи Сугден (Сурожа русскихъ источниковъ, нынъшняго Судака) разсматриваемый періодъ является весьма темнымъ. Нашъ глубокоуважаемый византинисть В. Г. Васильевскій, въ недавнее время подробно изследовавшій сохранившіяся сведенія объ этомъ городѣ <sup>9</sup>), замѣчаетъ объ этомъ времени слѣдующее: «Полное возстановленіе византійской государственной власти на полуостров'є мы относимъ къ тому времени, когда, съ одной стороны, совершенно было низвергнуто господство Хазаръ войсками Василія Болгаробойцы въ союзъ съ русскими подъ начальствомъ брата или родственника св. Владиміра (въ 1016 г.), а съ другой и самый Воспоръ или Керчь, прежній центръ хазарскаго владычества, сдёлался вновь греческимъ достояніемъ... Императоръ Мануилъ Комнинъ (1143—1180) считаль своимъ владеніемъ Тмутаракань и городъ Росію ( Ρωσία) при усть в Дона, а это означало полное господство Византіи въ лежащихъ позади, ближе къ ней, таврическихъ предълахъ. Тогда, конечно, и Сурожъ не только числился, но и дъйствительно сталь находиться въ составъ греческихъ владеній. Но что онъ пережиль въ промежутокъ между хазарскою властію и возстановленіемъ византійскаго владычества, объ этомъ можно только гадать, такъ какъ опредъленныхъ и достовърныхъ свъденій источники совсемъ не сообщають». Вновь открытая надинсь свидътельствуеть, что въ срединъ XI въка Корсунь и Сугдея находились подъ крыпкою властью Византій и последній городь входиль въ

<sup>1)</sup> Давныя, относящіяся въ средневѣковой исторіи Корсуня, разобраны и. пр. въ статьѣ А. А. Куника «О запискѣ Готскаго топарха» (Зап. Имп. Ак. Наукъ, т. 24, 1874 г., стр. 61—160).

<sup>&</sup>quot;) «Историческія свідівнія о Сурожі» составляють одну главу во введенін къ жетію св. Стефана Сурожскаго, изданному В. Г. Васильевский въ Жури. М. Н. Пр. за май и іюнь 1889 г. и затімь въ книгь «Русско-византійскія изслідованія, вып. 2» (Спб. 1893). Ср. также Ф. К. Брука «Матеріали для исторіи Сугдеп» (Черноморье, т. ІІ, стр. 121—158).

составъ Херсонской оемы, бывшей по прежнему подъ управленіемъ стратига. Патрицій Левъ Аліать, занимавшій эту должность при Исаак В Комнин в, какъ мы видимъ изъ надписи, тщательно заботился объ укръщени Корсуня. Быть можеть, мы не ошибемся, если поставимъ эту заботливость въ связь съ набъгами печенъговъ, сильно безпоконвшими въ тъ времена Византійскую имперію. Отношенія между Византією и этими кочевниками давно уже послужили В. Г. Васильевскому темою для подробной спеціальной монографіи 1). Отсылая къ ней читателей, желающихъ возобновить въ намяти эти отношенія въ 1-й половинъ XI въка, мы замътимъ только, что послъ страшнаго пораженія, нанесеннаго печенъгами византійскимъ воеводамъ въ 1053 г. при Великомъ Преславе въ Болгаріи, императоръ Константинъ IX Мономахъ богатыми дарами купилъ у нихъ миръ, при чемъ печенъти обязались въ теченіи тридцати л'єть не тревожить имперіи своими набъгами; но уже въ 1059 г. они снова «выползли изъ своихъ норъ» и стали опустошать греческія области 2). Очень можеть быть, что правители областей, которыя подвергались опасности отъ набъговъ грозных соседей, воспользовались договоромъ 1053 г. для того, чтобы по мере возможности укрепить свои города на случай будущихъ набъговъ, и что въ числъ другихъ Левъ Аліатъ возобновиль городскія ворота въ Корсунъ.

Ближайшее по времени событіе изъ исторіи Корсуня изв'єстно намъ изъ русскихъ источниковъ. Въ Лаврентьевской л'єтописи подъ 6574—1066 годомъ пов'єствуется в), что русскій князь Ростиславъ Владиміровичь, внукъ Ярослава Мудраго, находясь въ Тмуторокани, бралъ дань съ касоговъ и другихъ народовъ; испуганные этимъ греки, разум'єтся корсунскіе, послали къ нему «съ лестью» своего котопана, который вкрался въ дов'єренность князя и однажды во время попойки подпустиль въ его чашу ядъ, который скрываль подъ ногтемъ. Посл'є этого котопанъ возвратился въ Корсунь и, ув'єренный въ д'єйствій своего яда, объявиль, что князь умреть на седьмой день. Такъ и случилось: Ростиславъ, д'єйствительно, скончался 3-го февраля 1066 года; но корсунцы, безъ сомн'єнія возмущенные в'єроломствомъ котопана, побили его каменьями. Поставленный въ л'єтописи терминъ «котопанъ»,

<sup>1) «</sup>Византія и Печенти» въ Жури. М. Н. Пр. за ноябрь и декабрь 1872 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. В. Г. Васильевскаго ук. ст., Ж. М. Н. Пр. 1872, ноябрь, стр. 136.

<sup>3)</sup> Лівтопись по Лавр. списку, изд. Археограф. Коммиссін (Спб. 1872), стр. **162.** *Карамзинъ*, Пст. Госуд. Росс. II, 58.

очевидно, есть не что иное какъ транскрипція греческаго титула ό καтєπάνω (= лат. capitaneus), обозначавшаго обыкновенно, какъ видно изъ приводимыхъ Дюканжемъ (Gloss. Graec. s. v.) цитатъ, верховнаго правителя области или города. Поэтому возможно предположеніе, что убійцею Ростислава былъ именно корсунскій стратигъ, быть можеть тотъ самый Левъ Аліатъ, имя котораго сообщила намъ новая надпись.

Въ заключеніе замѣтимъ, что латинское слово πόρτα въ византійскія времена получило полное право гражданства въ греческомъ языкѣ¹) и сохраняется въ немъ доселѣ. Слово πραιτώριον также весьма часто употреблялось византійцами и притомъ въ разныхъ значеніяхъ, одно изъ которыхъ—«Aula seu Palatium Praetoris vel Rectoris Provinciae» по объясненію Дюканжа—вполнѣ подходитъ къ нашей надписи. Наконецъ, что касается слова castrum, то оно первоначально перешло въ греческій языкъ, повидимому, исключительно въ значеніи «укрѣпленіе», но затѣмъ стало употребляться и въ значеніи πόλις. Дюканжъ, приведя нѣсколько цитатъ, въ которыхъ ха́стром объясняется словами фробрюм или ὀχύρωμα²), замѣчаетъ затѣмъ, что въ его время греки называли ха́стра всѣ города кромѣ Константинополя, за которымъ сохраняли названіе πόλις въ значеніи «укрѣпленнаго города» слѣдуетъ, кажется, принимать слово ха́стром и въ нашей надписи.

<sup>1)</sup> aOccurrit passim. Du Cange, Gloss. med. et inf. Graec. s. v.

<sup>2)</sup> Gloss. med. et inf. Graec. s. v. κάστρον... «Glossae MSS. Reg. Cod. 1678 φρούριον, ὀχύρωμα, κάστρον, ἢ σωματοφυλάκιον. Lexicon MS. Cyrilli: ὀχύρωμα, κάστρον, ἀσφάλισμα, φρούριον. Suidas: Κάστρον, παρεμβολὴ ἡ ἀσφαλής. Leo in Tactic. cap. 17 § 57. ἐὰν δέ ποτε βουληθῆς φρούριον ἢτοι κάστρον, ἢ ἄκραν τινὰ καταλαβείν etc.... Hodie vero Graeci quasvis Urbes Κάστρα vocant, πόλιν vero solam Constantinopolim...» Cf. ibid. s. v. ΠΟΑΙΣ: «Urbs, Sola Constantinopolis a Graecis hodie appellatur per excellentiam, cum Urbes caeteras omnes Κάστρα vocare soleant». Въ сочиненіяхъ Константина Багрянороднаго Корсунь и Воспоръ неодновратно называются κάστρα.

<sup>3)</sup> А. А. Кочубинскій, коснувшись значенія слова ха́строу въ объясненіяхь къ Аккерманской греческой надписи 1440 года въ Зап. Од. Общ. т. ХУ (1889) стр. 533, замітнять, однако, что въ оффиціальномъ языкі отміченное Дюканжемъ «разграниченіе въ употребленіи обонхъ терминовъ не видерживается, и ха́строу, πόλις ндуть въ перемежку. Такъ, въ нзвістнихъ антахъ Константинопольскаго патріархата изъ ХІУ столітія читаемъ: ха́строу тіє Моуєцвасіаς и рядомъ: πόλις тіє Моуєцвасіаς [ссыяка: І, 174, 170]».

В. Латышевъ.

## Къ объясненію надписи съ именемъ императора Юстиніана, найденной на Таманскомъ полуостровъ.

Въ Византійскомъ Временникѣ (томъ I вып. 3 и 4, стр. 657—662) опубликована акад. Латышевымъ новая, въ высшей степени цѣнная эпиграфическая находка, сдѣланная недавно на Таманскомъ полуостровѣ. По показанію того лица, у котораго былъ пріобрѣтенъ этотъ камень директоромъ Керченскаго музея К. Е. Думбергомъ, находка была сдѣлана на мѣстѣ упраздненной Суворовской крѣпости близь Тамани. Къ сожалѣнію, камень сохранился не въ цѣломъ видѣ, а лишь на половину. Середину площади, на которой была высѣчена надпись, занималъ крестъ, по обѣ стороны котораго былъ размѣщенъ текстъ. Уцѣлѣла лишь правая половина камия, при чемъ верхняя ея часть повреждена, такъ что конечныя буквы верхней строки съ праваго края не сохранились. Неизвѣстнымъ остается то, была ли эта строка началомъ надписи, или же текстъ начинался выше. Читается надпись съ дополненіями г. Латышева такъ:

σηφων
η τό μερικόν
[ἐφ ὑπατια] ς Ἰσυστινια
[νοῦ τοῦ αἰ] ωνίου Αὐγ

δ. [ούσ] του
[καὶ Αὐτοκρά] τορος σπουδῆ
[....τ] οῦ λαμπροτά
[του κόμητο?] ς ταύτης τῆς πό
[λεως, πράττ] οντος Ἰνγουλά

10. [του τοῦ...] ατου τριβού
[νου καὶ ἐργο?] λάβου μηνὶ
[.... ἰνδι] κτιόνι ἐνδεκάτη

Суворовъ началъ строить свою Фанагорію въ 1793 году, и при ея постройкъ было употреблено въ дъло множество каменныхъ обломковъ д мраморныхъ плитъ, которые были свезены съ территоріи города Тамани и съ городища древней Фанагоріи, находящагося отъ Суворовской Фанагоріи, нынъ давно уже упраздненной, въ разстояніи около 20 версть къ востоку. Ближайшее по времени свидетельство о разрушеній и уничтоженій древнихъ памятниковъ во время сооруженія Суворовской крыпости сохраниль англійскій путешественникь Кларкь 1). Ему удалось спасти от гибели нъсколько мраморныхъ плить съ рельефами и надписями, которыя онъ доставиль въ Англію и передаль въ Кембриджскій университеть. Надписи двухъ такихъ плить изданы въ Сборникъ г. Латышева, томъ II, пп. 362 и 383. Оба эти памятника принадлежать древней Фанагоріи. Вполив естественно предположить, что и вновь найденный памятникъ попаль на территорію Суворовской крѣпости такимъ же образомъ, какъ и тѣ, которые достались Кларку, и что онъ такого же происхожденія, т. е. доставленъ сюда съ городища Фанагоріи или изъ развалинъ Тамани. Поэтому Н читающіяся въ 8-й строкъ слова: ταύτης της πό[λεως] естественнъе всего принять за указаніе на одинъ изъ ближайшихъ городовъ. А если это такъ, то и ть историческія событія, въ которыхъ придется искать объясненія нашего памятника, будуть иныя и самый индикть, обозначенный въ надписи, нужно будеть пріурочить къ больс позднему времени, т. е. къ 548 или 563 году.

Эти событія — сношенія Юстиніана съ Готами - тетракситами. Наши свёдёнія объ этой части великаго племени, оторванной какъ отъ главной массы, такъ и отъ таврическихъ Готовъ, занимавшихъ нагорную часть Крыма, исчернываются сообщеніемъ Прокопія, De bell. Got. IV, 4 и 5. Считая излишнимъ пересказывать въ подробностяхъ свидётельство Прокопія, укажемъ лишь на главные пункты <sup>2</sup>). Готы-тетракситы были православные христіане, очень ревностные къ вёрё; они никогда не знали аріанства, котораго держались ихъ соплеменники (очевидно, источникъ просвёщенія ихъ христіанскимъ

<sup>1)</sup> За неимъніемъ въ нашей библіотекъ подлинника, сошлемся на переводъ: Clarke, Voyages en Russie, en Tartaric et en Turquie. Paris. 1813. II, стр. 234, 240, 247.—Нъкоторыя дополненія къ этимъ свъдъніямъ даны у Герца, Археологическая топографія Таманскаго полуострова. Москва. 1870. стр. 63.

<sup>2)</sup> Переводъ этого мъста Прокопія и подробный анализъ свъдвий о Готахътетракситахъ сдъланъ проф. Васильевскимъ: Русско-Византійскіе отрывки. VII. Житіе Іоанна Готскаго. Журн. Мин. Нар. Просв. 1878, часть СХСУ, стр. 105 и см.

ученіемъ быль другой, и во время Ульфилы они были уже совершенно оторваны отъ главной массы своего племени). Они жили въ ближайшемъ общении и союзъ съ гуннскимъ племенемъ Утургуровъ, съ которыми выбств перешли на азіатскій берегь Боспора изъ восточной части Крыма, которую дотоль занимали 1). Готы разселились въ мъстности, ближайшей къ проливу, т. е. на нынёшнемъ Таманскомъ полуοστροβή (και οι Γότθοι ιδρύσονται μέν εν τη άντιπέρας ήπειρω παρ' αυτήν της εκβολης μάλιστα την άκτην, ίνα δη και τανύν ίδρυνται, p. 479. Β.). а Утургуры кочевали въ степяхъ по восточному побережью Азовскаго моря до теченія Дона, который составляль ихъ границу оть кочевій родственнаго имъ племени Кутургуровъ, съ которыми они нѣкогда жили въ единствъ въ приазовскихъ степяхъ. Когда Юстиніанъ утвердиль христіанство въ странѣ Авазговъ, построиль имъ храмъ во имя Богородицы (въ Пицундѣ) и далъ имъ священниковъ и епископа, то Готы-тетракситы, узнавъ объ этомъ, обратились къ нему съ просыбой помочь имъ въ ихъ духовныхъ нуждахъ. Незадолго до того у нихъ умеръ ихъ епископъ. Отправивъ въ Константинополь посольство изъ четырехъ человъкъ, они просили Юстиніана прислать имъ новаго пастыря. Прибытіе этого посольства Прокопій пріурочиваеть къ 21 году правленія Юстиніана, т. е. отъ 1 августа 547 до 31 іюля 548 года нашей эры. Императоръ ласково принялъ посольство и отправиль епископа Готамъ. Проконій прибавляєть, что въ публичной аудіенцін Готы изложили только свою просьбу объ епископъ, но въ тайномъ свиданій дали весьма важныя сообщенія относительно тёхъ выгодъ, какихъ императорское правительство можетъ достигать, поселяя раздоръ въ средъ варварскихъ племенъ, занимающихъ тъ дальнія области. Въ дальнівйшемъ изложеніи Прокопій подробно разсказываеть, какъ однажды въ последующее время Юстиніанъ воспользовался враждою и завистью Утургуровъ къ ихъ соплеменникамъ Кутургурамъ, чтобы ослабить этихъ последнихъ и отомстить имъ за ихъ набыти въ предълы имперіи (В. G. IV, 18 и 19)2). Въ походъ

<sup>1)</sup> Изъ сообщеній Прокопія можно заключить, что возвращеніе Утургуровъ на азіатскій берегъ Боспора случилось во второй половинѣ V вѣка, т. е. было однимъ ихъ эпизодовъ обратнаго движенія Гунновъ на востокъ, такъ какъ съ первымъ ихъ появленіемъ на европейскомъ континентѣ онъ связываеть ту легенду объ оленѣ, показавшемъ бродъ, которую Іорданъ (Get. XXV, 5) пріурочиваетъ къ первому появленію въ Европѣ Гунновъ. Къ Гуннамъ вообще (поминая при этомъ и Утургуровъ, Ойтріторог), примъняетъ эту легенду и Агаеія, V, 11.

<sup>2)</sup> Муральтъ, въ своемъ Essai de chronographie Byzantine, помъщаетъ заключеміе переми ліп между Лонгобардами и Гепидами, слъдствіемъ чего быль призывъ г

Утургуровъ за Донъ принимали участіе и Готы въ количествѣ двухъ тысячъ человѣкъ. Отсюда можно заключить, что Готы-тетракситы были малочисленнѣе своихъ соплеменниковъ, Готовъ таврическихъ, такъ какъ эти послѣдніе выставляли три тысячи воиновъ (Proc., De aed. III, 7, p. 262. B.).

Пребываніе готскаго посольства въ Константинопол'є Прокопій относить къ 21 году правленія Юстиніана, т. е. 547—548 годь. Съ 1 сентября 547 года начинается 11-ый индикть. Такъ какъ императоръ, повидимому, немедленно исполниль просьбу готовъ насчеть назначенія имъ епископа, то въ нашей надписи и можно вид'єть свид'єтельство объ одномъ изъ первыхъ д'єзній вновь прибывшаго духовнаго главы готской церкви. Быть можетъ, ея тексть относится къ переустройству или обновленію церкви.

Въ связи съ этой датировкой надписи возникаетъ само собою возраженіе противъ дополненія ея текста въ 3-ей строкѣ, какъ то предлагаетъ уважаемый издатель. Недостающую часть строки онъ дополняетъ указаніемъ на консульство императора: [ἐφ' ὑπατία]ς. Какъ извъстно, въ царствованіе Юстиніана пѣсколько разъ выходили задержки въ правильной смѣнѣ консулатовъ, и послѣ консульства Василія исконный римскій способъ обозначенія годовъ двумя именами прекратился. Самъ Юстиніанъ былъ пять разъ консуломъ, а именно въ годы: 521, 524, 528, 533 и 534 (см. Chronicon Paschale). Въ годъ, къ которому г. Латышевъ пріурочиваетъ новую надпись, Юстиніанъ быль консуломъ въ четвертый разъ. Если бы его консульство было указано на надписи, то не могло бы не стоять при этомъ и обозначенія числа его консульства, т. е. τὸ δ', или τὸ τέταρτον, какъ и значится

следними Кутургуровъ и вторженіе ихъ въ предёлы имперіи, — подъ 550 годомъ (стр. 197), набъть Кутургуровъ за Дунай — подъ 551 годомъ (стр. 198), а походъ Утургуровъ въ страну Кутургуровъ—подъ 553 годомъ (стр. 204). Первыя двъ даты имъютъ для своего опредёленія синхронизмы съ событіями готскихъ войнъ Юстиніана въ Италіи (Ргос. В. G. III, 34, 35; IV, 18); что же до третьей даты, то она установлена произвольно и, какъ намъ представляется, самое событіе отодвинуто слашкомъ далеко отъ того, съ которымъ оно связано. Если Юстиніанъ вторженіемъ Сандила, какъ называетъ Прокопій вождя Утургуровъ, хотьлъ достигнуть того, чтобы Хиніалъ, вождь Кутургуровъ, отступилъ изъ предёловъ имперіи, то эти оба событія не могли отстоять такъ далеко другъ отъ друга, и самый поздній срокъ для последняго будтъ 552 годъ. — Агаоія и Менандръ разсказывають о другомъ, повидимому, позднёйшемъ, походё того же вождя Утургуровъ (котораго они называють Сандильхомъ) въ страну Кутургуровъ, который вызваль Юстиніанъ, чтобы сдёлать диверсію противъ вторженія Завергана (ZzЗгрус́и). Agath. V, 24; Menan. frg. 3 (Müller, F. H. G. IV, р. 202).

то на надписи изъ Смирны, С. І. Gr. п. 9276 (которую цитируетъ г. Латышевъ въ примѣчаніи 4 на стр. 658). Такъ какъ для цифры нѣтъ, повидимому, мѣста, то и предположеніе, что передъ именемъ императора было указаніе на его консульство, теряетъ свою вѣроятность, какъ ни хорошо подходитъ предлагаемое дополненіе по числу буквъ. Нѣтъ надобности и поминать, что если принять нашу датировку надписи, т. е. отнести ее къ 548 году, то о консульствѣ въ ея текстѣ не можетъ быть и рѣчи. Нельзя ли предположить, что въ недостающей части 3-ей строки предъ именемъ императора стояло указаніе на его царствованіе, напр. прич. [βασιλεύοντο]ς¹), или же какое либо выраженіе, указывающее на щедроту, милость или заботу императора, (напр. ἐх προνοία]ς²), чему бы вполнѣ соотвѣтствовало стоящее въ 6-ой строкѣ слово σπουδῆ, указывающее на непосредственное исполненіе названнымъ ниже лицомъ милостивой воли императора.

Что касается остальных дополненій въ тексть надписи, то два изъ нихъ предложены почтеннымъ издателемъ не съ полной увъренностью, а именно: въ 8-й стр. [хо́илто] с и въ 11-й — [έργο]λάβου. Оба эти дополненія онъ снабдиль знакомъ вопроса. Мы съ своей стороны не имбемъ предложить ничего другаго. Но по поводу перваго слова, которое является здёсь по контексту титуломъ лица, имёющаго непосредственное отношение въ городу, гдф красовалась нфкогда на какомъ то сооружении эта надпись, позволимъ себъ выразить сомнёние относительно того, будто здёсь можеть разумёться императорскій комить, какъ допускаеть то въ видѣ альтернативы г. Латышевъ (стр. 659). Посылка комита босфорскаго пролива (х. ты отечых) Іоанна при Юстиніань на Боспорь посль гибели Грода ничего въ данномъ случав не доказываетъ. То была чрезвычайная мёра вызванная экстренными обстоятельствами, и само собою разумъется, что пребывание на Боспоръ такого важнаго въ чиновной іерархін лица не могло повести за собою умаленіе его титула. Вы-

<sup>1)</sup> Ср. С. І. Ст. п. 8646: βασιλεύοντος 'Ιουστινιανοῦ τῷ ια' ἔτει... предлагаемое нами дополненіе въ 11 буквъ не превышаеть возможности. Недостающая часть камня была одинаковой ширины съ той, которая сохранилась, а на этой послёдней есть строка въ 12 буквъ, 8 м 9-ая, и даже 11—послёдняя. По фотографіи, которую намълюбевно сообщилъ г. Думбергъ, видно, что имя императора было высёчено большими буквами, чёмъ остальныя слова и С, заканчивающая предшествующее слово, значительно меньше далёе слёдующихъ.

<sup>2)</sup> По аналогів со стилемъ датинскихъ надписей того же времени, см. Wilmanns, Exempla inscr. lat. nn. 1096, 1097.

Утургуровъ за Донъ принимали участіе и Готы въ количествѣ двухъ тысячъ человѣкъ. Отсюда можно заключить, что Готы-тетракситы были малочисленнѣе своихъ соплеменниковъ, Готовъ таврическихъ, такъ какъ эти послѣдніе выставляли три тысячи воиновъ (Proc., De aed. III, 7, p. 262. В.).

Пребываніе готскаго посольства въ Константинополѣ Прокопій относить къ 21 году правленія Юстиніана, т. е. 547—548 годъ. Съ 1 сентября 547 года начинается 11-ый индиктъ. Такъ какъ императоръ, повидимому, немедленно исполнилъ просьбу готовъ насчетъ назначенія имъ епископа, то въ нашей надписи и можно видѣть свидѣтельство объ одномъ изъ первыхъ дѣяній вновь прибывшаго духовнаго главы готской церкви. Быть можетъ, ея текстъ относится къ переустройству или обновленію церкви.

Въ связи съ этой датировкой надписи возникаетъ само собою возраженіе противъ дополненія ея текста въ 3-ей строкѣ, какъ то предлагаетъ уважаемый издатель. Недостающую часть строки онъ дополняетъ указаніемъ на консульство императора: [ἐφ' ὑπατία]ς. Какъ извѣстно, въ царствованіе Юстиніана нѣсколько разъ выходили задержки въ правильной смѣнѣ консулатовъ, и послѣ консульства Василія исконный римскій способъ обозначенія годовъ двумя именами прекратился. Самъ Юстиніанъ быль пять разъ консуломъ, а именно въ годы: 521, 524, 528, 533 и 534 (см. Chronicon Paschale). Въ годъ, къ которому г. Латышевъ пріурочиваеть новую надпись, Юстиніанъ быль консуломъ въ четвертый разъ. Если бы его консульство было указано на надписи, то не могло бы не стоять при этомъ и обозначенія числа его консульства, т. е. τὸ δ΄, или τὸ τέταρτον, какъ и значится

слѣдними Кутургуровъ и вторженіе ихъ въ предѣлы имперіи, — подъ 550 годомъ (стр. 197), набѣгъ Кутургуровъ за Дунай — подъ 551 годомъ (стр. 198), а походъ Утургуровъ въ страну Кутургуровъ—подъ 558 годомъ (стр. 204). Первыя двѣ даты имѣютъ для своего опредѣленія синхронизмы съ событіями готскихъ войнъ Юстиніана въ Италіи (Ргос. В. G. III, 84, 35; IV, 18); что же до третьей даты, то она установлена произвольно и, какъ намъ представляется, самое событіе отодвинуто слишкомъ далеко отъ того, съ которымъ оно связано. Если Юстиніанъ вторженіемъ Сандила, какъ называетъ Прокопій вождя Утургуровъ, хотѣлъ достигнуть того, чтобы Хиніалъ, вождь Кутургуровъ, отступилъ изъ предѣловъ имперіи, то эти оба событія не могли отстоять такъ далеко другъ отъ друга, и самый поздній срокъ для послѣдняго будетъ 552 годъ. — Агаеія и Менандръ разсказываютъ о другомъ, повидимому, позднѣйшемъ, походѣ того же вождя Утургуровъ (котораго они называютъ Сандильхомъ) въ страну Кутургуровъ, который вызвалъ Юстиніанъ, чтобы сдѣлать диверсію противъ вторженія Завергана (Zхβιργάν). Agath. V, 24; Мепап. frg. 3 (Müller, F. H. G. IV, р. 202).

то на надписи изъ Смирны, С. І. Gr. п. 9276 (которую цитируетъ г. Латышевъ въ примѣчаніи 4 на стр. 658). Такъ какъ для цифры нѣтъ, повидимому, мѣста, то и предположеніе, что передъ именемъ императора было указаніе на его консульство, теряетъ свою вѣроятность, какъ ни хорошо подходитъ предлагаемое дополненіе по числу буквъ. Нѣтъ надобности и поминать, что если принять нашу датировку надписи, т. е. отнести ее къ 548 году, то о консульствѣ въ ея текстѣ не можетъ быть и рѣчи. Нельзя ли предположить, что въ недостающей части 3-ей строки предъ именемъ императора стояло указаніе на его царствованіе, напр. прич. [βασιλεύοντο]ς¹), или же какое либо выраженіе, указывающее на щедроту, милость или заботу императора, (напр. ἐх προνοία]ς²), чему бы вполнѣ соотвѣтствовало стоящее въ 6-ой строкѣ слово  $\sigma \pi o \nu \delta \eta$ , указывающее на непосредственное исполненіе названнымъ ниже лицомъ милостивой воли императора.

Что касается остальных в дополненій въ тексть надписи, то два изъ нихъ предложены почтеннымъ издателемъ не съ полной увъренностью, а именно: въ 8-й стр. [хо́дητο]ς и въ 11-й — [έργο]λάβου. Оба эти дополненія онъ снабдиль знакомъ вопроса. Мы съ своей стороны не имбемъ предложить ничего другаго. Но по поводу перваго слова, которое является здёсь по контексту титуломъ лица, имёющаго непосредственное отношение къ городу, гдв красовалась нвкогда на какомъ то сооружении эта надпись, позволимъ себъ выразить сомивніе относительно того, будто здісь можеть разуміться шиператорскій комить, какъ допускаеть то въ видѣ альтернативы г. Латышевъ (стр. 659). Посылка комита босфорскаго пролива (х. των στενών) Іоанна при Юстиніант на Боспоръ послі гибели Грода ничего въ данномъ случат не доказываетъ. То была чрезвычайная міра вызванная экстренными обстоятельствами, и само собою разумъется, что пребываніе на Боспоръ такого важнаго въ чиповной іерархін лица не могло повести за собою умаленіе его титула. Вы-

<sup>1)</sup> Ср. С. І. Gr. п. 8646: βασιλεύοντος 'Ιουστινιανου τῷ ια' ἔτει... предлагаемое нами дополненіе въ 11 буквъ не превышаеть возможности. Недостающая часть камня была одинаковой ширины съ той, которая сохранилась, а на этой послёдней есть строка въ 12 буквъ, 8 и 9-ая, и даже 11—послёдняя. По фотографіи, которую намъ любезно сообщилъ г. Думбергъ, видно, что имя императора было высёчено большими буквами, чёмъ остальныя слова и С, заканчивающая предшествующее слово, значительно меньше далёе слёдующихъ.

<sup>2)</sup> По аналогія со стилемъ латинскихъ надписей того же времени, см. Wilmauns, Exempla inscr. lat. nn. 1096, 1097.

сокій сановникъ не могъ обратиться въ комита ничтожнаго захолустнаго города. Самый эпитеть, прибавленный къ титулу лица, помянутаго въ нашей надписи, дартротатос въ стр. 7-й, стоить въ противоречін съ обычной титулатурой комитовъ, какъ отличаеть это и самъ г. Латышевъ (прим. 2 на стр. 659). Если и можно принять здёсь дополненіе хошис, то единственную аналогію можеть дать лишь надпись царя Диптуна (Inscr. Reg. Bosp. n. 491), въ которой помянуть, по видимому, также комить съ варварскимъ именемъ 'Оπαδίνος. Нашъ извъстный спеціалисть по исторіи церкви, проф. Болотовъ, съ которымъ мы имъли случай сноситься по поводу некоторыхъ вопросовъ, вызываемыхъ этой надписью, высказалъ предположение, не слъдуеть ли здысь дополнить иначе, а именно: [той простейочто]с, что мы, съ любезнаго разръшенія г. Болотова, представляемъ на компетентное сужденіе почтеннаго издателя і). Какь изв'єстно, титуль этоть существоваль въ Крыму въ боле позднія времена<sup>2</sup>) и удержался въ періодъ генуэзскаго господства въ формѣ propto 3).

Тому же г. Болотову принадлежить и другая догадка, которая представляется намъ въ высшей степени в роятной. Въ стр. 9-й читается имя Ανγουλα. Г. Латышевъ дополняеть его, ссылаясь на Опомаятісоп Де-Вита, слогомъ του и читается 'Ανγουλάτου. Но благодаря этому, является затрудненіе въ дополненіи почетнаго эпитета къ чину τριβοῦνος, стоящему въ 10-й стр. Обычный эпитеть этого званія, какъ отмѣчаеть это и г. Латышевъ, есть λαμπρότατος; но такъ какъ для этого слова не хватаеть мѣста, то почтенный издатель затрудняется найти подходящее болѣе короткое слово Г. Болотовъ предлагаеть читать такъ: 'Ανγουλᾶ [τοῦ λαμπρο]τάτου τριβού[νου]. Если имя 'Ανγουλᾶς и не засвидѣтельствовано въ этой формѣ, то аналогичныхъ варварскихъ именъ слишкомъ много у византійскихъ писателей и на надписяхъ, чтобы не считать вѣроятнымъ существованіе и этого.

Чтобы закончить нашу замѣтку, возвращаемся еще къ вопросу о городѣ, территоріи котораго слѣдуетъ пріурочить нашъ памятникъ. Высказываясь за Фанагорію, мы имѣли въ виду, кромѣ археологическихъ основаній, свидѣтельство церковныхъ источниковъ о суще-

<sup>1)</sup> Въ надписи царя Диптуна онъ самъ такъ именно дополнилъ сохранившійся слогъ πρω—въ 7-й строкъ.

<sup>2)</sup> Const. Porph., De adm. imp. c. 42.

<sup>3)</sup> Договоръ консула Gis. del Bosco съ татарскимъ владътелемъ Солгата въ 1381 году. См. Брунъ, Черноморье, II, стр. 228.

ствованіи епископской каоедры въ этомъ именно городъ. Епископъ фанагорійскій Іоаннъ участвоваль въ цареградскомъ соборь 518 года 1). Проф. Васильевскій, въ своемъ предисловіи къ переводу житія Іоанна Готскаго, высказаль съ полной уверенностью мысль, что Готы-тетракситы въ 548 году хлопотали о замѣщеніи этой именно канедры прибавиль замечаніе, что эта канедра продолжала «впоследствій свое существованіе подъ именемъ Тмутараканской (των Ματάργων). то есть, что то же, Тетракситской» 2). — Это предположение чрезвычайно заманчиво, и у Прокопія есть одно сообщеніе, которое могло бы навести на мысль, что перенесение епископской резиденціп случилось именно въ половинъ VI въка, и тогда нашу надпись пришлось бы пріурочить къ территоріи города Метархи или Таматархи, будущей Тмутаракани. Разумбемъ свидетельство о полномъ разрушении Фанагорін около этого времени в). Но такъ какъ въ цервые годы VIII въка Фанагорія существуєть и здісь именно поселень быль изгнанный изъ Константинополя имп. Юстиніанъ II послі брака съ сестрой хазарскаго хагана Өеодорой, то очевидно, что Фанагорія подверглась во время Юстиніана I не разрушенію, а лишь разоренію, оть котораго и оправилась впоследствін. Что же касается до начала Таматархи, то оно остается и досель темнымъ и для прояспенія этого мрака остается одна надежда, что солдаты Суворова уничтожили не вст камни съ надписями, которые оставило намъ въ наследіе проживавшее тамъ некогда населеніе, и богатая въ археологическомъ отношеніи почва тахъ месть хранить въ себе еще много ценныхъ намятниковъ.

По вопросу о судьбѣ епископской каоедры въ тѣхъ предѣлахъ существующіе литературные памятники позволяють лишь констатировать полное отсутствіе извѣстій о фанагорійской епископіи послѣ 518 года. Ни въ одномъ изъ многочисленныхъ списковъ епархій Константинопольскаго престола (Notitiae episcopatuum) нѣтъ упоминанія

<sup>1)</sup> Ошибочную датировку этого собора, а именно пріуроченіе его къ 519 году, которая принята у Ле-Кіена, Oriens Christianus, I, р. 1328, повторили и мы въ изслітдованіи о Керченской христіанской катакомбі 491 года (Матерьялы изд. Имп. Арх. Ком., вып. 6, стр. 28). За указаніе на эту погрішность приносимъ благодариость В. В. Болотову.

<sup>2)</sup> o. c., crp. 115.

<sup>3)</sup> Ргос. В. G. IV, 5 р. 480. В. καὶ ἄλλα δὲ πολίσματα δύο ἀγχοῦ Νερσώνος, Κηποί τε καὶ Φανάγουρις καλούμενα, 'Ρωμαίων κατήκοα ἐκ παλαιοῦ τε καὶ ἐς ἐμὲ ἦν. ἄπερ οὐ πολλῷ ἔμπροσθεν βαρβάρων τῶν πλησιοχώρων ἐλθόντες τινὲς ἐς ἔθαφος καθεῖλον. — Опивава Прокопія насчеть банзости этихъ городовъ къ Херсону не имѣетъ, конечно, никакого значенія и не ослабляєть важности этого свѣдѣнія.

имени Фанагоріи. Въ одномъ изъ болье раннихъ, notitia Basilii, который пріурочивается ученымъ издателемъ къ началу VII вѣка 1), названы три каоедры на съверномъ побережьи Чернаго моря: Херсонъ, Воспоръ и Никопсія, совершенно также какъ значится это у болье ранняго Епифанія 3). Не лишено интереса отмытить, что въ Not. Basilii боспорская епархія обозначена такъ: ἐπαργία τῆς αὐτῆς (т. е. Ζιχγίας) ὁ Βοσπόρων (ν. 66). Не будеть ли справедливо предположить, что множ. ч. указываеть на соединение обоихъ береговъ и двухъ нъкогда (какъ было напр. въ 518 году) епархій въ одну? Что же касается до епархіи Матархійской, то этоть вопрось остается пока въ полной неясности и раньше XI въка врядъ ли возможно предполагать ея существованіе в). Такимъ образомъ, если наша надпись можеть быть приведена въ связь съ назначениемъ епископа готамътетракситамъ, то ее следуеть пріурочить къ территоріи города Фанагоріи, существованіе котораго въ ту пору является весьма в'вроятнымъ, не смотря на свидътельство Прокопія.

<sup>1)</sup> Georgii Cyprii Descriptio orbis Romani, ed. Gelzer.—О хронологіи памятника, см. р. XVI.

<sup>2)</sup> Const. Porphyr., De caer. II, c. 54, p. 794. B.—O хронологін см. Krumbacher, Gesch. der byz. Lit., стр. 161.

<sup>3)</sup> Каеедра эта помянута въ одной notitia, относимой къ XI въку, см. Вуг. Zeitsch., р. 255 v. 124 (τὰ Μέτραχα), ср. ib. II, стр. 65.— Утвержденіе преосв. Макарія— Ист. христ. въ Росс., 67 изд., 1868, стр. 80,—что о ней упоминается въ ІХ въкъ, есть по видимому недоразумъніе. — По замъчанію проф. Болотова, не заслуживаеть особеннаго довърія и самое свидътельство названной выше notitia.

Ю. Кулаковскій.

## ОТДЪЛЪ II.

## 1. KPUTURA.

Robert Crampe, Philopatris. Ein heidnisches Konventikel des siebenten Jahrhunderts zu Constantinopel. Halle, Max Niemeyer. 1894. 62 crp.

Псевдо-Лукіановскій діалогь «Филопатрись», им'вющій уже обширную дитературу, продолжаеть привлекать къ себъ вниманіе ученыхъ, и такимъ образомъ число гипотезъ о его происхожденіи и цёли все умножается. Геснеръ, впервые поколебавшій старинное мивніе объ авторств'в Лукіана Самосатскаго, отнесъ діалогъ къ царствованію имп. Юліана, къ 363 году. Въ нашемъ столетіи взглядъ Геснера защищали—Чирнеръ. Неандеръ и Келльнеръ. Отрицательная сторона Геснеровой гипотезы оказалась имъющею весьма солидныя научныя основанія, и потому одинокая попытка Келле возвратиться къ старинному мижнію прошла совершенно безслвиной. Но положительная ея часть далеко не имвла такого успвха въ наукъ, Эгеманнъ нашелъ болъе удобнымъ пріурочить «Филопатрись» къ парствованію Валента (364—378 гг.). Это мивніе, впрочемъ, до настоящаго времени тоже пока остается совершенно одинокимъ. Гораздо большій успыхь имыло воззрыніе извыстнаго историка Нибура, который, опираясь на основанія, представленныя филологомъ Газе, считаетъ діалогъ продуктомъ позднъйшей византійской письменности и относить его къ царствованію имп. Никифора Фоки (963—969 гг.). Взглядъ Нибура вполнъ принять Гфреромъ. Въ существенныхъ чертахъ его разделяютъ — Вессигъ, Крумбахеръ и Анингеръ, — только они вместо Никифора берутъ Іоанна Цимискія (969—976 гг.). Но считаться окончательно решеннымъ вопросъ о «Филопатрисъ» всетаки не могъ. Это и побудило автора книги, заглавіе которой мы выписали выше, пересмотр'ять его заново.

Работа Крампе отличается большими достоинствами. Въ числъ этихъ достоинствъ должны быть прежде всего названы: обстоятельность изслъдованія, выразившаяся въ томъ, что авторъ не оставляетъ въ діалогъ почти ни одной даже самой мелкой подробности, не освътивши и не ис

ковавши ея съ точки зрѣнія своей теоріи; — объективность, заставляющая его съ самой похвальной добросовѣстностью отмѣчать не только то, что говорить въ его пользу, но и то, что не мирится съ его теоріей; — обиліе историческихъ справокъ и параллелей, сообщающее книгѣ, не смотря на ея малый объемъ, характеръ весьма большой научности, и т. п. Вообще, по нашему мнѣнію, изслѣдованіе это пройти незамѣченнымъ не должно. Хотя-бы, въ концѣ концовъ, взглядъ Крампе и оказался невѣрнымъ, его теорія, во всякомъ случаѣ, является серьезнымъ и заслуживающимъ полнаго вниманія вызовомъ, обращеннымъ къ византинистамъ, — указать наконецъ «Филопатрису» надлежащее мѣсто среди историческихъ памятниковъ древности. Цѣлью настоящей замѣтки является — опредѣлить научное значеніе изслѣдованія Крампе. Свое положительное мнѣніе о происхожденіи и цѣли діалога мы надѣемся раскрыть въ другомъ мѣстѣ.

Крампе утверждаетъ, что целью «Филопатриса» было — «возбудить императора Ираклія (610-641 гг.) противъ одного тайнаго языческаго общества его столицы» (S. 5), имъвшаго своей задачей возстановленіе язычества при помощи персовъ, которые вели въ это время войну съ Иракліемъ (SS. 33—35, 58). Къ установкі этой гипотезы онъ подходить чрезвычайно быстро, указывая весьма точные и не далеко отстоящие олинъ отъ другаго «terminus, a quo» и «terminus, ad quem» написанія нашего діалога. Для установки перваго ему служить упоминаніе однимъ изъ дъйствующихъ лицъ діалога (Тріефонтомъ) объ избіеніи дъвицъ на 0. Κρητή: «οίδα δὲ μυρίας (T.-e. παρθένους) διαμελεϊστὶ τμηθείσας νήσω εν άμφιρύτη, Κρήτην δέ τέ μιν καλέουσιν» (cap. 9). Эτο избіеніе, — онъ полагаеть, случилось во время нападенія славянъ на Критъ, записаннаго у сирскаго пресвитера Оомы подъ 623 годомъ (Anecdota syriaca, ed. Land, I, 115), но действительно случившагося, по мненію Крампе, въ 621 г. (S. 38 ff.). Что же касается до «terminus, ad quem», то онъ опредвляется изъ словъ другаго действующаго лица (Клеолая), появляющагося лишь въ конце діалога: «Πέπτωχεν όφρυς η πάλαι βοωμένη Περσών και Σούσα κλεινόν άστυ» (сар. 29). Разъ рѣчь идеть о войнъ съ персами, то очевидно, что сатира должна быть написана еще до паденія персидскаго царства, которое, какъ извъстно, случнлось въ 642 г. Такимъ образомъ, получается промежутокъ времени всего около 20 летъ, и на это время падаетъ только одно царствованіе, — именно Ираклія (S. 31). Такой результатъ нельзя не признать более чемъ благопріятнымъ для дальнейшаго пониманія и истолкованія сатиры во всёхъ подробностяхъ ея содержанія. Если только признать этоть результать прочно установленнымь, то суждение о тенденцін діалога, о смыслъ тъхъ или иныхъ его историческихъ указаній и т. п. — становится весьма легкимъ, потому что для этого требуется только более или менее обстоятельное знакомство съ характеромъ и стремленіями ими. Ираклія и съ событіями его царствованія. Въ самомъ дъль, разъ сатира написана въ угоду императору (что со всею ясностью

видно изъ заключительной части діалога), — а Ираклій быль царемъ благочестивымъ и горячо приверженнымъ къ интересамъ православія и іерархіи, -- то очевидно, что авторомъ ея могъ быть только православный, а направлялась она противъ еретиковъ или язычниковъ. Крампе дъйствительно такъ именно и думаетъ, -- автора считаетъ православнымъ (SS. 12-21), а осмънваемыхъ язычниками (SS. 23-30). Далъе онъ находить, что высказываемое въ 29 гл. желаніе, чтобы Египетъ быль покорень («ιδωσι τὰ τέχνα... Αίγυπτον δουλουμένην») потеряло бы всякій смысль посль 628 г.; а то обстоятельство, что сатирикъ желаеть возбудить императора противъ осмвиваемыхъ имъ лицъ, указываетъ на время, когда Ираклій быль или въ Константинополів, или же въ его ближайшихъ окрестностяхъ (S. 36). Временемъ, удовлетворяющимъ обонмъ этниъ условіямъ, можеть, по его мивнію, быть только зима съ 622 на 623 г. (ibid.). Такъ опредъляеть авторъ въ I гл. историческую ситуацію и тенденцію сатиры. II гл. представляеть уже характеристику, — на основаніи Филопатриса въ сопоставленіи съ другими историческими пзвъстіями, — того языческаго общества, существованіе котораго предполагается самыми условіями появленія этой сатиры (SS. 48-62).

Таково существенное содержаніе изслідованія Крампе. Легко видіть, что его научная цінность зависить оть двухь условій: во первыхь, оть того, насколько вірно намічены хронологическіе пункты, между которыми слідуеть поміщать написаніе «Филопатриса», и во-вторыхь, — оть того, насколько подходить его дійствительная тенденція къ такой исторической обстановкі.

а) Что касается до «terminus, ad quem», то установка его является въ гипотезъ Крампе самымъ прочнымъ положеніемъ. Персія пала въ 642 г. подъ ударами сарацинъ, и съ тъхъ поръ персы совершенно перестають фигурировать въ византійской исторіи, какъ политическій противникъ имперіи. Въ этомъ отношеніи гипотеза Крампе имветъ явное преимущество предъ Газе-Нибуровой гипотезой, которая, чтобы справиться съ этимъ упоминаніемъ о персахъ, безъ достаточныхъ основаній предлагасть разумёть подъ ними сарацинъ. Употребленіе слова персы для обозначенія изв'ястной части мусульманъ становится обычнымъ со времени преобладанія турокъ-сельджуковъ и встрівчается у византійскихъ писателей XI (Пселла) и XII-го въка, но для X-го въка ны не находимъ такихъ примъровъ. Иначе обстоитъ дъло съ «terminus, а quo». Мы должны сказать, что простаго извъстія пресвитера Оомы о нападеніи славянъ на Критъ отнюдь не достаточно, чтобы утверждать, что въ этотъ именно разъ избито 10,000 девицъ. Мало-ли могло быть и действительно было войнъ на Крите?

Но мало того, что нёть достаточно вёских положительных основаній, чтобы считать это нападеніе славянь на Крить за «terminus, a quo» Филопатриса; — хронологическая дата самаго этого событія еще настолько шатка, что можеть быть перестановлена совсёмь не въ интересахь тео-

рін Крампе. Относя сатиру къ царствованію Ираклія, онъ находить, что она могла быть написана не поздеве зимы съ 622 на 623 годъ. Но чтобы по отношенію къ этой дать избіеніе дъвиць было раннъйшимъ событіемъ, онъ утверждаетъ, что записанное пресвитеромъ Оомою нападеніе славянъ на Критъ случилось не въ 623 г. (какъ у Оомы), а въ 621 г. Но основанія для этого намъ далеко не кажутся достаточными. Подъ 623 г. у Оомы упоминаются следующія событія: нападеніе славянъ на Крить и другіе острова, занятіе Родоса персами и походъ Ираклія. Ошибку здёсь дёйствительно есть основанія предполагать, — только совсемъ не въ той дате, въ какой хочетъ Крампе. У Оомы перечень этихъ событій данъ въ такомъ порядкѣ: 1) anno 934... (annus Seleucid. 934 == = A. D. 623); 2) anno 934... и 3) eodem anno... Следовало бы ожидать. что онъ и при второмъ годъ скажетъ «eodem anno». Если же онъ ставить здёсь число, то оно собственно должно бы отличаться отъ того числа, какимъ помъченъ первый годъ. Отсюда естественно принять, что при второмъ год $^{*}$  вм $^{*}$ сто 934 = 623 должно быть написано 935 = 624, или же — при первомъ 933 = 622, а можетъ быть даже и раннвищий годъ, напр. 621, какъ у Крампе (Vgl. Gerland, Die pers. Feldzüge d. Kaisers Herakleios, въ Byzant. Zeitschr., 1894, В. III, Н. 2, SS. 335 — 336). Но если мы примемъ поправку для перваго года, то 623 г., остающійся въ качеств' хронологической даты втораго Иракліева похода, будеть не въренъ (см. Gerland, ibid, 339). Ergo, поправку нужно сдъдать во второмъ годъ, а первый оставить безъ перемъны.

Но и помимо этого есть еще основанія признавать 623 г. в врною хронологической датой для нападенія славянь на Крить. Славяне Иракліева времени въ своихъ хищническихъ походахъ обыкновенно дъйствовали вмъстъ съ аварами (Theophanis Chronogr., ed. De Boor, р. 315, Georgii Pisidae, Bell. avar., vv. 409 sqq. 197 sqq.). Но въ 623 г. и было именно первое нападеніе аваровъ на имперію при Иракліть (Gerland, 336). Естественно предположить участниками этого нападенія и ихъ обычныхъ союзниковъ—славянъ. Характеръ же нападеній этихъ аварскихъ союзниковъ можно видть изъ одного мъста Георгія Пизиды въ его описаніи второго нападенія аваровъ на Византію (626 г.). Оказывается, что именно славяне дъйствовали на морть (Bell. avar., v.v. 409—412). Въ первое аварское нашествіе они могли не ограничиться грабежомъ византійскаго побережья, а напасть и на острова. Такимъ образомъ, сообщеніе пресвитера Өомы будетъ совершенпо справедливо.

Крампе въ пользу своего мивнія ссылается на одно місто изъ II пісни «Иракліады» того же Георгія Пизиды, ст. 75 и слід., гді говорится, что славяне, какъ волки, опустошали землю и море. Снося это місто съ ст. 101—107 той же пісни, гді говорится о томъ, что, усмиряя этихъ варваровъ, царь не забываль, что главный источникъ всіхъ золь всетаки есть Персія, Крампе заключаеть, что это случилось до перваго персидскаго похода Ираклія, т. е. до 622 г. (Статре, S. 40). Но это заклю-

ченіе совершенно не в'врно. Въ цитируемыхъ м'встахъ говорится о событіяхъ 626 года, предшествовавшихъ третьему походу.

- b) Для опредѣленія тенденціи сатиры, Крампе доказываеть два положенія: 1) что авторъ сатиры есть православный христіанинъ и расположенъ къ клиру; 2) что осм'виваемые въ ней суть язычники. Т'є и другія доказательства не отличаются уб'єдительностью.
- 1) Доказательства перваго положенія открываются утвержденіемъ, что изъ дъйствующихъ лицъ діалога выразителемъ мивній автора является христіанинъ Тріефонть (S. 13). Это утвержденіе, прежде всего, не върно, а затыть и ничего не доказываетъ. Оно не върно, потому что всь патріотическія ръчи произносятся другимъ дъйствующимъ лицомъ, Критіемъ, который и естъ собственно «Фιλόπατρις»; а Критій выведенъ язычникомъ или уже, во всякомъ случав, далеко не православнымъ христіаниномъ. Оно ничего не доказываетъ, потому что автора только тогда можно бы было счесть православнымъ, если бы выразитель его мивній былъ не просто христіаниномъ, а именно тоже православнымъ. Въ противномъ же случав, какъ сознается и самъ Крампе, сатира не могла бы соотвътствовать видамъ благочестиваго и православнаго государя Ираклія. А доказать, что Тріефонтъ мыслитъ православно, невозможно.

Главнымъ препятствіемъ считать автора сатиры православнымъ служать его насмёшки надъ церковнымъ догматомъ троичности (Критій называеть клятву тріединымъ Богомъ «ариометическою клятвой» и самую Троицу — такимъ же вздоромъ, какъ «пинагорейская четверица, восьмерица или тридцатерица», Philop. c. 12). Крампе въ рвчахъ объ этомъ догматъ не согласенъ признать насмъшки и ссылается при этомъ на то, что Тріефонть будто бы «строго отклоняеть насмѣшливое замѣчаніе объ ариометической клятвь» (S. 14). Но мы въ отвыть Трісфонта никакой «строгости» не видимъ. Напротивъ, слова его: «замолчи — здёсь идеть рвчь не о томъ, чтобы измврять следы блохъ... меня научилъ этому лысый длинноносый галилеянинъ, восходившій на третье небо» и пр. (Philop. с. 12) — самымъ яснымъ образомъ показываютъ, что автору въ сущности нравится острословіе Критія. А нівсколько ниже (сар. 13) встрвчаемъ насмешку надъ священнымъ бытописателемъ Монсеемъ, который вивсто собственнаго имени названъ просто «заикой» (βραδύγλωσσος). **Неужели все это** прилично православному автору? Относительно «длиннаго носа» у лысаго галилеянина самъ Крампе сознается, что этотъ посъ «сдваяся роковымъ для діалога; онъ привелъ толкователей къ мысли, что здёсь дается каррикатура какого либо христіанскаго пропов'ёдника» (8. 19). И по нашему мивнію, это — самое естественное предположеніе; возможно, что здёсь разумёется ап. Павелъ. Но Крампе полагаетъ, что авторъ имълъ въ виду опредъленную личность изъ современниковъ и желаль дать ен точное описаніе, - подобно тому, какъ Ксенофонть не видълъ ничего дурного въ сообщении о томъ, что Сократъ былъ кносъ. Не трудно видѣть, какъ неестественна эта догадка. То обстоятельство, что авторъ лысаго галилеянина называетъ «είς τρίτον οὐρανὸν ἀεροβατήσας», не оставляетъ никакого сомнѣнія въ насмѣшливомъ характерѣ упоминанія о немъ, потому что именемъ «ἀεροβατοῦντες» онъ называетъ также и осмѣиваемыхъ имъ «треклятыхъ софистовъ» (Philop., с. с. 9, 29). Что же касается насмѣшки надъ Моисеемъ, то Крампе ее просто обходитъ молчаніемъ. Противъ православности автора говоритъ и питаемое имъ особенное уваженіе къ «Невѣдомому Богу въ Авинахъ» (ὁ "Αγνωστος ἐν Ἀθήναις, — с. с. 29, 8).

Столь же неудачно доказываетъ Крампе и то, что авторъ не враждебенъ клиру. Въ «дурно одътомъ и остриженномъ человъкъ съ горъ», о которомъ упоминаетъ 21 гл. діалога, всъ изслъдователи видятъ монаха, и Крампе съ этимъ не споритъ (S. 21). Но связь его съ осмъиваемыми въ сатиръ лицами, — Харикеномъ, Хлевохармомъ и блъднолицыми визіонерами, — совершенно ясна.

2) Переходя къ доказательству той мысли, что осмъиваемые въ сатиръ блёднолицые визіонеры (сарр. 23—26) суть язычники, Крампе почти не считается съ тъмъ самымъ естественнымъ предположеніемъ, что это — монахи. Въ этомъ отношеніи онъ ограничивается однимъ замъчаніемъ: «Развъ только между ними были такіе, которые постились, бодрствовали по ночамъ и получали видънія?» (S. 23). Во всякомъ случать бдъніе, постъ и видънія — это самыя характерныя черты монашеской жизни, и заставляютъ прежде всего вспомнить о христіанскихъ монахахъ.

Чтобы отнести эти черты къ язычникамъ, Крампе старается доказать двё вещи: во-первыхъ, — что въ религіозной практике язычества действительно существовало нечто подобное, и во вторыхъ, что самые язычники существовали въ Византіп при Ираклів. Перваго рода доводы (S. 25), пожалуй, еще можно признать убедительными, хотя всетаки они не содержать никакихъ данныхъ, которыя принуждали бы признать подъ этими чертами скоре язычниковъ, чемъ монаховъ. Но доводы въ пользу существованія въ Византіи VII века язычниковъ въ такомъ числе и съ такими надеждами, какъ следовало бы предполагать по «Филопатрису» (SS. 28 ff.), далеко не отличаются убедительностью. Источникомъ для нихъ служатъ два сочиненія: 1) патріарха Софронія — О чудесахъ александрійскихъ святыхъ Кира и Іоанна и 2) Іоанна Мосха — Лугъ духовный.

Софроній разсказываеть о превращеніи одного ученаго александрійскаго врача, по имени Гезія, который крестился единственно по страху предъ императоромъ, продолжая оставаться тайнымъ язычникомъ, въ искренняго христіанина, вслідствіе исціленія его отъ болідзни свв. Киромъ и Іоанномъ, и — о ніжоемъ Агапії, серебряныхъ діль мастерів въ Александрій, который отличался ревностнымъ идолослуженіемъ и избієть смертной казни только благодаря подкупу судей (SS. 29—30). Мосхъ

разсказываеть объ одномъ александрійскомъ юношів, крестившемся только изъ страха смертной казни (ibid.). Этими примірами, по мнінію Крампе, достаточно доказывается существованіе приверженцевъ старой візры въ VII віжів (S. 31). Но если мы обратимъ вниманіе на то, что, во-первыхъ, этихъ приміровъ очень мало, — во-вторыхъ, всів они относятся къ Александріи, а не къ Константинополю, и — въ третьихъ, какъ видно паъ этихъ же самыхъ приміровъ, язычники въ то время должны были, подъ страхомъ смерти, скрывать свои религіозныя убіжденія, то мы безъ труда поймемъ, насколько смітою гипотезой будетъ допустить существованіе въ Константинополів VII віжа большаго числа язычниковъ, открыто собирающихся на улицахъ и мечтающихъ о государственномъ переворотів въ интересахъ своей религіи (Phil. с. 19 sq.).

Кром'в того, предположение Крампе, что «Филопатрисъ» направлялся противъ язычниковъ, сочувствовавшихъ персамъ, опровергается еще полнымъ молчаниемъ автора о персидскихъ симпатияхъ бледнолицыхъ визіонеровъ. Непонятнымъ также, съ точки зрения Крампе, является и то, зачёмъ въ діалог'в въ качеств'в патріота является язычникъ Критій: если бы авторъ желалъ очернить въ глазахъ императора язычниковъ, какъ плохихъ патріотовъ, то ему не следовало бы такъ дёлать.

Такимъ образомъ, основанія гипотезы Крампе мы должны признать не состаточными. Научно цінною является лишь его установка «terminus, ad quem» нашей сатпры. Заслуживають также вниманія его филологическія и археологическія толкованія на различныя міста діалога. Но мы здісь этихъ толкованій касаться не будемъ.

II. Тихомировъ.

Москва. 28 октября 1894 г.

Ив. Соколовъ, Состояние монашества въ Византийской церкви съ половины IX до начала XIII въка (842 1204). Опытъ церковно - историческаго изследования. Казань. 1894. 8°. 536 — XII стр.

Книга г. Соколова, хотя есть не болье, какъ нервый опытъ молодаго, только еще начинающаго автора, представляеть собою, однакожъ, одно изъ наиболье отрадныхъ явленій въ области русской церковной византологіи посльдняго времени. Это трудъ весьма цілный въ научномъ отношеніи, и притомъ «трудъ» въ собственномъ смысль этого слова, такъ какъ посвященъ предмету, изученіе котораго сопряжено со многими весьма важными трудностями, вытекающими, между прочимъ, изъ чрезвычайнаго обилія и разпообразія матеріала при крайней его разбросанности, отрывочности и неразработанности. Какъ много труда нужно было положить автору на разъпсканіе, подборъ и изученіе источниковъ это можно видіть изъ перечия ихъ, представленнаго имъ въ предисловіи къ насліддованію. Авторъ дівлить свои источники на шесть группъ, причемъ въ нівкоторыхъ изъ этихъ группъ насчитывается по нівскольку десятковъ памятниковъ и сочиненій, болье или менее объемистыхъ. Такъ, вт

первой группъ, куда отнесены источники чисто-историческаго характерахроники, л'ятописи, исторіи, записки и т. п., пом'ячено 40 N.N., во второй, состоящей изъ житій и біографій святыхъ и подвижниковъ-63 М.М., въ третьей — письма, слова, рѣчи, похвалы — 13 M.M., въ четвертой — хрисовулы, сигилліоны, грамоты патріарховъ и проч —22 ММ, въ пятой—паломники — 8 N.M. въ *шестой* — каталоги библіотекъ и надписи — 6 N.M. нтого 172 N.N. Можно себ'в представить, сколько труда долженъ былъ потратить авторъ на подборъ и изучение столь многочисленныхъ источниковъ, особенно если принять во вниманіе, что очень многіе изъ нихъ помѣщены въ весьма рѣдкихъ и малодоступныхъ изданіяхъ, а нѣкоторые и вовсе еще не изданы и содержатся въ рукописяхъ. Следовательно, автору приходилось пользоваться не только печатнымъ матеріаломъ, но и рукописнымъ, а пользование рукописями всегда сопряжено съ нъкоторыми особыми трудностями и неудобствами. Къ счастію, кругъ рукописныхъ источниковъ у него былъ не общиренъ; онъ указываетъ только на три рукописи, которыми онъ пользовался: 1) Петровъ Синаксарь, изъ Порфирьевскаго собранія Императорской Публичной библіотеки, по которому онъ изучалъ житія Фонтина Калабрійско- Осссалоникійскаго и Луки Столиника младшаго, 2) рукописный греческій прологъ Московской Синодальной библіотеки, № 369, гдѣ онъ нашелъ житіе Лазаря Галисійскаго и 3) уставъ патріарха Ајексвя — славянская рукопись той же Московской Синодальной библіотеки № 330. Къ числу обстоятельствъ неблагопріятныхъ для автора, нужно отнести также и скудость пособій и вообще почти полное отсутствіе предпіественниковъ по изслідованію избраннаго имъ предмета. Кромъ сочиненій преосвященнаго Порфирія Успенскаго, который занимался, впрочемъ, почти исключительно Аоонскимъ монашествомъ, ему большую помощь могло оказать только сочиненіе профессора Скабалановича: «Византійская церковь и государство въ XI въкъ (Спб. 1884), но оно обнимаетъ собою періодъ времени только въ 56 летъ (1025-1081), незначительный сравнительно съ темъ періодомъ, въ предъдахъ котораго вращается нашъ авторъ: 842-1204 г. Тъмъ не менъе сочинение это должно было оказать, и дъйствительно оказало, ему существенную пользу. Онъ нашель здёсь массу фактическихъ данныхъ съ указаніемъ на источники и съ прекрасною распланировкою. Планъ сочиненія г. Соколова весьма сходенъ съ тімь, какой принять проф. Скабалановичемъ въ главъ о монашествъ, и составленъ очевидно подъ вліяніемъ этого последняго.

Планъ сочиненія г. Соколова весьма простъ и естественъ. Все изслівдованіе дівлится на двів части. Въ первой авторъ даетъ намъ внівшнюю исторію византійскаго монашества или изслівдованіе внівшняго состоянія его съ половины ІХ в. до конца XIII (842—1204); во второй — изслівдованіе внутренняго состоянія византійскаго монашества за тотъ же періодъ. Почему авторъ избираетъ для изслівдованія этотъ именно періодъ, а не другой, напримівръ, боліве ранній, который не меніве нуждается въ

серьезномъ изследование — этого онъ намъ не объясняетъ, начиная прямо ex abrupto съ указанія на событіе 19февраля 842 г. какъ на грань, отжъчающую переворотъ въ судьбахъ византійскаго монашества, и затемъ объясняеть причины, почему монашество въ Византійской имперіи съ этого времени получило особенно широкое развитие и достигло небывадаго процевтанія. Причины этого явленія авторъ указываеть: 1) въ особомъ складъ религіозныхъ воззрѣній средневѣковыхъ византійневъ. 2) въ соціальномъ складъ средневъковаго византійскаго общества и 3) въ политическомъ стров средневвковаго византійскаго государства. Эти разсужденія о причинахъ процейтанія среднев коваго византійскаго монашества составляють предметь его «вступленія» или введенія къ изследованію; всё они очень основательны, но намъ кажется, что встимаение это или введение болье бы отвычало обычному своему назначенію при изследованіяхъ, если бы авторъ ввель въ него хотя бы конспективный обзоръ судебъ византійскаго монашества въ болье ранній періодъ, — хотя бы такой краткій, какой мы видимъ въ книгъ Мейера: "Die Haupturkunden für die Geschichte der Athosklöster (Leinz. 1894) Тогда бы авторъ действительно ввель читателей въ понимание техъ особенностей и деталей въ исторіи византійскаго монашества разсматриваемой имъ эпохи, которыя изложены въ его книгъ.

Самое изследование вижшиняго состояния византийского монашества авторъ излагаеть въ четырехъ главахъ, изъ которыхъ первыя двъ имьють своимь предметомь монашество вы мыстностяхь, подчиненныхь Константинопольскому патріарху, со включеніемъ сюда южной Италіи, но за исключениемъ Афона. Вившияя история Афонскаго монашества выделена въ особую главу — третью. Четвертая глава содержить въ себе исторію монашества въ патріархатахъ Антіохійскомъ. Іерусалимскомъ п Александрійскомъ, находившихся подъ властію мусульманъ. Съ особенною тщательностію, стоившею автору громаднаго труда, обработаны первыя двъ главы. Въ нихъ сообщается масса новыхъ фактовъ, извлеченныхъ изъ многочисленныхъ и малодоступныхъ источниковъ. Факты эти расположены, впрочемъ, по весьма простому плану, хронологически, по царствованіямъ. Дівятельность каждаго императора авторъ характеризуеть приведеніемъ и оцівнкою тіхть законодательных вактовъ, которые были излаваемы тъмъ или инымъ изъ нихъ касательно монастырей, и твхъ мвръ, которыя употребляли они къ укращенію и обогащенію старыхъ монастырей и къ возведенію новыхъ. Такъ какъ въ этотъ неріодъ построеніе новыхъ монастырей особенно высоко ц'янилось у византійцевъ, то автору удалось отм'єтить громадное количество новыхъ мъстностей, застроенныхъ монастырями въ то время, и новыхъ фактовъ, сопровождавшихъ ихъ построеніе. Не удивительно поэтому, что изслівдованіе этой части намівченнаго предмета разрослось до таких в размівровы, что пришлось раздівлить его на двів главы: 1) оть Михаила III до Исаака Комнина и 2) отъ Исаака Комнина до завоеванія Константинополя

латинянами. Значительностію размеровъ изследованія и его детальностію достаточно оправдывается дізеніе, но авторъ почему-то непремінно желаеть найти внутреннее оправданіе, усматривая большую разницу въ положеніи монапіества до Исаака Комнина и посл'є него. На самомъ д'вл'є никакой особенной разницы туть нёть. Доказательствомъ можеть служить уже то, что главу объ Абонскомъ монашествъ, которое находилось въ техъ же условіяхъ, авторъ не нашель нужнымъ делить на две, ибо размёры ея не вызывали къ тому. Глава объ Аоонскомъ монашестве (третья), написанная главнымъ образомъ на основаніи изслідованій и документовъ, обнародованныхъ преосв. Порфиріемъ, не даетъ намъ ничего особенно новаго, но она представляеть собою нъчто весьма интересное и симпатичное, такъ какъ въ ней мы находимъ очеркъ исторіи Авона, хотя краткій, но полный и связный, и притомъ изложенный прекраснымъ языкомъ, безъ техъ шероховатостей и излишествъ, которыя такъ портять сочиненія преосв. Порфирія.—Если въ первыхътрехъглавахъ автору приходилось говорить главнымъ образомъ объ умножении и процветании монашества и о построении новыхъ монастырей въ различныхъ мъстностяхъ, то въ четвертой главъ, посвященной монашеству патріархатовъ Антіохійскаго, Іерусалимскаго и Александрійскаго, находившихся подъ властію невірныхъ, ему на обороть пришлось говорить о гоненіяхъ, о запуствнім и разрушеніяхъ. Онъ прочно устанавливаетъ тотъ фактъ, что въ то время, какъ монашество Константинопольскаго патріархата въ IX — XII вв. переживало пвътупій періодъ своей исторій, тоже монашество въ указанныхъ патріархатахъ находилось въ полнъйшемъ упадкъ. Въ этихъ натріархатахъ за весь изслъдуемый періодъ времени не было построено ни одного новаго православнаго греческаго монастыря, а изъ старыхъ не многіе пользовались большимъ или меньшимъ благополучіемъ. Громадное же большинство едва подавало признаки жизни, а многіе и вовсе лежали въ развалинахъ. Автору предстояла здёсь грустная задача собрать факты о немногихъ, сравнительно, оставшихся монастыряхъ и о чрезвычайно стеснительныхъ условіяхъ ихъ существованія, и онъ выполниль эту задачу съ полнымъ успехомъ. Въ концѣ первой части авторъ для облегченія читателей дѣласть ретроспективный взглядъ на всю внышнюю псторію византійскаго монашества съ 842 г. по 1204 г. и вкратцъ повторяетъ все содержание этой части, формулируя его въ видъ общихъ выводовъ и характеристикъ. Въ концъ первой и второй главы онъ даеть перечень всехъ столичныхъ и провинціальных монастырей, существовавших въ данный періодъ (стр. 137—142, 203—213), а въ концъ книги — общій алфавитный перечень монастырей и монашескихъ пунктовъ, существовавшихъ въ предблахъ византійской имперіи за изследованный имъ періодъ и упомянутыхъ въ его книгъ, по преимуществу въ первой ея части. Перечислено болъе 600 монастырей и монастырскихъ пунктовъ. На самомъ деле ихъ конечно было гораздо болъе. Если върить показанію нашего паломника ESCHERARIO ENTREPERE DE CONTROLE DE LA TREBUERO DE LE CONTROL DE LA PROPERTO DEL PROPERTO DE LA PROPERTO DEL PROPERTO DE LA PROPERTO DEL PROPERTO DELLE DEL PROPERTO DEL PROPERTO DEL PROPERTO DELLE DELL

Ione um comeen material soir relieves between 1244 J. Barberry of Fallening servetor for a learner for the fallening In the size the relations of the beautiful control of the course to be the size of the siz HE CALL TO THE PARTY OF THE PAR THE REPORT OF MAIN PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY THE CONTRACTOR OF FINAL RESPONSE WAS A POST TO BE SHOULD BE CONTRACTOR OF THE RESIDENCE OF THE SECOND THE SECOND SECON THE VALUE HERE BY THE THE THE LIBERT BY A LANGUAGE OF A NATURAL BY THE RESIDENT I FERE I FOR SHE WITH MIT IN SECTION FOR TAXABLE VALUE OF THE THERE CHITERING AND EVEN BUILDING A BOX PUR BEING THE minerator zitel bill kaltina - ila lata, tarit. Sa SECTION OF THE BELL COURSE OF THE SECTION OF THE SE EMPTS I TRANSPORTED IN CHIRAIT OF CONTRACT & BUTTATIONS OF PRIMERS DESCRIBERS IN A SUSTAIN TO DESCRIBE THE WELL SHOW THE APPRESE EDIL I LIZEEPHO I RICHI LET E EL TUTAL I LUMITAR VATI TREATH TREATH TO IN INCREMENTATION OF THE BEAUTIFUL OF A TOTAL OF STREET TINES TO PERSON FRANCE SERVICE OF DELCH LOST CONTROL LOST CAN THE LEAR HAT THE TANK THE HE I BE LIVED IN A SECOND OF SECOND SECOND THE PARTIES The second secon TENTE CONTENT TRANSPORTED BY TO SUME SUME SET OF Both I of Common thirteless, to lead to to 10 Keb. I I AND PROPERTY OF THE RESIDENCE THE CONTROL OF THE SECOND STATE OF T MORNITATION OF EXPLEY TO THE ANGLE OF AN ADMINISTRALES. EXPRESENT TO THE COLUMN TAXABLE DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THESE BEAUTIFIED STREET, IN RELEASE TO THE CONTRACTOR OF THE RESIDENCE OF THE CONTRACT CONTRACTOR OF THE CONT THE THE CHIEFERULE IN COUNTY OF STREET AND BUILDING AND ALL HOPE HATTA FATTE TORK LINGSTER . 1996 C. ... Control of the second of the s NOTIFIER BEAUTH CONTOURS OF THE PROPERTY OF THE PARTY. HER HIS TO THE TO BE TO DO TO THE SELECTION OF THE SECOND THERE DEGLETTED IN THE STATE OF TINETINEEST OF SECTION OF THE TRAINING CONTRACTORS OF SECTION MARKE PROJECT THE PERSON NOT BUILDING THE STREET

-1-a-

тельностію, каковы: Симеонъ новый богословъ, Никита Стивать, пустыпникъ Филиппъ, Евоимій Зигавинъ, Варооломей эдесскій, Іоанчъ іерусалимскій. Никонъ черногорецъ и другіе. Показавъ лучшія стороны византійскаго монашества, авторъ не умалчиваеть и объ оборотной сторонъ объ уклоненіяхъ византійскихъ монаховъ отъ принциповъ истиннаго монашества. Въ числъ такихъ уклоненій онъ отмъчаетъ: занятія монаховъ торговлею, откупами, адвокатурой и другими мірскими дёлами, страсть ихъ къ бродяжничеству, службу по гражданскому и даже военному в'Едомствамъ, затемъ: лицемеріе, нарушеніе монашескихъ обетовъ, разные другія пороки, а также ихъ нев'яжество и презр'яніе къ образованію. Въ заключеніе главы онъ указываеть главныя причины упадка монашеской жизни. Въ последней, чемвертой главе объясняется «Значеніе монашества ІХ-ХІІ в. въ исторіи византійской церкви и государства». Здёсь мы встрёчаемся опять съ нравственнымъ и умственнымъ состояніемъ монапіества, но только въ его, такъ сказать, активномъ обнаруженіи. Авторъ объясняеть здёсь, какимъ образомъ примёръ до--ород тельной жизни иноковъ им то отагод тельное вліяніе на окружающую среду и какимъ образомъ иноческія наставленія имѣли благотворное вліяніе на общество, и обращаетъ вниманіе на стойкость монаховъ въ защить церковныхъ обрядовъ и каноновъ, на миссіонерскую ихъ лъятельность, на ихъ просветительную деятельность, проявившуюся въ устройствъ при монастыряхъ школъ и библіотекъ, на ихъ благотворительную дёятельность, проявившуюся, между прочимъ, въ устройствъ при монастыряхъ разныхъ благотворительныхъ учрежденій, и на служеніе монаховъ обществу въ качествъ духовныхъ отцевъ и высшихъ јерархическихъ лицъ.

Таково содержаніе второй части сочиненія г. Соколова. Обратимся теперь къ указанію тёхъ пунктовъ, которые вызывають нёкоторыя замёчанія и возраженія.

Въ первой главъ второй части, въ трактатъ о быть византійскихъ монаховъ, авторъ говоритъ (стр. 340—350) о различныхъ видахъ подвижничества, объясняя, что византійскіе монахи совершали дъло своего спасенія самыми разнообразными подвигами. Желая быть обстоятельнымъ, онъ перечисляетъ затъмъ и характеризуетъ весьма многіе виды такъ называемаго подвижничества, даже и такіе, которые едвали могутъ находить себъ мъсто подъ этой рубрикой. Перечисливъ «нагихъ», «босыхъ», «грязныхъ», «юродивыхъ» и т. п., онъ замъчаетъ потомъ (стр. 346), что у восточныхъ монаховъ формы подвижничества иногда «доходили до такой уродливости, что недостойны были христіанскаго аскетическаго идеала». Если онъ были таковы, то для чего же и помъщать ихъ въ числъ христіанскихъ? О подвижничествъ вообще нужно сказать, что оно не тожественно съ монашествомъ: монахъ могъ быть подвижникомъ, но не каждый подвижникъ могъ быть монахомъ, ибо многія изъ формъ такъ называемаго подвижникъ могъ быть монахомъ, ибо многія изъ формъ такъ называемаго подвижничества несовмъстимы съ правилами канони-

ческаго монашества. Притомъ же къ числу подвижниковъ часто относили въ средніе въка такихъ людей, которые питли весьма мало общаго какъ съ полвижничествомъ, такъ и съ монашествомъ. Таковы, наприм., такъ называемые имемы (жетк: О Которыхъ авторъ говоритъ, что они ноявились булто бы въ XII в. стр. 342; «Особенность ихъ состояла въ томъ. что они, собираясь витстт съ единомыслящими монахинями для прославленія Бога, совершали его посредствомъ гимновъ, пъсенъ и религіозной пляски, по примеру Монсея и Маріаммы, прославлявшихъ Бога такимъ образомъ по переходъ чрезъ Чермное море. Въ подтверждение авторъ ссылается не на первопсточникъ, какъ это обычно онъ дълаетъ въ другихъ мъстахъ, а на учебникъ церк. исторіи Куртца (Kurtz, Handbuch der allgem. Kirchengeschichte. B. I. Ausg. 3. 5. 109). Что имбеть въ вилу. сообщая объ этомъ, Куртцъ-неизвастно. Можетъ быть, онъ ималь въ виду фактъ изъ исторіи Михаила Кирулларія, сообщаємый Иселломъ. когда хіосскіе монахи Никита и Іоаннъ съ монахиней Доспоеей давали въ храмъ св. Софіи, съ позволенія патріарха, представленія театральнаго характера, но фактъ этотъ относится къ XI в. Всего въроятиве, что у Куртца — ошибка или даже опечатка (вм. VII — XII), и что онъ имветъ въ виду извъстіе объ икстахъ св. Іоанна Ламаскина въ его сочиненіи De haeresibus — cubayonice: Ικέτκι, οιτίνες άσκηται μέν ύπαρχουσίν, ορθοδοξοι έν τοτς άλλοις άπασιν όντες, συναγόμενοι δε άμα γυναιζιν άσκητρίαις, ύμνους τῷ θεῷ προσφέρουσι μετά γορείας τινος καὶ όργησεως μιμούμενοι ώσανεὶ τον γορόν έχεινου έπι Μωθσέως συνιστάντα έπι τη άπωλεία των Αίγυπτίων, าที ลิง าที ล้อนจือตี จิตภิตัรรกู หลางงาน์ต (Migne Patrol. t. 94. col. 751). Пาลหา. икеты появились еще раньше Дамаскина, который за странный способъ подвижничества считаетъ ихъ еретиками, хотя во всемъ прочемъ они были православны. Подъ ту же рубрику подведены имъ и ивкоторые другіе изъ видовъ подвижничества, упомянутыхъ у г. Соколова, который, допустивъ анахронизмъ въ этомъ случав, ивсколько далве допускаеть и другой, приводя для характеристики аскетических в упражиений восточныхъ монаховъ - исихастовъ извъстное описаніе устремленія душевнаго ока на пупокъ (стр. 346). Но это описаніе относится къ поздивішему времени и сдълалось извъстнымъ только во время спора Варлаамитовъ и Паламитовъ. Следовательно, оно едвали годится для автора, изследующаго періодъ болье ранній, отъ половины IX и до конца XIII в.

Допустивъ излишеетво въ перечив видовъ подвижничества, авторъ сдѣлалъ много весьма важныхъ опущеній при характеристикѣ другихъ формъ быта византійскихъ монаховъ. Такъ, говоря о поступленіи въ монастырь, о приготовленіи къ постриженію и о самомъ постриженіи, онъ ничего не говорить объ обрядахъ постриженія и о послѣдствіяхъ для положенія монаха въ монастырѣ, вытекавнихъ изъ того или иного способа постриженія. Извѣстно, что въ каноническомъ монашествѣ съ весьма древняго времени различались иѣкотораго рода степени, пизнія и выстия, сообразно съ правственными качествами лицъ и ростомъ ихъ аске-

тическаго совершенствованія. Переходъ съ одной степени на другую. высшую, освящался особымъ церковнымъ последованіемъ и сопровождался дарованіемъ права им'єть ті или иныя особенности въодежді. Въдревнихъ такъ называемыхъ Схиматологіяхъ можно найти посл'вдованія для новоначальныхъ, только что поступающихъ въ монастырь, и для рясоφοροβτο πος  $\dot{\phi}$  σοροβτος είναι και το μανδίας), и βελικοῦ схимы. На этомъ основаніи можно думать, что въ монастыряхъ были пноки разныхъ степеней: новоначальные, рясофоры, малой схимы и великой схимы. Какое положение въ монастыръ занимала каждая изъ этихъ степеней и такъ ли это было въ теченіе изследуемаго авторомъ періода? На этотъ вопросъ стоило бы обратить внимание хотя бы въ виду того, что въ последнее время выяснилось, что у современныхъ грековъ съ давняго уже времени последованіе малой схимы не практикуется, хотя оно и помвицается въ ихъ Евхологіяхъ (см. Дмитріевскаго, Недоумвніе по поводу недоумвній въ Трудахъ Кіев. дух. акад. № 9, 1892 г.). Матеобаль для разсмотренія этого вопроса имется въ пзвестномъ Есуобоүюу-Б Гоара, а также и въ другихъ источникахъ, бывшихъ подъ руками у автора.

Что касается чисто литургическаго вопроса, то онъ оставленъ авторомъ безъ всякаго вниманія, хотя при описаніи быта византійскихъ монаховъ его никакъ нельзя игнорировать, и хотя на это указывали ему самые тв источники, которыми въ данномъ случав онъ пользовался. При описаніи мовашескаго быта авторъ, какъ и следовало ожидать, пользовался главнымъ образомъ монастырскими уставами, въ которыхъ этотъ бытъ находитъ себъ полное отраженіе. Авторъ перечисляєть и характеризуеть всв тв уставы, которые были у него подъ руками, а ихъ было достаточное количество. Въ своей характеристикъ онъ говоритъ (стр. 322), что «по своему содержанію монастырскіе уставы обыкновенно распадаются на двъ части: литургическую и дисциплинарную. Первая содержить предписанія относительно богослуженія, а вторая — относительно управленія, жизни и поведенія монаховъ». Итакъ, самые уставы указывають, какое важное положение въ монастырской жизни занимало богослуженіе: предписанія касательно богослуженія уставы эти ставять на первое м'всто. И въ самомъ д'вл'в, богослужение занимало собою почти весь день византійскаго монаха. Совершеніемъ богослуженія и совершенствованіемъ его съ особенною любовію занимались византійскіе монахи, и въ этой области они оказали громадную услугу церкви, такъ какъ имъ именно принадлежитъ честь полной выработки православныхъ литургическихъ формъ и уставовъ. Совершенно замалчивая литургическій вопросъ, авторъ ставить въ недоумвніе читателя насчеть порядка даже обыденной жизни монаховъ въ монастыряхъ. Въ какой-либо спеціальной подготовкъ для постановки этого вопроса не было надобности; достаточно было скомбинировать матеріаль, даваемый уставами, изъ коихъ одинъ уставъ Алексъя патріарха могъ бы дать автору интересный и обильный матеріаль.

Embras and an October bereig in linear in the control of the Co Programs from the six i trial of the propertion of the entere of CHAIN BORNELLOGIC OFFI THE LITTLE PRODUCTION SERVICES AND IN MERCENIA THE FEET AND THE THE THE THE WEBSITED ASSESSMENT OF THE PARTY. BETS TO THEER THE THEFT I I THAT I WHEN THE WALL CONTRACT TICLE I MODELLE CERTE LES MOSTES BORNES POR L'ANGELLE AND Firm lasticalizate defendence marks on newspay of the original expe-THE STATE OF THE STATE SALES AND A STATE OF THE AREA OF A STATE OF BELLYSTER BERTHOST SERVER 1 GOLDBER 10. Out one to a recent of THE TABLE I BARBOT LE LETTER FROM SECTION OF CHARGE PARK. TEBH-III SHETTER STAFF CLAR FOR COMPLETE COMPLICATE COMPLETE COMP BURNELL DE TREE ARTHUR DE SE LA SAMERA DA THERE I BELLE DOCTOR TO A TO THE SUBSTRICT OF THE OWNER OF The second secon METAL FROM MATERIAL CONTRACTOR CO 19世 I EDWINE Land Original Editor A A a server THE PLANTAGE OF THE PARTY OF TH NAMES AND THE POST OF THE PARTY BOTH THE END OF THE TO SEE THE SEE A SEE THE TAX STATE OF THE SERVICE AND FROM FREE RESERVE STATE OF THE PARTY OF THE THE THERET STREET, I SEE LE SE SE Section 1 THE THE RESERVE TO SERVE AND ADDRESS. THE THE MEETING TO SERVICE STATES · . IT WE AT THE THE CONTROL OF THE CONT THE MAN WE I WALL TO SEE THE SECOND APTIMETA APTHULE CONTRACTOR STORES The I of Millerian action of The same of the sa Homer Control of the . .. .. Frieds ... ESECTE E Lenker in the control of

FERNANCE CONTROL OF THE SECOND CONTROL OF T

BETH INTO TO STORY

11年中于中部11年上午1

Albertus lahnius. Anecdota graeca theologica cum prolegomenis. — Gennadii archiepiscopi Constantinopolitani Dialogus christiani cum judeo sive refutatio erroris judaici et ejusdem Delectus prophetiarum de Christo. E codice Bernensi DLXXIX primum edidit et adnotavit Albertus Iahnius. Accedunt Analecta miscella theologica e codicibus mss. cum adnotatione. Lipsiae, Deichert 1893. 8°. XXVII — 145 ctp.

Въ этой книгъ мы находимъ прежде всего въ первый разъ издаваемый тексть двухъ сочиненій изв'єстнаго Геннадія (въ мір'є Георгія) Сходарія, бывшаго первымъ патріархомъ въ Константинополѣ по завоеванім города турками. Это-1) его «Обличение іудейскаго заблужденія» въ формѣ разговора между Христіаниномъ и Іудеемъ в 2) «Собраніе пророчествъ о Христъ». Текстъ этотъ изданъ извъстнымъ нъмецкимъ филологомъ Альбертомъ Яномъ, ученикомъ Крейцера и членомъ Мюнхенской Академін наукъ, по рукописи Бернской библіотеки XV в. № 579. съ предисловіємъ и примівчаніями къ тексту, главнымъ образомъ филологическими. Затемъ во второй половине книги (р. 69-141) подъ заглавіемъ: Analecta miscella theologica e codicibus mss., содержится см'всь, состояшая изъ болъе или менъе общирныхъ и связныхъ выписокъ, взятыхъ авторомъ въ греческихъ рукописяхъ библіотекъ Мюнхенской, Гейдельбергской и Бернской. Вышиски Янъ дёлаетъ главнымъ образомъ изъ такихъ статей, которыя еще не изданы, или принадлежатъ авторамъ. имена которыхъ неизвъстны историкамъ византійской литературы. Такимъ образомъ, объ половины книги имъютъ весьма важное научное значеніе.

Важность изданія упомянутых сочиненій Геннадія Схоларія въ достаточной мъръ подтверждается тым интересомь, съ которымь постоянно и съ давняго времени относилась историческая и богословская наука къ его личности и къ его сочиненіямъ. И старые и новые ученые постоянно относились къ Геннадію съ особымъ вниманіемъ, особенно какъ къ писателю и ученому. Изъ старыхъ Алляцій (De Georgiis), Фабрицій (Bibliotheca graeca), Ренодотъ (Dissert. de Gennadii vita et scriptis) много потрудились надъ приведеніемъ въ извъстность обстоятельствъ его жизни и надъ собираніемъ свъдъній о его сочиненіяхъ. Послъдній, т. е. Ренодотъ, много трудился и надъ изданіемъ иъкоторыхъ сочиненій Геннадія. Изъ ученыхъ новаго времени Гассъ (Gennadius und Pletho 1844), Александръ (Pléthon. Traité des Lois 1858), Шульцъ (Georgios Gemistos Plethon. 1874) съ любовію и вниманіемъ изслъдовали философско-богословское міросозерцаніе Геннадія 1). И въ самомъ дѣлѣ, Ген-

<sup>1)</sup> Въ русской литературѣ есть прекрасная монографія о Геннадів, составленная Филаретомъ, архіепископомъ Черниновскимъ. Она помѣщена въ Православномъ Обозрѣвін 1860 г. Т. І, стр. 511—534. Въ послѣднее время въ Богословскомъ Вѣстникѣ 1894. Сент. появилась о Геннадіи статья проф. А. ІІ. Лебедева. Въ ней основательно распутывается вопросъ объ обстоятельствахъ и времени посвящевія Генвадія въ патріарха.

maria, meneralamia camala trada beraia mambata di zeroloja da dala bezalo Experie e moreculation exerce presente en presentation de alors de la decidio de la companyone della companyone de la company **сивляний быльбых и эть э**спытивальнаемии паписьнаем с повышей може и води и колого. BONDS CHARACTER (FLORIGIES). I SEEN TO SEEN OFFICE COMMON OFFICE AND ADDRESS. THE BANKARY IS THE DESCRIPTION OF A COMPANY OF THE PROPERTY WAS A ISS TRETERN THAT REPLANTED A COLOR OF THE PROPERTY COLOR X ... STEMPERSONS THERETHERE I BE STOLD ASSESS TO PROTOCOL CONTRACTOR H**ETERNIE INCIÈLIC**I INCEITI EL PROPERTO EL CATACONO, ACCORDO EL CACACO DEMONSTRATE TERM 195 I SATS TOPICAL CONTROL OF STATE OF STATE OF BERTH IN THE PROPERTY OF THE P THE IS THE CALIFORNIA TO CAMPAGEMENT OF A CONTRACTOR MARRIES IMPORTANCE SETAMA SETAMAR SELECTION OF A CONTROL OF A SERVICE A THERETORIE ROTTLE IN THE PERSONAL CONTRACT OF THE REPORT OF THE PERSONAL PROPERTY. INCREMENTAL MODULATIONS OF STREET, A THEORY OF THE TWO CONTRACTORS OF THE PROPERTY OF THE PROP BOND I DEBUGAL AND A CHIEF TORREST OF BOOK AND A CONTROL OF A CONTROL OF A The Balletines I I Reliable to the Company of the C **IS DEPHEND I** FAIT, LETERATE COMPANIES OF A CONTRACTOR OF A C TATEMA THE MANUFACTURE OF THE ACTUAL OF THE PARTY OF THE MATTER THE BEART OF THE COLUMN TO SERVICE STORES. THE TO THE THE THE POLICE OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY. THE THE THE PARTY OF A STATISTICS OF THE STATE OF THE STA BULL IN THE LEADING MATTER OF A SHAPE OF THE PROPERTY. HARAC BETTER OF THE TANK A MAN A STOCK AND AND A STOCK E PROPERTY A TOP OF THE PARTY O THE DETROITED HER WELL THE STATE OF THE SECOND OF THE SECOND STATE OF THE THE BOOK STORES STORES OF THE SECOND SECTION OF THE SECOND SECOND BUT LITTERING TO THE LAND OF THE CONTROL OF THE CON The I to the state of the state BANKS DESIGN A TO AN ANY AND A PROPERTY OF PERDINATE TO BE SEEN AS A SECOND OF THE SECOND OF The LT Committee of the lates of the control of the Contract of the second The same of the sa a light the first the section of SOURCE ARTHURS . The T THE TANKE OF STREET HINE MARKETT. CONTRACTOR OF THE STREET The state of the s

THAT THE TAXABLE TO SEE THE TAXA

<sup>1</sup> mm. 19.5 ...

онъ естественно возбуждають особое вниманіе и любопытство ученыхъ. Сочиненій этихъ осталось отъ Геннадія очень много, но едва-ли не большая часть ихъ досель существуетъ только въ рукописяхъ и еще не издана. Книга Яна увеличиваетъ количество изданныхъ Геннадіевыхъ сочиненій и восполняетъ въ данномъ случать существеннымъ образомъ довольно важный пробълъ.

При чтеніи изданнаго Яномъ сочиненія патріарха Генналія, прежде всего возникаютъ вопросы: о времени написанія этого сочиненія, о мотивахъ, которыми руководился авторъ при написаніи его, о задачв и достоинствахъ сочиненія. Итакъ, когда написано Геннадіемъ это сочиненіе, съ какою дівлю и по какому случаю? Къ счастію сохранились весьма вівскія данныя, позволяющія дать на эти, какъ и на н'екоторые другіе вопросы почти вполнъ опредъленные отвъты. Данныя эти состоять въ припискахъ, которыми заканчиваются или начинаются нъкоторыя изъ сочиненій Геннадія. Приписки эти, содержащія въ себ'в указанія на время и обстоятельства написанія того или иного сочиненія, несомнівню сдівляны были самимъ авторомъ въ его автографахъ, а затемъ перещии и въ копіи. При помощи ихъ можно довольно точно опредълить, какъ время и обстоятельства появленія многихъ сочиненій Геннадія, такъ и размітры и характеръ его литературной д'ятельности по оставленіи имъ патріаршества, такъ какъ упомянутыя приписки встрычаются главнымъ образомъ при тыхъ сочиненіяхъ, которыя написаны имъ въ это время. При текств "Едеруос тіс Ιουδαϊκής πλάνης, изданномъ Яномъ, въ рукописяхъ Парижской библіотеки №№ 2954 и 2959 существуетъ такая приписка: ѐу тђ тріту μου βιαία πρός την πόλιν ανόδω, а въ рукошиси, принадлежавшей Ренодоту, къ этому прибавлено: хаі δόξα έχειθεν έλευθερώσαντί με τρίτον ήδη Θεώ; въ рукописи же Бароккіанской Бодлеевой библіотеки въ Оксфорд'в есть прибавка и въ началь, такъ что полный тексть приписки гласить: «написано мною, Геннадіемъ, въ третіе невольное прибытіе мое въ городъ; слава Богу, освободившему меня отсель и въ третій разъ». Что же это за третье невольное прибытіє в когда оно было? На этотъ вопросъ отвічаетъ приписка на другомъ сочиненіп Геннадія, а именно на «Словъ его въ Успеніе пресв. Богородицы». Въ надписи Слова по Парижской рукописи № 2955 сказано, что оно «говорено въ третіе невольное прибытіе наше въ городъ въ 12 индикть въ 72 (т. е. 6972 = 1464) лѣто». И такъ, «Обличение іудейскаго заблужденія» есть самое позднее изъ извістныхъ сочиненій Геннадія и написано имъ въ 1464 г. въ Константинополе, после чего онъ снова отправился въ свое уединение. Этотъ фактъ важенъ и въ томъ отношении, что имъ весьма твердо опредъляется и годъ кончины Геннадія: по всей въроятности въ этомъ именно году онъ и скончался. Остается пояснить, какими обстоятельствами обусловлено было прибытіе Геннадія въ Константинополь въ 1464 г. и избраніе имъ такой темы для последняго своего сочиненія. Намекъ на обстоятельства, заставившія Геннадія прибыть въ Константинополь, можно видеть въ приписке къ сочинению его

подъ заглавіемъ: «Вопросы и отвъты о божествъ Господа нашего Інсуса Христа» (Пар. библ. № 2955). Въ припискѣ этой сказано, что для диснута по этому вопросу Геннадій быль вызвань двумя турецкими сановниками **изъ монастыря** Феррскаю (т. е. очевидно Серрскаю). По всей в поятности это и есть третье невольное прибытие Геннадія въ Константинополь; только едва ли причиною его вызова было одно желаніе турецкихъ сановниковъ побесъдовать съ умнымъ монахомъ. Если принять во вниманіе, что въ этомъ именно 1464 году умеръ второй преемпикъ Геннадія Софроній и нужно было избрать новаго патріарха, то весьма в'єроятнымъ становится, что турецкое правительство, всегда бывшее благосклоннымъ къ Геннадію, предлагало ему снова занять патріаршій престоль, по онъ отказался, рискуя возбудить неудовольствіе, и въ этомъ вероятно смысль его возгласа въ выше приведенной припискъ: «слава Богу освободившему меня и въ третій разъ»! Если Геннадій быль вызвань въ Константинополь, между прочимъ, для собесфдованій съ мусульманами, то тфмъ непонятные становится, почему время пребыванія своего въ столицы онъ посвятиль составленію полемпческаго трактата противъ Іудеевъ. Время и было теперь и вообще заниматься пропагандою христіанства среди ітдеевъ и писать противь нихъ полемическія сочинскія, которыхъ въ христіанской литературь и въ то время было уже очень много? Можетъ быть Геннадій быль вызьань къ тому какимь-инбудь особымь случаемы: Правда, изъ исторіи изв'єстны случан, когда іуден, получая всл'ядствіе мусульманскихъ завоеваній рабноправность по отношенію къ кі ист.анамъ. позволяли себь дерзкія выходки и даже насплія противь последних по въ данномъ случав ничего подобнаго, повидимому, не было: по крайней ифрф въ сочинения Геннадія нъть на то никаниль увазаніи. Разговоры начинается самымъ мирнымъ образомъ. Не желаени лий поговоримъ о разностяхъ между христіанами и імдеями з справиньзети христіанины. «Поговоримъ», говорить ідлей, и разговори, начинается и ведетия обыченымь порядкомы, какъ это обыжельнен вы произведениесь этого рода: іудей даеть большею частію тільно краткіх решлики в христівнинь провзносить общиремя рачи учитавленемя по всамы правила са риторическаго искусства. Въ данномъ случуй, подъй иймультить ветусительных в BOUDOCO-OTBETVEE, XPENTIREMED I. BOUDON OLIGO OH. DEN TENER BOUDOOK центральный въ полечина од става однева почава о от стата одну го манъ — о божествъ Титута Хурготи, напиная при обяз и и погра изъ Второзаконія XVIII. 18: Я возданову мой одкума изи едени бумисил. нхъм. Если предоменть, это в жеты быты этопоременно от отнать разговоронь авторы пичаль «Вепречь, и плайли в боженляй, Гонцода папило Інстев Христво по повод повето побетбрования си инститивники по NORMO, DORREYS, I ITARES STO RESTORE OF THE RECORDS HOUSE HER CONTROL TREEDOBCHEON MITTEL CALL STAR TO CHANGE HELDER BURGET LAND WE мусульнаны. Но это боргов в под бил биров исследования TRIBETERNEY TO THE TEST OF THE SECOND ROLL OF THE BEST OF THE

разговора составляеть отвъть на вопросъ, предложенный іудеемъ: «если мы, іуден, терпимъ бъдствія за то, что отвергли Христа, то почему вы, христіане, върующіе въ него, терпите то же самое?» Христіанинъ на этотъ вопросъ отвъчаеть общирнымъ разсужденіемъ о божественномъ Провидінін и Промыслів и это разсужденіе, составляя центральный пункть діалога, сообщаеть ему особый характерь сравнительно со многими другими произведеніями этого рода. Весьма естественно, что Геннадій обратиль особое внимание на этоть именно пункть; это вполнъ гармонировало съ его тогдашнимъ душевнымъ и умственнымъ настроеніемъ. Замѣчательно, что Геннадій, удалившись въ уединеніе и занявшись тамъ литературными трудами, обратилъ главное свое вниманіе на разработку вопроса о провидъніи и предопредъленіи. Памятникомъ трудовъ его по этому вопросу остались четыре книги Περί προνοίας καί προορισμού. Въ качествъ иятой книги того же сочиненія можеть быть разсматриваема статья, подъ заглавіемъ: "Оπως ή θεία πρόνοια και ό θείος προορισμός ούκ άναιρεί το γρήσιμον των εύγων. Βτοραя μισ κημέτο Περί προνοίας . . . πηсана спеціально для Іоанна архіепископа Солупскаго, а четвертая — для великаго эконома Өеодора Агалліана. Судя по припискамъ, книги эти написаны въ монастыръ св. Предтечи на горъ Монакейской и, составляя самый значительный трудъ, исполненный имъ въ уединеніи, свидътельствують о преобладающемъ настроеніи его ума въ то время. Не удивительно, что и въ последнее пребывание свое въ Константинополе, онъ находился подъ давленіемъ того же настроенія, постоянно занятый размышленіями о непспов'єдимых судьбах Промысла, допустившаго невърнымъ возобладать надъ православными, что и отразилось въ Діалогъ христіанина съ іудеемъ. Итакъ, Діалогъ этотъ, или обличеніе іудейскаго заблужденія, по нашему мивнію, не есть воспроизведеніе какого-либо дъйствительно происходившаго пренія Геннадія съ іудеями, а есть только литературная форма, которую авторъ счелъ наиболе удобною для выраженія техъ мыслей, которыя въ то время волновали его и господствовали надъ его умомъ. Поэтому, если бы кто сталъ подробно изучать изданное нынъ Яномъ сочиненіе Геннадія, то долженъ бы былъ, по нашему мижнію, разсматривать его въ связи съ полемическими сочиненіями его противъ мусульманства и особенно съ сочиненіями о Предопредёлении.

Что касается до второго сочиненія, изданнаго Яномъ, то оно не есть сочиненіе въ собственномъ смыслѣ, а только собраніе пророчествъ о Христѣ, выбранныхъ изъ ветхозавѣтныхъ книгъ и расположенныхъ въ систематическомъ порядкѣ. Оно составляетъ какъ бы дополненіе перваго, но однако писано прежде него, такъ какъ въ текстѣ Діалога (р. 157 v.) о немъ уже упоминается. Упоминается тамъ также о другомъ сочиненіи, первомъ, написанномъ Геннадіємъ по водвореніи его въ монастырѣ св. Предтечи: Пієрі тѪ; πρώτης τοῦ Θεοῦ λατρείας, ἢ νόμος εὐαγγελικὸς ἐν ἐπιτομῷ (156 г.) Приписка къ тексту этого сочиненія въ рукописяхъ гласитъ, что оно написано по просьбѣ одного близкаго Геннадію монаха въ 6966 г.

(1458) въ монастырѣ св. І. Предтечи на Монакейской горѣ  $\mu$ ετὰ τῆς τοῦ πατριάρχου ἀποκαταθεσιν  $^{1}$ ).

Во второй половинъ книги Альберта Яна содержится Analecta miscella theologica — выписки изъ греческихъ рукописей библютекъ Мюнхенской, Гейдельбергской и Бернской. Въ предисловін авторъ объясняєть происхожденіе этихъ выписокъ. Это есть результать трудовь автора, когда и фледолодительной выпологой в Гейдельбергъ и Мюнхенв въ 1835 и следующихъ годахъ. Собравъ еще въ то время довольно значительное количество неизданныхъ произведеній византійской литературы частію въ полныхъ спискахъ, частію въ общирныхъ павлежин аси выдотольна в разное время публиковать настоположные жильные в разное время публиковать настоположные в разное время публиковать на потомы в при в потомы в въ сопровождения изследованій и примечаній. Таковы его изданія: 1) Хіcolaos Kabasilas περί τῆς ἐν Χριστῷ ζωῆς Βτ. Theolog. Stud. u. Kritiken 1843 г., т. е. прежде появленія книги Гасса (Gass. Die Mystik des Nicol. Kabasilas vom Lebenin Christo 1849), 2) Marcus Eugenicus Ueber die moralische Schwäche des Menschen. Aus der Münchener Hds. 495 zum ersten Male und mit Anmerkungen herausgegeben Br. Zeitschr. für die hist. Theologie 1845. Изъ поздивишихъ подобнаго же рода изданій Яна замвчательно его изданіе сочиненій Евстафія Антіохійскаго и Оригена de engastrimytho въ Гарнаковыхъ, Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristl. Literatur. B. II, Heft 4, 1886. Цёль изданія новѣйшихъ Analecta состоитъ въ томъ, между прочимъ, чтобы дать пополненія и поправки къ новымъ исторіямъ византійской литературы: Николан и Крумбахера, въ особенности последняго, къ которому Янъ относится съ нескрываемымъ раздраженіемъ. Имя Крумбахера въ сопровожденій упрековъ разнаго рода чрезвычайно часто встречается въ примечаніяхъ къ предисловію и къ Аналектамъ. Янъ упрекаетъ Крумбахера въ излипией заносчивости. всявдствіе чего онъ будто бы не признасть никаких в заслугъ за своими предшественниками и даже вовсе не признаетъ никакихъ предшественниковъ (Proleg. XXI, not. 62), въ томъ, что онъ пристрастно относится къ трудамъ некоторыхъ ученыхъ, и между ними къ нему, Яну, хвалитъ у однихъ то, что порицаетъ у другихъ, умалчиваетъ о важныхъ трудахъ однихъ и упоминаетъ о неважныхъ другихъ (Prol. XIV, not. 40 viros doctos de litteris byzantinis bene meritos calumniari amat.... quod in aliis laudat in me callide tacet, ut me inique reprehendat), въ томъ наконецъ. что онъ не знакомъ съ византійской теологіей (in theologia byzantina plane hospes. Prol. XXVI, XXIV, not. 69, 72, p. 90 not.) и вследствие того византійскихъ богослововъ всіхть огуломъ насильственно (obtorto collo) номвщаеть въ классъ риторовъ и софистовъ и т. д.

Намъ нѣтъ надобности входить въ обсуждение того, насколько справедливы всѣ эти упреки (на нихъ отвѣтилъ уже самъ Крумбахеръ въ Вуханt. Zeitschrift 1894 S. 641—44), что касается пспра-

<sup>1)</sup> Fabr. Harl. t. XI, p. 379.

взенія пробъловъ, допущенныхъ Крумбахеромъ въ его Исторіи византійскої литературы, то къ этому намъренію можно было бы отнестись съ полнымъ сочувствіемъ, еслибы Янъ не умолчалъ о сдъланномъ въ введеніи къ порицаемой книгъ прямомъ заявленіи, что спеціально богословскія сочиненія пока оставляются въ сторонъ. Тъмъ не менъе мы отмътимъ важнъйшія изъ этихъ мнимыхъ поправокъ.

Р. 77. Cod. monac. № 25: τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν Συμεὼν τοῦ νέου θεολόγου κεφάλαια πρακτικὰ καὶ θεολογικά. Крумбахеръ вовсе не упоминаетъ объ этомъ авторѣ; имя Симеона упоминается у него только между гимнографами (Gesch. d. byz. Lit. p. 330), но неизвѣстно, какого Симеона онъ имѣетъ въ виду. Между тѣмъ у Фабриція-Гарлеса (Bibl. graec. t. XI, р. 302 sq.) имѣются весьма достаточныя свѣдѣнія объ этомъ весьма плодовитомъ византійскомъ писателѣ XI вѣка.

P. 89. Cod. monac. № 145: Άθανασίου μοναχοῦ τοῦ χατζίκη Έπιστολαὶ εἰς διάφορα πρόσωπα. Крумбахеръ и Николан не знають этого автора.

P. 101. Cod. mon. 420: Climaci scala paradisi, cum commentario Eliae Metropol. Cretae. Какъ объ Іоаннъ Лъствичникъ, такъ и объ Иліи Критскомъ, комментаторъ словъ Григорія Богослова, у Николаи и Крумбахера не упоминается (altum silentium).

P. 105. Cod. mon. 498, fol. 12—16: Ἐπιστολή Ἑρμαίου μοναχοῦ πρὸς ἀββᾶν Δουλᾶν ζητοῦντος περὶ κατανύξεως. Ο писателѣ монахѣ Ермеѣ молчатъ Николаи и Крумбахеръ.

Ibid. fol. 193 г.—160 v.: τοῦ μακαρίου Ἰωάννου τοῦ καρπαθίου πρὸς τοὺς ἀπὸ τῆς Ἰνδίας προτρέψαντας μοναχοίς ιβ΄. И объ этомъ авторѣ молчатъ Николан и Крумбахеръ. Самъ Янъ объ обоихъ послѣднихъ авторахъ замѣчаетъ, что свѣдѣній о нихъ онъ нигдѣ въ другомъ мѣстѣ не встрѣтилъ. Таковыя свѣдѣнія однакожъ имѣются. Если бы онъ повнимательнѣе просмотрѣлъ Fabr.-Harlesi Bibliotheca graeca t. XI, то нашелъ бы ихъ на страницахъ 173 и 635.

Кром'в того бол'ве или мен'ве важныя поправки и зам'вчанія, котя пногда и придирчивыя, даетъ Янъ на стр. 79, 82, 83, 87, 90, 91, 109, 121, 124.

## II. Красносельцевъ.

Johannis Damasceni Canones jambici ex schedis Augusti Nauck editi. St.-Pétersbourg. 1894. (Mélanges gréco-romains VI, 199—223—Bulletin de l'Académie XXXVI, 105—129).

Профессоръ П. В. Никитинъ, по порученю Императорской Академіи Наукъ, издалъ текстъ трехъ извъстныхъ каноновъ Іоанна Дамаскина на Рождество Христово, на Богоявленіе и на Пятидесятницу, найденный въ бумагахъ покойнаго академика А. К. Наука. Въ примъчаніяхъ, помъщенныхъ подътекстомъ, указаны соотвътствующія мъста византійскихъ лексиконовъ. Кромъ того, изданіе снабжено алфавитнымъ указателемъ всъхъ встръчающихся въ текстъ словъ.

Быть можеть, иной изъ читателей пожальеть, что въ брошюрь, о которой идеть рычь, инот предисловія, хотя бы самаго краткаго, и вообще инть намека на цыль новаго изданія и на отношеніе его къ другимь изданіямь этихь каноновь. Ныть соминнія, что если бы покойный Наукь самь покончиль и издаль свою работу, онь присоединиль бы къ ней объясненія по вопросамь, которые могуть въ данномъ случай возникнуть.

Кто следиль за трудами этого выдающагося знатока греческой литературы, тотъ знаетъ. что онъ и прежде не разъ затрогивалъ на страницахъ ученыхъ журналовъ вопросъ объ этихъ канонахъ. Уже въ 1855 г. въ нёмецкомъ журналь «Zeitschrift für die Alterthumswissenschaft» (XIII, 19—22) Наукъ обратилъ вниманіе ученыхъ на ямбическіе каноны Іоанна Ламаскина, изданные задолго передъ тъмъ и почти забытые. Онъ доказаль, что греческіе грамматики и лексикографы поздивійнихъ временъ п кінэжеція выналаў, то онобонно отдельныя выражеція п слова, при чемъ, большею частью, не упоминають объ имени автора. Это обстоятельство ввело въ заблуждение классическихъ филологовъ, не знающихъ каноновъ Іоанна Дамаскина, и дало имъ поводъ принять и которые изъ приведенныхъ тамъ отрывковъ за фрагменты разныхъ древнихъ поэтовъ. Такъ напр., 57-ой стихъ канона на Богоявленіе попаль у Вагнера (Poetarum tragicorum graecorum fragmenta, 1849) въчисло фрагментовъ трагика Іона Хійскаго (fragm. 65), несмотря на прибавленныя у лексикографа слова чём той; хамобич, которыя едва ли можно принять за названіе какой бы то ни было трагедіи. Равнымъ образомъ, Naeke и Bergk опинбочно принисали 126-ой стихъ канона на Иятидесятницу — Калимаху (fragm, 159). Далье, Наукъ указаль на то, что въ «Апесdota» Бахманна (І. 450—459) есть словарь—подъ заглавіем в «Азбиз буждіцьναι τοις κανόσι κατά στοιγείον της Χριστού γεννήσεως, των φώτων και της πενтухостісь, который заключаеть въ сеої, въ альавитномь порядків, слова встръчающіяся въ этихъ трехъ канонахъ Іоанна, и объясняеть ихъ синонимными выраженіями. В'вроятно, изъ этого спеціальнаго словаря многія выраженія перешли и въ другіе лексиконы болье общаго характера, какъ напр. лексиконъ Свиды и разныя Etymologica (Etymol. Magnum, Etymol. Gudianum и проч.). Наконецъ, Наукъ напомпилъ о толкованіяхъ Осодора Продрома и Евстаоія, которыя могуть оказать существенную помощь при уясненій неудобопонятнаго смысла этих в канововъ и даютъ возможность исправить искаженный тексть их ь (объемистая книга Евстаоія ограничивается лишь канономъ на Пятидесятницу).

Но всѣ эти указанія Наука остались незамѣченными, и въ 1871 г. W. Christ и М. Paranikas въ «Anthologia graeca carminum christianorum» издали между прочими пѣснями христіанскихъ временъ и имбическіе каноны Іоанна Дамаскина, не воснользовавнись вышеприведенными замѣчаніями Наука, столь важными для издателей этихъ каноновъ. Тогда Наукъ вновь возвратился въ «Mélanges gréco-romains» (ПІ, 338—347)

а также IV, 185 и V 249) къ тому, о чемъ высказался уже шестнадцать лътъ тому назадъ. Это обстоятельство, въроятно, и навело его на мысль о новомъ изданіи этихъ каноновъ.

Въ своей работъ Наукъ тщательно пополнилъ все то, что прежніе издатели упустили изъ виду, и въ нъкоторыхъ мъстахъ, при помощи упомянутыхъ источниковъ, очистилъ текстъ отъ разнаго рода искаженій (отъ новаго сличенія рукописей онъ отказался).

У прежнихъ издателей мы, напр., находимъ облесе допороборог (I, 58), είκαθε πύρ (Ι, 84) и ηύφρανε φίλους (ΙΙΙ, 13): они не заботились о метрической ошибкъ въ окончаніяхъ глагольныхъ формъ; Наукъ — прибавленіемъ такъ называемаго подвижного у (у єфеххоттяхоу) возстановиль требуемую метрическими законами долготу. Далве, въ прежнихъ изданіяхъ мы встрівчаемъ въ конців стиха проиловія (І, 115 и ІІ, 70) и άγιστείαις (ΙΙ, 107): издатели думали, что поэтъ позволилъ себъ употребить въ четныхъ стопахъ ямбическаго триметра спондей вмъсто ямба; Наукъ, основываясь на данныхъ, заимствованныхъ изъ византійскихъ лексиконовъ, исправилъ ошибку, поставивъ въ обоихъ случаяхъ і вивсто ει (προμηθία η άγιστίαις). Ραβημιν οδραβονώ, чтеніемь άρευστον βνήβοτο άρρευστον (II, 95) и πρωτόχτιτον вмісто πρωτόχτιστον (I, 30) устраняется метрическое затрудненіе. Кром'є того, Наукъ гораздо внимательніве Christ'a и Paranikas'a отнесся къ акростихидъ, по которой сложены эти ямбическіе каноны Іоанна: вмісто  $\vartheta \lambda \tilde{\alpha} \vee (II, 25)$  онъ поставиль  $\varphi \lambda \tilde{\alpha} \vee$ вм'єсто  $\pi \lambda \acute{z} v \eta \varsigma$  (III, 23) —  $\ddot{\alpha} \lambda i \varsigma$ . Принявъ въ своемъ текст'в предложенное лексикографами и толкователями чтеніе δυσκάθαρτον вийсто δυσκάθεκτον (ΙΙ, 84), άλημτον ΒΜΈςτο άρημτον (ΙΙ, 130), πατραμουστής ΒΜΈςτο πατραχουσθείς (III, 107), Наукъ, безъ сомивнія, возстановиль первоначальное выражение поэта.

Тёмъ не менёе, въ этихъ напыщенныхъ и темныхъ произведеніяхъ Іоянна Дамаскина остается еще нёсколько сомнительныхъ мёстъ.

Рига.

Э. Курцъ.

Византійскія эмали. Собраніе А. В. Звенигородскаго. Исторія и памятники византійской эмали. Соч. Н. Кондакова. Спб. 1892. VIII—394 стр., съ 28 таблицами. 4°.

Русская наука (а вмѣстѣ съ нею европейская) обогатилась новымъ замѣчательнымъ изданіемъ въ области исторіи византійскаго искусства. Изданіе это — книга, недавно вышедшая въ свѣть и носящая такое общее заглавіе: «Византійскія эмали, собраніе Звенигородскаго», а частное: «Исторія и памятники византійской эмали. Сочиненіе Н. Кондакова».

Честь появленія въ свътъ этого изданія принадлежить Александру Викторовичу Звенигородскому, одному изъ тъхъ просвъщенныхъ любителей искусства, въ наше время весьма ръдкихъ, которые не жалъютъ ни своихъ силъ, ни своихъ средствъ на то, чтобы чъмъ-нибудь послу-

жить любимому имъ предмету, и принести пользу наукт и родинть — распространениемъ свъдънии объ этомъ предметъ, доставлениемъ возможности получить отъ него и другимъ художественное, эстетическое наслаждение.

А. В. Звенигородской еще въ 60-хъ годахъ началъ свои путешествія по Россіи и Европъ съ цълью знакомства съ памятниками искусства и въ то же время началъ заниматься художественнымъ коллекторствомъ. Въ теченіе нъсколькихъ лътъ онъ успълъ накопить такое значительное, по числу и качеству, собраніе рейнскихъ эмалей, маіоликъ, древнихъ терракотъ, grès de Flandre, предметовъ изъ слоновой кости, небольшихъ мраморныхъ и деревянныхъ скульптуръ, золотыхъ и серебряныхъ предметовъ, что управленіе Штиглицовскаго музея въ Петербургъ пожелало купить его коллекцію и дъйствительно купило за 135000 рублей.

**На продажу этой коллекціи А.** В. рѣшился лишь потому, что въ это время его особенно стали привлекать византійскія эмали, собраніе которыхъ ему и хотѣлось составить.

Въ теченіе ніскольких віть послі повіздки на Кавказ и внутри Россіи г. Звенигородской собраль такую замізчательную коллекцію византійских н русских эмалей, которая, по мибнію авторитетнібших знатоков, можеть считаться самою замізчательною въ Европі, какъ по количеству предметовъ, такъ и по совершенству ихъ работы.

И воть, желая послужить наук' своимъ собраніемъ, г. Звенигородской, представлявшій его всегда во многихъ городахъ Германіи въ полное изученіе ученымъ, р'вшается издать его — при томъ достойнымъ образомъ — съ текстомъ д'віствительнаго знатока эмали и византійскаго искусства вообще, и съ иллюстраціями, передающими предметы коллекціи въ возможно полномъ видъ, въ оригинальную величину и въ краскахъ.

По совѣту нѣмецкихъ ученыхъ онъ обратился съ предложеніемъ составленія текста къ католическому священнику въ Ахенѣ Іоаниу Шульцу, извѣстному въ Германіи своими изслѣдованіями по части эмали. Для болѣе полнаго знакомства съ византійскими эмалями, разсѣянными по разнымъ европейскимъ собраніямъ — Шульцъ, на счетъ г. Звенигородскаго, совершилъ спеціальное путепнествіе по Германіи, Бельгіи, Италіи и Франціи. Для того, чтобы изслѣдователь могъ познакомиться съ русской литературой объ эмаляхъ, г. Звенигородской поручилъ компетентному лицу перевести для него съ русскаго языка на пѣмецкій всѣ тѣ статьи и болѣе или менѣе значительные трактаты объ эмаляхъ византійскихъ и русскихъ, какіе до сихъ поръ у насъ появлялись въ печати.

Написанный Шульцемъ трудъ не отвівчаль ожиданіямъ почтеннаго владільца коллекцін; онъ, говорить г. Звенигородской і), дійствительно корошо быль знакомъ лишь съ исторіей и техникой европейскихъ (рейн-

Исторія изданія д'бластся нами съ разсказа самого г. Звенигородскаго, даннаго въ предисловіи.

скихъ и лиможскихъ) эмалей, но только впервые теперь началъ изучать эмали собственно византійскія. Поэтому онъ оставиль его въ сторонъ отъ задуманнаго изданія; но въ уваженіе къ автору, послъ его смерти, напечаталь текстъ, какъ рукопись, въ 1890 г., подъ заглавіемъ: Der Bysantinische Zellenschmelz, von Iohannes Schulz, Pfarrer, mit 22 Tafeln (Frankfurt a/M.).

По совъту В. В. Стасова г. Звенигородской обращается съ просъбой къ проф. Н. П. Кондакову взять на себя трудъ составленія къ изданію текста. Проф. Кондаковъ принимаетъ предложеніе и, занявшись всестороннимъ изученіемъ эмалеваго дъла, совершаетъ, по его же просъбъ, два спеціальныхъ путешествія: одно по Европъ, другое по Кавказу.

Въ 1892 году трудъ былъ законченъ и лишь теперь изданіе появляется въ свётъ.

Это изданіе является д'віствительно зам'вчательным и, можно сказать, единственным въ своемъ род'в. Это, если такъ можно будетъ выразиться — художественное произведеніе, въ которомъ и содержаніе, и форма — прекрасны и одно идетъ въ гармонію съ другой.

Роскошь, изящество, тонкость работы оправы, въ которой предлагается текстъ — поразительны. Лучшія индустріальныя и художественныя силы были привлечены къ выполненію этого изданія.

Рисунки хромолитографическіе выполнены фирмою Августа Остеррита во Франкфурть на Майнь; все, что на таблицахь атласа должно воспроизводиться золотомь, отпечатано «червоннымь золотомь». Рисунки, номьщенные въ тексть, выполнены посредствомь гравюры на деревь лучшимь нашимь русскимь граверомь В. В. Маттэ и нькоторыми его товарищами. Архитекторь И. П. Ропеть, извыстный своими орнаментальными композиціями въ стиль византійскомь, русскомь и восточномь, сдылаль для изданія много самостоятельных работь, служащих его украшеніемь, какь напр. выходные листы, орнаментальныя виньетки, служащія заключеніемь для каждой главы текста, рисунки для переплета, для двухь разноцвытных в шелковых матерій, употребленных въ переплеть, рисунокь ленты для закладки, вытканной изъ шелка, серебра и съ золотою надписью (стихъ изъ трагедіи Еврипида «Эрехоей»).

Роскошный переилеть къ изданію исполнень фирмою г.г. Гюбель п Денкъ, въ Лейпцигъ, а шелковыя работы выполнены на фабрикъ Сапожниковыхъ въ Москвъ.

Къ нѣкоторымъ экземилярамъ изданія приложенъ портреть почтеннаго издателя, высокой художественной работы извѣстнаго офортиста Гальяра въ Парижѣ: портреть не оконченъ за смертью художника.

Изданіе такимъ образомъ является въ высшей степени роскошнымъ, изящнымъ и свидътельствуетъ о высокой любви виновника его къ искусству, о высоко развитомъ его вкусъ. Всъ украшенія изданія — даны въ духъ времени, къ которому относятся и эмали собранія, мотивы ихъ заимствованы изъ миніатюръ этого времени, или эмалей же; а потому въ

: -

общень получается прекрасная плиострація къ исторів византійскаго орнамента, къ той отрасли византійскаго искусства, которой посвящено изданіе. По справедливости и вкоторыми лицами въ иностранной печати изданіє сравнивается съ лучшими изданіями эпохи Ренессанса, когда были неріздки истинные любители драгоцінных і, художественных і изданій кингъ, какъ напр. Кобергеръ. Альдусъ Мануціусъ, Маіоли. Гроліеръ. Максимиліанъ І и др. 1).

Тексть, какъ было выше сказано, написанъ профессоромъ Н. П. Кондаковымъ. Болье лучшаго выбора издатель и не могъ сдълать. Текстъ, написанный этимъ ученымъ, дъйствительно является капитальнымъ и вполнъ отвъчаетъ идеъ изданія — дать новое, монументальное въ области изслъдованій византійской эмали.

Роль эмали въ византійскомъ искусствѣ была весьма высока. Оно, какъ извѣстно, избирало этотъ видъ живописи для наиболѣе дорогихъ, непосредственно близкихъ къ человѣку и вмѣстѣ съ тѣмъ высокихъ образовъ. А потому понятно, какъ важно для лучшаго знакомства съ исторіей византійскаго искусства — капитальное изслѣдованіе одной изъ главныхъ отраслей его. Такое изслѣдованіе и могъ дать проф. Кондаковъ.

Онь, какь известно, уже почти двадцать пять леть работаеть въ области византиновъдънія. Капитальные, строго наччные труды его охватывають предметь во всемь его приомъ. Въ труде «Исторія византійскаго искусства и иконографіи по миніатюрамъ» онъ впервые въ наддежащемъ свъть представиль исторію византійскаго искусства, отмътиль главныя эпохи его и даль блестящія характеристики ихъ, установивь ближайшую связь различныхъ памятниковъ искусства — монументальной и мелкой производительности, намістивь пути византійской иконографіи, отивтивъ ея отношение кълитературъ, догив церкви и т. д., затронувъ попутно массу вопросовъ, касающихся исторія, быта, религія Византін, отношенія ея памятниковъ къ памятникамъ Запада. Въ последующихъ своихъ трудать онь развиваеть эту исторію византійскаго искусства, представивь описаніе памятниковъ Синайскаго монастыря 2), рукописей его библіотеки. давъ исторію архитектуры Грузіп 3), описаніе многочисленныхъ и замѣчательныхъ памятниковъ византійско-грузинскаго искусства, заключающихся въ нъкоторыхъ храмахъ и монастыряхъ Грузін 1). Въ «Визинтыйскихъ церкваль и памятникаль Константинополя» 5 гонь кладеть основаніе въ русской археологіи для изученія древней византійской столицы, которое, по его межнію, "станетъ наравий съ наукою языческаго п древне-христіанскаго Рима и, по плодотворности свопуть результатовъ,

<sup>1)</sup> Bucher въ «Wiener Tagblatt» № 14, 1894.

<sup>2)</sup> Путешествіе на Синай въ 1881 г. Одесса. 1882.

<sup>3)</sup> Древияя архитектура Грузіи. Москва. 1876.

<sup>4)</sup> Опись памятников превности въ нъкоторых в грамиль и монастырях Грузіи. С.-Петербургъ. 1890.

Въ трудахъ VI Археологическаго събзда въ Одессъ.
 Византійскій Временникъ.

займеть одно изъ важнѣйшихъ мѣстъ въ наукѣ средневѣковой древности вообще и христіанскаго Востока въ частности».

И въ новомъ своемъ капитальномъ труд'в, при изданіи г. Звенигородскаго, онъ такъ же, какъ и въ предыдущихъ трудахъ, охватываетъ всестороние изсл'вдуемый имъ предметъ, византійскую эмаль и даетъ новое осв'вщеніе какъ этой самой отрасли византійскаго искусства — въ частности, такъ и самой исторіи византійскаго искусства вообще.

Изслѣдованію византійскихъ эмалей Звенигородскаго онъ предпосылаетъ свой взглядъ на тѣ пріемы, которыхъ долженъ держаться изслѣдователь — при изученій памятниковъ искусства. «Памятникъ, говоритъ онъ, долженъ быть освѣщенъ предварительно самъ по себѣ, по своимъ историческимъ признакамъ, и эти признаки должны быть затѣмъ указаны какъ историческія черты, въ ходѣ иконографическаго типа, сюжета, въ движеній художественной формы» (стр. 254)... «Искусство никогда не имѣло подобныхъ евангельскому тексту канонизованныхъ формъ, всегда пользовалось въ церкви и обществѣ относительною свободою, руководилось всегда принципомъ художественности, выразительности, натуральности, или, по крайней мѣрѣ, ясности изображенія, и потому памятники искусства суть всегда выраженіе мысли, чувства, вкусовъ личныхъ, мѣстныхъ и временныхъ».

Исходя изъ этихъ положеній, изслѣдователь и разсматриваетъ памятники византійской эмали, входящіе въ составъ коллекціи г. Звенигородскаго. Эти памятники представляють, по словамъ изслѣдователя, значительную важность своими иконописными типами, превосходно исполненными; они принадлежатъ лучшему времени византійскаго эмалеваго производства, т. е. первой половинѣ XI вѣка. Они состоятъ изъ медальоновъ, составлявшихъ нѣкогда убранство большой иконы арх. Гавріила въ мон. Джумати, на Кавказѣ. Въ числѣ этихъ медальоновъ имѣется центральная группа Спасителя, съ Богородицею и Предтечею по сторонамъ, апостолы Петръ и Павелъ, три евангелиста (кромѣ Марка) и три святыхъ: Георгій, Димитрій, Өеодоръ.

Всѣ эти священныя изображенія составляють собою тоть иконописный типъ, который составился окончательно въ IX ст. и въ теченіе двухъ послѣдующихъ вѣковъ былъ употребителенъ для украшенія священной утвари въ греческой церкви. Это — Деисусъ. Проф. Кондаковъ указываетъ съ одной стороны на связь мысли этой иконы съ идеей особой церемоніи императорскаго двора (съ IX же вѣка), а съ другой стороны на выраженіе въ ней богословскаго пониманія, назначенія церкви и религіозныхъ вѣрованій.

На подобнаго рода отношенія, на историческія черты образовъ указываетъ изслѣдователь далѣе постоянно при обозрѣніи всѣхъ медальоновъ; на ряду съ этимъ идутъ указанія на особенности художественной техники. Сводя въ общее эти различныя черты, особенности, получаемъ богатѣйшій матеріалъ для характеристики и эпохи, и состоянія искусства

въ эту эпоху; т. е., исходя изъ данныхъ памятниковъ, получаемъ картину изъ культурной исторіи. Изследователь лишній разъ и особенно ясно своими анализами памятниковъ подтверждаетъ, что «византійская иконопись вообще иметъ вполне реальную подкладку, а данныя работы X столетія приводятъ къ тому выводу, что какъ бы ип были древни ихъ традиціонныя основы, мы имемъ въ нихъ, въ собственномъ смысле, памятники этого времени» (стр. 283). Сила анализа проф. Кондакова въ этомъ изследованіи особенно ярко проявляется; лишь войдя въ глубину предмета, можно съ полною свободою анализировать составъ известной композиціи, черты известнаго образа, какъ это онъ дёлаетъ.

Трудно указать въ литературѣ по византійскому искусству болѣе точную, ясную, живую характеристику византійского орнамента (а вмѣстѣ съ тѣмъ указанія основъ византійского искусства), какую находимъ въ послѣднемъ трудѣ проф. Кондакова. Если будетъ когда-нибудь составляться хрестоматія по исторіи византійского искусства, то она непремѣнно войдетъ въ нее. Поэтому мы считаемъ нужнымъ привести ее злѣсь же пѣликомъ.

«Византійское пскусство, пропеходя, въ IV—V стольтіяхъ, изъ основъ искусства античнаго, усвоило себъ и его орнаментику. Эта античная основа была только въ началъ римская; въ V стольтіи она уже носитъ явные признаки греческаго характера и представляетъ, очевидно, временное оживленіе греческаго стиля въ собственной Греціи и странахъ, усвоившихъ его на Востокъ.

«Этотъ греко-восточный стиль отличался богатою и высоко развитою орнаментикою, которая занимаетъ въ настоящее время совершенно новый отдълъ въ исторіи искусства, со времени открытія одеждъ и тканей контскихъ могилъ. Этотъ отдълъ захватываетъ общирный періодъ IV—VIII стольтій, до сихъ поръ столь бъдныхъ намятниками и оставшихся почти неизвъстными.

«Сама Византія, со времени ся политическаго существованія, какъ восточно-христіанскаго центра, была средоточіємъ и для культуры сѣверно-варварскихъ народностей. Отчасти подъ ихъ вліяніємъ она усвопла себѣ результаты азіатскаго искусства, перепесенные на Дунай этими народностями, а непосредственно — важнѣйнія формы культуры и искусства переднеазіатскаго Востока.

«Понягно, что эти крупныя событія не могли совершиться быстро, и что потребно было непрестанное воздёйствіе указанных в факторовъ, чтобы такъ называемая античная, т. е. римская, основа успёла рёшительно измёниться. Такъ, мы долгое время находимъ въ византійской архитектурё чисто-римскую бёдную орнаментику, между тёмъ какъ конструктивная система уже давно нокинула прежніе образцы. Извёстно, какъ бёдны орнаментомъ рукописи этого времени, украшенныя миніатюрами отличнаго рисунка и съ совершенно новыми комнозиціями. Такимъ образомъ, перемёна заключалась въ томъ, что декоративная сторона византій-

скаго искусства сложилась, въ особый видъ, изъ художественныхъ элементовъ Египта, Персіи и Средней Азіи; совершилась окончательно эта перемѣна въ VIII вѣкѣ, хотя подготовлялась издавна. Вѣкъ Василія Македонянина и его преемниковъ представляетъ уже этотъ новый видъ, и хотя историки византійскіе мало знають о его происхожденіи, но отмѣчають, какъ новость, невиданное богатство украшеній въ храмахъ, пестрыя одежды, вообще хитрыя премудрости Цареграда. Сюда относится и появленіе въ художественной промышленности Востока звѣриныхъ формъ, которыя до VII столѣтія держались только въ народныхъ, такъ называемыхъ варварскихъ издѣліяхъ, и составляли принадлежность собственно азіатскихъ производствъ, а въ эпоху иконоборческую, въ связи съ современнымъ искусствомъ Сѣвера, образовали уже особый «звѣриный» стиль.

Таково было, въ общихъ чертахъ, движеніе византійской орнаментики, если следить только за разростаніемъ руководящей группы. Должно помнить, однако, что эта центральная группа не составляеть цёлаго, и притоки главнаго русла, разъ образовавшіеся и влившіе въ него наибольшую массу водъ, могутъ временами пересыхать, мелъть, но никогда не уничтожаются и не исчезають безсивдно, То, что мы называемь восточнымъ вліяніемъ въ искусствъ, постоянно образуетъ историческое русло, питающее Западъ. Существование этого русла, въ свою очередь, зависить отъ множества источниковъ. Всъ перекрещивающияся въ византийскомъ искусства вліянія являются результатомъ особыхъ народно-художественныхъ типовъ, которые, разъ сложившись въ данной местности, остаются въ ней, пока здёсь присутствуетъ самая жизнь. Таковы типы искусства свернаго побережья Малой Азіи, различныхъ частей Кавказа, собственной Персіи, Съверной Индіи, Средней Азіи, Сиріи и Египта, острововъ Архипелага и собственной Греціи, Балканскаго полуострова и юго-восточной Европы. Различными сторонами своего существованія типы эти приходили въ соприкосновение съ искусствомъ центральной Восточной Имперін и отъ него же воспринимали руководящія схемы, такъ какъ ихъ роль, какъ стилей, окончилась, и они перешли на роль составныхъ элементовъ. Но то искусство, которое принимало въ свою среду такую массу разнообразныхъ элементовъ, должно было по внутренней необходимости разработывать сторону декоративную, орнаменть, а соответственно тому и самый быть, осложнившійся массою разнохарактерныхъ народныхъ обычаевъ, новыхъ формъ; оно должно было, значитъ, принять и ту оригинальную пестроту, которая составляеть непременный удель Востока, гдь разнообразнышие типы уживаются рядомь, не подавляя другь друга окончательно

«Для полнаго объясненія декоративнаго направленія въ византійскомъ искусствъ и даже въ самомъ бытъ, потребовалось бы начертить возможно ясную картину Византіи во время какого-либо царскаго выхода или пріема пословъ. Среди столицы увидъли бы мы пышные храмы, построенные царями Македонской династіи, гдъ архитектура уже шаблонная, но

внутренняя декорація которыхъ, своими золотыми мозапками, пестрыми мраморами, дорогими цвътными колоннами, серебрянными чеканными капителями, пышными иконостасными преградами, киворіями и амвонами, приводила въ изумление и западныхъ, и съверныхъ варваровь. Еще пышиве и пестрве было убранство царскихъ дворцовъ, уже утратившихъ къ этому времени величественную, но нъсколько монотонную наружность римскаго Палатина. Но эти дворцы раздробились на безчисленное количество залъ и камеръ всякихъ формъ, монументальныхъ и медкихъ террасъ и эспланалъ, причудливыхъ портиковъ и съней. всякаго рода переходовъ и мъстъ для гуляній, вышекъ и крылецъ, съ башнями и куполами, покрытыми золотомъ. Все это вивщалось на вебольшомъ сравнительно пространствъ, и въ «Великомъ» и во Влахерискомъ дворпѣ и, очевидно, было скучено въ очень живописной, но далеко не монументальной обстановкв. Точно также и утварь этихъ дворцовъ и домовъ приняла восточный декоративный характеръ, и во время церемоній играеть важную роль на выставкахъ и за трапезою: прежнее обиліе и разнообразіе стеклянной посуды замінилось большими пышными блюдами для немногихъ смънъ кушанья, причудливыми рукомойниками со звіриными формами, куда едва вмінцается столько воды, чтобы облить, но не вымыть руки. Картина крестнаго хода показала бы намъ необыкновенную пестроту костюмовъ, одъяній и облаченій на чинахъ двора, на духовенствъ, и на отрядахъ дворцовой гвардін, димовъ и варварскихъ наемниковъ. Широкія одежды лишены покроя, едва различаются длинными или короткими, узкими или широкими рукавами, не имъютъ складокъ, и богато украшены воткапными цвътными рисункамиexemplia, коймами, тавліями, маніаками, парагавдами и пр. и пр. Несомые въ процессін иконы, кресты, знамена и хоругви блещутъ пестрыми, дорогими эмалевыми ризами, окладами, уборами, драгоп внными камиями и жемчугомъ, совершенно такъ же, какъ какая-нибудь византійская рукопись евангелія X-XI стольтій блестить и пестрить глаза сотнями миніатюрь, заставокь и аркадь для каноновь, все это въ удивительномъ техническомъ исполнении, но гдф, однакоже, не найдешь иногда ни единой новой мысли, не встретишь ни единой любопытной фигуры. Какойнибудь дворцовый парадный місяцесловь, въ родів «Менологія» Василія II Македонянина, им'ьетъ крупное бытовое значеніе, но художественное его значение не велико, и сокращенный текстъ къ его миніатюрамъ указываеть лишь на потребность въ декоративномъ убранствъ.

«Наше время недавно еще было наполнено сухимъ, подражательнымъ, безцевтнымъ, чисто архитектурнымъ орнаментомъ, наследіемъ эпохи Возрожденія. Эта эпоха была вначале богата выразительнымъ искусствомъ, но бедна вследствіе своего буржуванаго склада; она утратила первое, и стала довольствоваться жалкимъ подобіемъ римскому монументальному искусству и помпе временъ цезарей. Освобожденіе отъ этого художественнаго рабства наступило для Европы со времени ея знакомства

съ декоративнымъ искусствомъ Азіи. Но и до сихъ поръ еще эта отрасль искусства, и излюбленная византійцами разноцвѣтность (πολύχροος) и, главное, пестрота (ποιχίλος), не смѣютъ претендовать на принадлежность свою къ области изящнаго. Лишь историческое изученіе способно убѣдить насъ, что эта пестрота и эта разноцвѣтность тождественны съ изящнымъ, подъ условіемъ гармоніи, точь въ точь въ такой же мѣрѣ, какъ изященъ пестрый персидскій коверъ, и что только наша привычка къ монотонному придала самому слову «пестрый» смыслъ чего-то негармоничнаго, такъ какъ, при нашемъ эстетическомъ воспитаніи, мы не способны мириться съ разнообразіемъ цвѣтовъ».

Изслѣдованіе византійскихъ эмалей собранія А. В. Звенигородскаго составляетъ содержаніе 3-й главы труда проф. Кондакова. Въ 4-й главъ онъ разбираетъ уже русско-византійскія эмали того же собранія. Результаты этого разбора являются въ высшей степени поучительны для русской археологіи. Они наглядно показываютъ, какъ дѣйствительно могутъ быть полезны для изученія нашей родной старины штудіи по византійской археологіи.

И къ этой главъ, какъ и къ предыдущей, изслъдователь предпосылаетъ общія соображенія, или, върнъе, результаты изъ тъхъ наблюденій надъ памятниками, которые предлагаются имъ далъе.

Главный изъ этихъ результатовъ тотъ, что «древняя Русь до татарскаго нашествія близко знала византійскія и восточныя художественныя производства, могла оцінить ихъ достоинства, и сама нівкогда владівла множествомъ самыхъ разнообразныхъ произведеній этого рода» (стр. 307).

«Западная наука, говорить проф. Кондаковъ, посвятила много труда на разработку вопроса касательно исторіи усвоенія германо-гальскими народами римскаго преданія отъ временъ Тацита до XII в'єка включительно. Русской наукъ, въ свою очередь, предстоитъ въ будущемъ столь же обязательная, но еще болбе сложная и богатая задача - изслбдовать историческій нереходъ различныхъ промысловъ и производствъ съ Востока и изъ Византіи на Русь и въ югославянскія земли»... «Исторія искусствъ, продолжаетъ онъ далье, рышается до сихъ поръ утверждать, будто европейское народное искусство проявляеть признаки своего существованія лишь съ конца Х стольтія, и то лишь въ нъкоторой переработкъ традиціонныхъ формъ, главнымъ образомъ, римскихъ, изрѣдка византійскихъ. Полное народное творчество появляется будто бы только въ XIII вѣкѣ, и вмѣстѣ съ нимъ совершается перемѣна какъ въ художественной промышленности, знавшей до XIII въка только одно церковное діло, архитектуру, утварь, священные сосуды, книги и пр.,такъ и въ самомъ быту, который оставался для народа варварскимъ (въ смысль примитивнаго), а для высшихъ сословій подражательнымъ, римскимъ» (стр. 309).

Среда русскихъ древностей приводить изследователя къ инымъ воз-

зрѣніямъ: «Народное творчество, говоритъ онъ, установило свою полную типическую самобытность задолго до X вѣка: тѣмъ болѣе, начала художественной промышленности выразплись, прежде всего, не въ церковной архитектурѣ и ея видахъ, но въ обиходной жизни, въ быту, костюмахъ, украшеніяхъ и пр. Народный бытъ развился въ оригинальныя формы уже въ самую ранною эпоху, ранѣе V вѣка, когда были восприняты съ особою силою культурныя формы Византіи и средне-азіатскаго Востока, такъ какъ все было приготовлено и способно къ этому воспріятію».

Матеріалы къ экскурсу, дополняющему псторію византійской эмали п вводящему въ обширную среду культурныхъ связей Южной Россіи съ Азіей и Византією, даютъ автору— древне-русскія серьги-колты, украшенныя эмалью— изъ собранія г. Звенигородскаго.

Проф. Кондаковъ разсматриваетъ здѣсь — историческое происхожденіе колтовъ, даетъ знакомство съ кладами эмалевыхъ древностей, найденными въ Россіи, описываетъ и анализуетъ памятники этихъ кладовъ, останавливается на техникъ и орнаментикъ эмалевыхъ серегъ, на иконографіи часто встрѣчающейся на этихъ серьгахъ птицы сиринъ; переходитъ затѣмъ къ разсмотрѣнію эмалевыхъ цѣпей, къ обзору перегородчатыхъ эмалей, находящихся въ Грузіи, и въ заключеніе трактуетъ объ русской финифти и о лучшемъ представитель древне-русской эмали—кіевской діадемъ, или женскомъ золотомъ вѣнцъ, открытомъ въ 1889 г. въ Кіевъ вмѣстъ съ значительнымъ кладомъ.

Въ этой діадемѣ, какъ п во множествѣ мезкихъ вещей, описанныхъ въ данной главѣ, видны, по мнѣнію проф. Кондакова, еще впзантійское искусство, но уже русское мастерство.

«Исторія разнообразныхъ скрещиваній искусства европейскаго ет художественными производствами Востока — закацчиваеть опъ свой трудъ — обозначается отнынѣ все настоятельнѣе и настоятельнѣе, какъ основная задача русской археологической науки. Именно въ русскихъ древностяхъ она получаетъ наиболѣе богатые для того матеріалы, которымъ, конечно, предстоитъ со временемъ стать въ центрѣ важиѣйшихъ научныхъ вопросовъ исторіи средневѣковаго искусства».

Две первыя главы труда проф. Кондакова являются какъ бы введенемъ къ самому изследованію эмалей собранія А. В. Звенигородскаго.

1-я глава такъ и называется «техническое введеніе въ исторію персиродчатой эмали». Здёсь авторъ разсматриваеть: технику эмали въ древнемъ Египте, Ассиріи и Финикіи; греческія эмалевыя издёлія; эмаль
въ искусстве народовъ Европы въ римскую эпоху; эмали гальскія,
прирейнскія и англосаксонскія; находки въ Швеціи и Россіи; эмаль въ
древностяхъ Венгріи; эмали кавказскія; происхожденіе эмалеваго производства среднев ковой Европы изъ Персіи и Средней Азіи; начала эмали
византійской и господства вида прозрачной эмали; технику византійской
или перегородчатой эмали.

2-я глава посвящена обзору памятниковъ византійской перегородчатой эмали. Эти памятники обозрѣны здѣсь и изучены дѣйствительно «въ такой полнотѣ, какъ ни въ одной европейской книгѣ, и нигдѣ не являлись въ такой поражающей массѣ».

Онъ описалъ, проанализировалъ, установилъ заново даты множества памятниковъ, ихъ происхожденіе, назначеніе; внесъ массу новаго матеріала, намѣтивъ пути и пункты для болѣе детальнаго изученія становящихся извѣстными памятниковъ. Всѣ эти изслѣдуемые, обозрѣваемые имъ памятники были изучены имъ непосредственно на мѣстѣ; со многихъ изъ нихъ впервые даются превосходные снимки. Выполненіе этой главы представило несомнѣнно наиболѣе всего труда почтенному изслѣдователю и всѣ будущіе изслѣдователи византійской эмали будутъ съ благодарностью пользоваться ею, такъ какъ ни одна работа по эмалямъ византійскимъ не можетъ теперь быть плодотворной, если не будетъ исходить отъ того матеріала, который предложенъ въ трудѣ проф. Кондакова.

Памятники, подлежавшіе его обозрѣнію, подраздѣлены имъ на отдѣльныя группы: престолы и запрестольные образа (престолъ церкви св. Амвросія въ Миланѣ; образъ церкви св. Марка въ Венеціи; образъ Хохульской Божіей Матери въ Гелатѣ): кресты и тѣльники (Ахена, Кельна, Полоцка, Мартвили, Новгорода, Копенгагена, Эссена), оклады Евангелій (библіотеки и ризницы церкви св. Марка въ Венеціи, церквей и библіотекъ Сіены, Москвы, Мюнхена); кіоты (Лимбургскій, Грана, Ганау и Грузіи); потиры и дискосы (ризницы св. Марка въ Венеціи); короны и вѣнцы (Желѣзная, Венгерская, Константина Мономаха, Карла Великаго); предметы личнаго убора.

Таково содержаніе и значеніе труда проф. Н. ІІ. Кондакова. Нельзя не поблагодарить А. В. Звенигородскаго за изданіе его въ свѣть. Своимъ изданіемъ онъ сослужилъ большую службу наукѣ русской и европейской археологіи. Онъ дѣйствительно воздвигъ имъ себѣ памятникъ.

Текстъ изданія напечатанъ на трехъ языкахъ: русскомъ, французскомъ, нѣмецкомъ. На каждомъ языкѣ издано всего по 200 экземпляровъ, которые почтеннымъ издателемъ приносятся въ даръ ученымъ учрежденіямъ и лицамъ, работающимъ въ области исторіи искусства.

Нельзя не пожелать, чтобы почтенный издатель — во имя той же любви къ наукъ, къ дорогому для него искусству, которая подвигнула его на создание столь драгоцъннаго памятника, какъ настоящее издание, предпринялъ другое издание труда проф. Кондакова, популярное, доступное большему кругу читателей: разумъемъ не популяризацию изслъдования, а самого драгоцъннаго издания: при сохранении текста и рисунковъ въ немъ можно было бы дать недорогое, но изящное издание въ родъ «Русскихъ Древностей въ памятникахъ искусства» гр. И. Толстаго и проф. Кондакова.

Несомивню, что при такомъ изданіи настоящее изданіе почтеннаго

А. В. Звенигородскаго и зам'язательный труда нашего руменато ученато сослужили бы еще большую службу наука руменай правологів.

E Phillips

Madler, Theodora, Michael Struttendies, Isaah Komments, Ein Stück byzantinischer Kaisergeschichte, Gymnasialprogra, Plauen, M. Wieprecht, 1894, 51 crp. 6°.

Книга Медлера состоить изъ двухъ частен: въ первои онъ подвергаетъ критическому разбору поназанія источниковъ, во второй излагаетъ событія, случившіяся въ парствованія беодора. Михаила VI и Позава Коминна.

Изъ источниемъ, доступныхъ западному изследователю, авторъ не воспользовался новелюй Имаава Коминна, напечатанной въ Jus Graeco-Romanum Пахаріз-вонъ-Лингенталя; недоступной оказалась для него обвинительная рёчь Пселла противъ патріарха Михаила Кирулларія. Въ одномъ ивмецкомъ журналѣ Медлеръ нашелъ указаніе, что эта рёчь падана въ журналѣ Министерства Народнаго Просвъщенія, но поиски его не увёнчались успёхомъ; нало думать, что онъ надёнлея найти греческій текстъ, между тёмъ какъ я напечаталь только изложеніе рёчи на непонятномъ ему русскомъ языкѣ (Ж. М. Н. Пр. 1889 г. сентябрь).

Кратковременныя парствованія, которыми занимаєтся Медлерь, не нибли важнаго значенія въ византійской исторіи, тімь не меніс разсказъ его по своей точности и обстоятельности представляєть полезное пріобрітеніе для западной литературы; русскій читатель не найдеть въ ней иного новаго, потому что ті же самыя событія изложены довольно подробно въ извістной квигі проф. Скабалановича (Византійское государство и церковь въ XI віжі».

Медлеръ по большей части исчернываетъ византійскихъ историковъ и событія передаются имъ съ такой полнотой, что едва ли можно было бы прибавить къ нимъ что-нибудь: недостаточно воспользовался онь только рѣчами и перепиской Пселла, а на основаніи этого матеріала можно было бы представить болье полную характеристику Михапла Кирулларія и лучше разъяснить самый питересный эпизодъ даннаго времени борьбу царя съ патріархомъ.

Объясненія, даваемыя фактамь, въ большинстві случаевь удачны; по моему мнінію, Медлерь вполні правъ, называя Кирулларія руководителемь столичнаго заговора противь Миханла VI, что я старался доказать въ противоположность Скабалановичу, объясняя обвинительную річь Пселла. Трудно согласиться съ плохо обоснованнымь предположеніемь автора, будто Исаакъ Комнинь думаль прибістнуть къ Папів и найти въ немъ поддержку въ начавшейся борьбів съ патріархомь. Когда восточное войско провозгласило царемъ Исаака Коминна, Миханль VI отправиль для переговоровь съ бунтовщикомъ посольство съ Иселломъ во главів. Медлерь говорить, что царь Миханль поручиль свою защиту своимъ врагамь; такое утвержденіе нельзя принять правильнымь, т

какъ Пселлъ и его товарищи по посольству не принимали участія въ заговоръ Комнина.

Несмотря на то, что Медлеръ очень точно устанавливаетъ хронологію, не только по мѣсяцамъ, но и по днямъ, когда возможно, несмотря на то, что на разсказъ его вообще можно полагаться, у него попадаются иногда мелкіе недосмотры. Нѣтъ достаточнаго основанія называть евнухомъ Константина Лихуда; Михаилъ Кирулларій не былъ первымъ, изъявившимъ притязаніе на титулъ вселенскаго патріарха; Екатерина, жена царя Исаака Комнина, была дочерью не Іоанна Владислава, а царя Самуила.

II. Безобразовъ.

Friedrich, Ein Brief des Anastasius Bibliothecarius an den Bischof Gaudericus von Velletri, über die Abfassung der «Vita cum translatione Clementis Papae». Eine Quelle zur Cyrillus-und Methodius-Frage. (Sitzungsberichte d. Akademie d. Wissenschaft. zu München. 1892. Heft III).

И. В. Ягича, Вновь найденное свидътельство о дъятельности Константина Философа, первоучителя славянъ св. Кирилла. Приложение къ LXXII-му тому Записокъ Императорской Академіи Наукъ, № 6. Спб. 1893, стр. 14 въ 8-ку. Цѣна 35 к.

Martinov, Une lettre d'Anastase le Bibliothécaire. Voiron. 1894, 11 crp. B'b 8-ky.

Если жизнь и дъятельность славянскихъ первоучителей Кирилла и Менодія представляють для славянь первостепенный интересь, то и для византолога онъ должны имъть немаловажное значеніе, или иначе говоря, если Кириллъ и Меоодій по своей деятельности принадлежать славянамъ, то они не только не далеки отъ византійскаго міра, но неразрывно связаны съ нимъ, ибо они - плоть отъ его плоти и духъ отъ его духа. Они и по рожденію, и по воспитанію — греки, если, быть можеть, и не всецью, то въ значительной степени, и вся ихъ дъятельность до отправленія къ западнымъ славянамъ совершается на пользу и прославленіе Византій; они и думали какъ лучшіе византійцы ихъ времени, и проникнуты были чувствами и стремленіями византійцевъ. Я даже склоненъ разділить дъятельность Константина или Кирилла и его брата на два періода: византійскій и славянскій, изъ которыхъ первымъ можно считать дёла Константина и Меоодія до отправленія ихъ къ западнымъ славянамъ, а вторымъ дентельность ихъ у последнихъ до самой смерти братьевъ. По всему этому всякаго рода сведенія, а темъ более новыя и при томъ важныя о славянскихъ братьяхъ и византологъ долженъ встречать и принимать съ живъйшимъ интересомъ.

Вновь найденное свид'йтельство о Кирилл'й составляетъ значительную часть письма изв'йстнаго почитателя Кирилла, Анастасія Библіотекаря, къ велетрійскому епископу Гаудерику,—письма, написаннаго по желанію епископа. Это письмо дошло до насъ не въ подлинник'й; оно найдено въ латинской рукописи XIV в., хранящейся въ библіотек'й монастыря Аль-

nobra na Incadori a cunale dal ura et à tipocion dance less t візеция учения депораз Гейна ста потокат, на передо та ero forere. Discriment meneralira est propression Colonialesto, el estata de merkerno. Tarme nere ne merkerne, desser une de Salo, obnid donid, ma marke berneteri nede best. Ditionel Timer officer et et incidi. OTERATOR BURER TORREST TITT THAT BURETS BARRY BURGERS TREESAY BUT ть Захимизистейне Ментевон і малени поментелью, т. п.а., вединь a muchan fir 1892 i modernovan Svalininian, nai dain nandroar Greare nonomera Lemmarch, entrevans an about brook income Constitut INCUENDERS RELIGIOUS RESPONSE FOR CAPACITY OF DESCRIPTION OF STREET, S CRESE DE CONCRESIONAL PROP. ÉVALUARES PARÁSES ANESTE OS TEMPO E DEEL COODERSEEL CILETALISACTI ROBULUTUEL IN TOMAS LOTUTA DATE CALIBREA DE ETE MEBELE DE STESEMENT TRANSPONDEMENT DE LA TOPARE LITTE er propier de vetenomenement en els es es este filosoci. É de l'es-DREIDOCTORREIDGE NIBER O STRABBERTIN 11004 - TORIGHA - TORIGHA RE-BROWERS HORRAROMETICE IS REAL AND THEIR THOSE RUTTER BUT OWNER BROWNS OCHORRIENARO INCASTARRAS ESCUTASTELLAROTA ATRICERTA ESMELRADA TON-•eccors film most darithm — stritten was in boso Sean loslers in nucial barnegaette borde i berlieb teri House that I de un STE HOBBLE ESCHELE EXTE TO BELOWE FOTBERD & TROUBERS OF BEGINNING B-TORUL.

Считые необходимыми предвирательно принять от Авантаси Би-GRIOTERADE HAUBORITE ST. DI CEM DE CATE DES MIEMES GOTT STES ARCTES. BEARTISSE скій епискоги Татдеренть из епадзіл в торка еписколожно держана DOCKHIMERE GAME OF FLICHEET BACK DENCHARD COOFFERS OFFICERS живие, дветельности и упресыта его для того, что быгла вие. была с отпавить подробное жети съятате. Порторен от діл димонт Голего еписьоти BEORBORDSTEC OCCUBINGOS PRO EBACTACIO EDICA TERMINO CALIBRADOS CO VNEBOCTÍR E BANETAEROCTÍR ET IDECECTA A ARTERATULÁ ELOCE EL L'ARCAITE не навлется дв. након-нибода перотрети и подстание проции в от Нарменть. Его письма можно заплючить от анастиси и павнами обстоетельствика не мога сразу петеленте желане Торденика Чиека тот. последний воепользовался этиравлениеми настипуть детоп от на Новетантинополь на тобота, произвединия на 😽 — об или в ителе ведалать. mocreta una hanomenta Abastacia offa et imposifia din mossita fasti. OTOPRBEED BY HERY MICEN HINT INVIOL MINTERS THAT HEAT ABACTUME PY то време неходилен по другима обетоктельствима на этолий Бизанти. Впрочень. Гамдериить межетт быть, просиль в самина дегатога наводить справки из Константиновскі по заниманнему его копрост. Наковеть, ученый библютенара из стийть на просабы епискона Талдерина. HARBCRIE ENV BECLME HETEDETHON I LIF CHRENTOFF I LIF BEGRET DOTOFF DECEMO. HO FIR RESERVE OFF STO HARDELINE HE REFERTED IN STORY DRIVERS Анастасів между прочика сообщаеть Гаудернич, что ока в в вегаты «порешили сообща приложить все стараны чтобы приве

въ ясность» относительно св. Климента и что они «узнали сущую правду отъ Митрофана, предстоятеля Смирнской митрополіи, мужа, славящагося святостію и мудростію, который проживаль не далеко оть Херсона», бывь сослань туда вмёстё съ другими патріархомъ Фотіемъ, въ то время, когда Кириллъ былъ отправленъ въ Хазарскую землю и тамъ открылъ мощи св. Климента. Самое важное и вмъстъ съ тъмъ новое въ этомъ письмъ есть сообщение Анастасія, что Кириллъ написалъ историческій разсказъ объ обрѣтеніи мощей св. Климента и, какъ видно изъ письма, этотъ разсказъ быль общеизвъстенъ во время Анастасія и Гаудерика. Нельзя сомнъваться въ томъ, что разсказъ быль написанъ по-гречески, что можно заключить и изъ следующаго места письма. «Впрочемъ, въ греческихъ школахъ, пишетъ Анастасій, оглащается (resonant) то, что тотъ же дивный по истинъ философъ (т. е. Константинъ-Кириллъ) излалъ въ честь торжественнаго открытія святыхъ мошей гимнологій Богу Всемогущему. Но существують также два его небольшія прославленныя сочиненія, именно коротенькая пов'єсть и одно торжественное слово, переведенныя (разум'вется, на латинскій языкъ) мною языкомъ неуклюжимъ и далеко отступающимъ отъ блистательнаго краснорфчія его .... Свитокъ же гимна, который тотъ же философъ издаль въ славу Божію и блаженнаго Климента, я не ръшился перевести, потому что въ латинскомъ переводъ еслибы вышло, то слишкомъ мало, то слишкомъ много слоговъ, не было бы складной, ладящей съ напъвомъ гармоніи. Но ссли ты, мужъ желаній, и это возложишь на меня, то приступлю къ тому, что востребуещь, съ помощію Божіею».

Изъ приведенныхъ словъ письма ясно, что Константинъ или Кириллъ написаль о Клименть, папь римскомъ: 1) историческій разсказь объ обрѣтеніи мощей его; 2) коротенькую повѣсть о томъ же; 3) торжественное слово или, върнъе, похвалу св. Клименту, и 4) гимнъ во славу Божію и блаженнаго Климента, и вск на греческомъ языкк. О первомъ изъ этихъ сочиненій Кирилла (narratio historica) мы могли догадываться изъ словъ житія славянскаго учителя: «шко же пишеть вь обретеніи его» 1); но до настоящаго времени нельзя съ положительностью указать его ни въ греческомъ подлинникъ ни въ славянскомъ переводъ. Тъмъ не менъе, я склоненъ думать, что составленный Константиномъ историческій разсказъ быль извъстенъ въ славянской письменности или въ прямомъ переводъ, или въ передълкъ; но онъ ускользаетъ отъ вниманія ученыхъ, потому что въ началь его нътъ имени автора, а это является вслъдствіе того, что Константинъ, какъ будетъ указано ниже, по своей скромности никогда не помъщалъ своего имени въ надписаніяхъ своихъ трудовъ. Можно считать за несомивнное, что въ заглавіи историческаго разсказа было слово обратеніє и следовательно полное его заглавіе могло быть: Слоко о обратеніи мощей пре-

<sup>1)</sup> У III афарика въ Památkah dřevního písemnictví jigoslovanův. Изд. 2-е,—житіе Константина, стр. 9, гл. VIII.

славнаго канмента. О содержаніи его мы можемъ составить сель леное и върное понятіе изъ вновь найденнаго письма Анастасія Библіотекаря и вромъ того изъ Италіянской легенды, которая въ той части своей, гдъ говорится объ открытіи и перенесеніи мощей Климента, вполить сходна съ сообщеніями объ этомъ письма, какъ очень убълятельно доказать Ягичъ. Едва ли возможно сомніваться поель этого, что ек. Гаудерикъ зналь историческій разеказъ Константина объ открытіи мощей Климента и пользовался имъ при составленія Италіялской легенды.

Если историческій разсказь наув еще не извістень, то за то мы NOMENTA VERBATA HA TODERECTBEHHOE CLOBO (Sermo declamatorius, depeneденное Анастасіемъ Библіотекаремъ съ греческаго языка на затинскій для еп. Гаудерика: такимъ словомъ можно статать на славанскомъ языка CASES HA ROCHECENIE MOLLEMA ROCCAARHACO KAMMENTA, HCTODWIECKOVIO MINISTER ETECTAL MINISTERS TO MOUNTING RIGHT THE THE THE AND AND THE MERANCIAMI ETO MOSTENO H ETRONO ENU HERO HOTE RO R MUNTE ROCIA Что, гваствительно. Пода сподома нужно разумать слово горжественное у Анастиси Баблютекара, мы это можемъ заийть по жизоторымъ наменамъ нъ спланискомъ перевола дисва. Оно надлично не голько учевидень, но и учантинарии ва птарании и перенесени мошей заки. CHANGENER OF THE PRESENCE THE STANDARD OF THE STANDARD OFFICE итока...: веке т. в. гладу Вличента ичента видни перваним й и оми веть повъстникъ, лије блженный пла водин и в поченивалени первый, увильнь диват Винчента, лепостиль задествый дваем. Самый DESCRIPTS TELEGRAPHS BY THAT PRICERSON RECTLESS. IN THAT PRICE PRICE PRICE. опущены по пробности. предпествования повыша ст. полья Вистенов. подробности, которыя остананны за засел надрежено застиг, и с. Myalismerod recentifican i Europa wis all information and archive in 1996 to BRIDBERG BS BEIOGNEETING JANKELT OF EASTER SERVE OF THE ST вполий троины за таковычи не эт. Испланенов остоярб.

Вирочемы мысцы в точть это горганическием дово вость которымы а разумым напечаливное тко до во бол больной можей Висовета

I) Comm instances of Harman sectors. The sectors of the first of the f

<sup>20</sup> Cp. Hammanne Less described for some of the control of the c

B Car mart Recomm

<sup>4)</sup> Tour of Table 19 to 1

принадлежить перу Кирилла, не нова. Уже Шафарикъ 1) и Бодянскій 2), приписывали его, хотя и не совсемъ решительно, Константину; Викторовъ высказался прямо въ пользу составленія слова славянскимъ первоучителемъ 3). Нужно, однако, зам'ятить, что они въ этомъ слов'я вид'яли именно ту повъсть объ открытін мощей Климента, которая цитуется въ житін Кирилла и которую можно приравнить къ историческому разсказу у Анастасія Библіотекаря. Вороновъ находиль, что это слово принадлежить не Кирилу, а скоръе жителю Херсона, который и произнесъ его въ самомъ Херсон'в 4). Посл'в изданія письма Анастасія Библіотекаря возраженія Воронова противъ авторства Кирилла падаютъ сами собою и вполнъ оправдываются соображенія Викторова, съ которымъ необходимо согласиться, что Кириллъ, говоря это слово, представлялъ себя, какъ ромея 5), т. е. византійца, следовательно, здёсь неть надобности предполагать херсонита. Изъвозраженій Воронова значеніе могло бы им'єть лишь то, что слово «составлено нескоро послъ обрътенія и въроятно уже однимъ изъ послъднихъ оставшихся въ живыхъ очевидцевъ и дъятелей событія», доказательство чему онъ находить въ следующихъ выраженіяхъ: много во лето мимошёши ...... николи не престане повъдающе братіи свътлу и бажения кыплю моіней в), и посяф этого заключаеть: «очевидно, празднованіе обрѣтенія мощей уже неоднократно совершалось до произнесенія настоящаго слова, и посл'є событія прошло много л'єть» 7). Но въроятиве, что почтенный ученый не върно поняль слова текста и сдълаль отсюда невърное заключение. Составитель слова говорить, что и по истеченіи многихъ л'ть мы, т. е. ромеи, «николиже не престанемъ повъдающе братін кэплю мощей»; иначе говоря, празднованіе обрѣтенія мощей останется на всегда въ видъ установленія церкви; сльдовательно говорится о будущемъ, а не о прошедшемъ. Есть основаніе думать, что д'віїствительно празднованіе обр'єтенія мощей Климента установлено въ православной церкви еще въ годъ ихъ открытія. Не смотря, однако, на отрицаніе авторства Кирилла Вороновымъ, отъ вниманія последняго не ускользнуло то важное обстоятельство, что составитель слова даже не упоминаетъ о Кириллъ, который былъ виновникомъ открытія мощей; но критикъ предполагаетъ, что такое умолчаніе могло произойти отъ нежеланія м'естнаго составителя слова говорить о по-

<sup>1)</sup> Разцвътъ славянской письменности въ Булгаріи въ Чтен. въ Общ. Истор. и Др. 1848, № 7, стр. 41.

<sup>2)</sup> О времени происхожденія славянских в письмен в. М. 1855, стр. XLIX (прим. 71).

<sup>3)</sup> Кирилло-Меоодіевскій Сборникъ, изд. Погодинымъ, стр. 409 и слёд.

Киризлъ и Меоодій. Главнъйшіе источники для исторіи свв. Киризла и Меоодія. Кієвъ. 1877, стр. 91—95.

<sup>5)</sup> Кирилло-Мооодіевскій Соорникъ, изд. Погодинымъ, стр. 95.

<sup>6)</sup> Кирилло-Меоодіевск. сборникъ, издан. Погодинымъ, стр. 319-320.

<sup>7)</sup> Кирилаъ и Меоодій, стр. 94.

сторонней иниціативъ въ обрътеніи мощей 1). Предположеніе довольно наивное. Что же касается гимнологія и коротенькаго слова, отмъченныхъ выше. то о нихъ до сего времени ничего не знали.

Подъ коротенькою повъстью (brevis historia) нужно разумъть, мнъ кажется, синаксарный или проложный разсказь объ обрътени мощей, необходимый въ службъ памяти этого событія,—обрътении которое въ древне-славянскихъ мъсяцесловахъ Х—ХІІІ и ХVІ вв. отмъчается подъ зо-мъ января в). Каковъ быль составъ этой повъсти, я не могу сказать въ данную минуту. По всей въроятности, она была переведена на славияскій языкъ, судя по тому, что память перенесенія мощей отмъчена въ древне-славянскихъ мъсяцесловахъ, какъ указано выше, довольно уже рано. Она должна была войти въ составъ службы на перенесеніе въ Зографскомъ Трефологіъ з). Синаксарій болье поздняго времени, встръчающійся въ Прологахъ, взять пзъ Метафраста з), слъдовательно, ничего общаго съ кирилловскою краткою повъстію не пиъетъ.

Служба на перенесеніе мощей составлена, по всей въроятности, вскоръ посль ихъ обрътенія и пе безъ желанія самаго Константина; но принималь ли онъ какое-либо участіе въ этомъ, трудно въ настоящее время сказать.

Не легко сказать также, какого содержанія и объема было и четвертое, упоминаемое Анастасіємъ Библіотекаремъ произведеніе Констацтина.—гимнологій (hymnologicon). Быть можеть, этотъ гимнологій вощель впослідствій въ составъ службы на перенесеніе мощей Климента. Быль ли онъ переведенъ на славянскій языкъ, въ настоящее время сказать не можемъ.

Кром'в указанныхъ сочиненій Кирилла, мы им'вемъ св'єдінія еще и объ его бес'єдахъ съ іудеями у хазарскаго кагана, которыя, судя по словамъ его житія. были довольно обширны и которыя переведены были

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 93.

<sup>2)</sup> Подъ этимъ числомъ память отмъчена въ Евангеліяхъ Ассемановомъ, Остромировомъ, Мирославовомъ, Охридскомъ, Типографскомъ № 1 и Типографской Минеи XII—XIII № 1211, въ январской минеи Моск. Дух. Ак. № 4 (91) и въ Трефологіѣ Зографскаго авонскаго монастыря. Архим. Антонинъ, Замѣтки поклонинка Св. горы. Кіевъ. 1864, стр. 313 и 338—339; Срезневскій, Свѣдѣнія и замѣтки о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ. 1876, стр. 417; Архим. Леонидъ, Свѣдѣніе о славянскихъ рукописяхъ. В. І. М. 1887, стр. 36—37; Архим. (еп.) Сергій, Полный мѣсяцесловъ востока. П. М. 1876, ч. І, стр. 27. Въ Макаріевскихъ Четыхъ-минеяхъ.—23 янв. Архим. Госифа Подробное Оглавлий, стр. 410; въ другихъ мѣсяцесловах в—23, 24 и 25 ноября и въ одномъ даже 29 декабря. См. у Сергія Полный мѣсяцесловъ П., ч. І, стр. 312.

<sup>3)</sup> Къ сожальнію, эта служба, приведенная въ перемежку со службою св. Петру, царю болгарскому, сохранилась не вся; изъ нея одинъ листъ вырванъ и къмъ-то унесенъ. Ср. у Срезневскаго, Свъдънія и замътки, стр. 417.

<sup>4)</sup> Напр. въ сборникъ XVII в. Соловецкой библіотеки. См. вт. Описаніи рукописей Соловецкаго монастыря, находящихся въ библіотекъ Казанск. Духови. Академіи. ІІ. Казань. 1885, стр. 253.

братомъ его Менодіемъ на славянскій языкъ, съ разділеніемъ ихъ на восемь главъ; сила убібдительности этихъ бесібдъ была такъ велика, что дійствовала «жко пламень горжішей на противные» 1).

Изъ житія же Константина мы узнаемъ, что онъ перевель, конечно, на греческій языкъ въ Херсонѣ еврейскую грамматику <sup>2</sup>). Наконецъ, изъ словъ того же житія, а также и житія Меоодія можно заключить, что Константинъ съ своимъ братомъ Меоодіемъ перевелъ: Псалтырь, чтенія изъ Евангелія и Апостола, Паремейникъ, Часословъ, и Октоихъ Дамаскина, Служебникъ и Требникъ, или выражаясь словами житія: вискорѣ въсъ цръковным чинъ пріємъ, наоучи (учениковъ) оутръницы и часовомъ и вечерни и павечеринци и таинѣи служвѣ <sup>3</sup>). Подъ тайной службой нужно, несомнѣнно, разумѣть литургію.

Впрочемъ, едва ли необходимо думать, что всв перечисленныя мною книги были переведены пъликомъ и въ отдъльности. По моему разумънію, всв эти книги составляли одинъ паноектъ въ несколько, быть можетъ, болье распространенномъ видь, чьмъ ть, какія существують еще и нынь въ греческой церкви для удовлетворенія потребностей небогатыхъ церквей. Я считаю въроятнымъ, что книга или, по крайней мъръ, отдъльное сочиненіе, изв'єстное подъ названіемъ Кириллъ Словенскій 4), есть именно такой панеектъ. Такое свое мнъніе я основываю на наличности двухъ кодексовъ, содержащихъ каждый въ отдъльности почти всв перечисленныя мною выше книги. Одинъ изъ нихъ извъстенъ подъ неточнымъ названіемъ Октоиха XIII—XIV вв., который хранится въ вівнской придворной библіотект в), а другой называется также невтрио Минеею Общею XV—XVI вв., и принадлежить Московск. духовн. академіи 6). Въ первомъ заключаются Октоихъ или Осьмогласникъ, чтенія апостольскія и евангельскія, часть Тріоди и Пентикостарія, Общая минея и службы 12-ти праздниковъ господскихъ и богородничныхъ и части Требника Второй богаче и поливе по содержанію. На первомъ мість стоить Октоихъ Іоанна Дамаскина и за нимъ следуютъ евангелія и апостолы воскресные, каноны молебные Богородицъ, тропари и кондаки богородич-

<sup>1)</sup> У Шафарика, Památky, стр. 15, гл. X.

<sup>2)</sup> У Шафарика, Památky, стр. 8.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 19.

<sup>4)</sup> III а фарикъ, Разцевтъ славянской письменности въ Булгаріи въ Чт. въ Общ. Ист. и Др. 1848, № 7, стр. 42; Палаузовъ, Ввкъ болгарскаго царя Симеона. Спб. 1852, стр. 69.

<sup>5)</sup> Этотъ кодексъ описанъ Строевымъ въ Описаніи памятниковъ словянорусской литературы. М. 1841, стр. 55—55; кратко Воскресенскимъ въ Славянскихъ рукописяхъ, хранящихся въ заграничныхъ библіотекахъ. Спб. 1882, стр. 36—39; и Смалъ-Стоцкимъ въ Ueber den Inhalt des Codex Hankensteinianus. Wien. 1886 (изъ Sitzungsber. d. Akad. d. Wissenschaft. B. 110).

<sup>6)</sup> Рукопись довольно неточно и неполно описана архим. Леонидомъвъ Свъдънім о славянскихъ рукописяхъ и пр. Вып. П. М. 1887 (изъ Чт. въ Общ. Ист. и Др., стр. 323—333, отд. богослужебн. № 10 (77).

ные, стихиры на все дни и несколько молитвъ и сказаній изъ Отечника или Пролога: далъе помъщены Общая минея и Аноологія или Избранная минея съ апостолами и евангеліями, Требникъ, часть Тріоди постной п прътной. Церковный Уставъ, стихиры на всв воскресенія и тропари воскресные и богородичные. Несомивнию, что въ этомъ сборникв есть поздичанијя прибавленія, а именно насколько словъ и бесаль, насколько молитвъ, ненаходимыхъ въ Требникъ, и наконецъ нъсколько апокрифических заметокъ, какъ напр. о стреле громней и другіе, ей подобныя; но все-таки основа таже, что и въ первой рукописи, что видно, между прочимъ, и изъ того, что ни въ той, ни въ другой нътъ Служебника. Объ рукописи въ русскихъ спискахъ; но нъкоторые тексты во второй носять на себъ ясные слъды древне-славянской редакціи особенно въ Октонкъ и Минеи Общей. Въ началъ Общей Минеи во второй рукописи мы находимъ весьма любопытную приписку, въ которой, между прочимъ, сообщается, что Кириль Философъ составиль эту Минею для новопросвъщенныхъ (разумъется крещеніемъ) людей Русской земли, князю которой Владиміру онъ передаль ее для руководства къ служенію Богу; но онъ, говорится тамъ, составилъ не одну эту книгу, а выбралъ богородичны изъ Октоиха, еще сдъзалъ выборки изъ Тріоди и изъ многихъ другихъ книгъ бралъ малейшую часть 1). Мие кажется, что изъ этой приписки достаточно ясно, кого мы должны разумёть подъ Кирилломъ Словенскимъ. Откуда произошло такое название книги, у насъ ли на Руси, или у другихъ славянъ, южныхъ или западныхъ, въ настоящее время трудно сказать; до сего времени оно извъстно только въ русскихъ спискахъ, какъ я уже замѣтилъ выше, и притомъ весьма неръдко и по преимуществу у раскольниковъ 2), у которыхъ это имя является нарицательнымъ 3). Но не было ли первоначально вмъсто имени князя Владиміра имя какого-либо другаго славянскаго князя, подобно

<sup>1)</sup> Привожу здёсь эту приписку цёликомъ:

Вкаванье йзектно ш книзк сен в кой времм й в которые лкта изобраны выша каноны сим й чтеніа на шестой пксни коймбждо стомоу на весьго, подовно волшимъ минеммъ на па й мць хотминимъ йдоу боу работати, й закш бжй исполнити на оўтвърженье стыл православных втры новопросвіцийный людемъ, которын не имею чимъ оўстронти й миней міцных на годъ. Й тімь сице оўмысли курнаъ филосш воторый переваль граской грамоть на словеньский шзы, то сію минею сътвори, шепричетны в темъ дванадесят минішмъ міссмий но шсобь св такоже оўкрашайть памати стых на весь го йсполнено, то бідние курнаъ міжь моудръ, й исполненъ Ш дха ста, й оўмысли сне събрати на потверженіе закона кжіа й на похвалоу всімъ сты кгоу оўгодивши ш віжа, йже слабеними соў по всен вселійнь й сне предасть новопросвіциенный людемъ рыскый земля, в налік стомь й равноапотольномы великомы кйзю влайнероу крстившемоу рыскою земляю, нарвійномы вътомы й равноапотольномы великомы кйзю влайнероу крстившемоу рыскою земляю, нарвійномы вътомы й равноапотольномы великомы кизо влайнероу крстившемоу рыскою земляю, нарвійномы вътомы й равноапотольномы великомы кизо влайнероу крстившемоу рыскою земляю, нарвійномы вътомы й равноапотольномы великомы кізом влайнероу крстившемоу рыскою земляю, нарвійномы вътомы й равноапотольномы бітородичны, й стрей ш многа малікишью часть. Ср. у врхвивандр. Леони да Свіндініе, ІІ, стр. 325.

<sup>2)</sup> Ср. у Палаузова, Вѣкъ царя Симсона, стр. 60.

<sup>8)</sup> Палаузовъ, Въкъ, стр. 60.

тому, какъ въ Сборникъ Святослава 1073 г. имя князя Святослава поставлено было вмъсто имени болгарскаго князя Симеона?

Конечно, въ настоящее время невозможно доказать, что славянскій переводъ всего круга богослужебныхъ книгъ составлялъ одинъ панеектъ или одинъ сборникъ; но многочисленность богослужебныхъ книгъ и краткость времени, употребленнаго на ихъ славянскій переводъ, сдёланный немногими лицами, и наконецъ наличность двухъ почти одинаковыхъ по содержанію паноектовъ могуть наводить на мысль, что трудно допустить, чтобы славянскій переводъ распространился на весь полный кругъ богослужебныхъ книгъ. Нужно имъть въ виду, кромъ того, что переводы славянскіе дізались не только съ греческаго языка, но и съ латинскаго; по крайней мъръ, западный латинскій служебникъ или миссалъ, если не весь, то нъкоторая часть его, навърное, была переведена на славянскій языкъ еще святыми братьями или, всего върнъе, ихъ учениками. Въдь, не восточную литургію служиль въ Римъ Кирилль, хотя восточная литургія западнымъ славянамъ была изв'єстна въ славянскомъ переводъ 1). До насъ дошли нъкоторые отрывки древнеславянскаго перевода римскаго миссала 2), изъ которыхъ одинъ отрывокъ въ довольно позднемъ спискъ 3).

Кром'в этихъ трудовъ Константина, намъ изв'єстенъ еще одинъ и притомъ съ именемъ автора, т. е. Константина, а именно: Написаниє w прав'єм ктріт избілієноє Константиномъ влаженымь філософомъ, оучителемь о бід'є слок'єм смому жуыкоу 4), принадзежность котораго Кириллу Вороновымъ оспаривается 6), но безъ твердыхъ основаній.

Наконецъ, вновь найденное письмо Анастасія Библіотекаря открываетъ намъ еще одну непзвъстную черту изълитературной дъятельности Кирилла,—что послъдній изъ скромности и по смиренію не любилъ разсказывать о своихъ подвигахъ 6). Несомнънно, вслъдствіе этого Кириллъ не писалъ и своего имени въ заглавіяхъ своихъ произведеній. Если такъ, то необходимо предполагать, что Константинъ написалъ не мало и другихъ

<sup>1)</sup> Отрывокъ восточной литургіи, написанной глаголицею, см. у Срезневскаго, Отрывки изъ древняго глаголическаго служебника въ Запискахъ Академіи Наукъ, т. 4-й, стр. 22—29, и другой отрывокъ, можетъ быть. также изъ Служебника,— Пражскіе листы, см. у него-же въ Древнихъ глаголическихъ памятникахъ. Спб. 1861, стр. 36—49.

<sup>2)</sup> У Срезневскаго, Свёдёнія и замётки. Спб. 1887, стр. 530—588; его-же О древней глаголической рукописи, хранящейся въ Кіевск. духовн. акад. Кіевъ, 1876 (изъ Труд. 3-го археологич. съёзда), стр. 10—16.

<sup>3)</sup> У Ягича, Glagolitica въ Denkschriften d. Akad. d. Wissenschaft, in Wien. B. XXXVIII, стр. 10—14.

<sup>4)</sup> Издано Срезневскимъ въ Свъдъніяхъ и Замъткахъ. І, 4, стр. 47—52, по болгарской рукописи 1348 г. хранящейся въ Публичи. Библіотекъ (ІІІ. І, 376).

<sup>5)</sup> Кириллъ и Меоодій, стр. 251 и след.

<sup>6)</sup> Ср. слова въ письмъ Анастасія: praedictus philosophus fugiens arrogantiae notam referre non passus est.

сочиненій, на что какъ будто намекаеть и выраженіе кингы (вь кингауь вго обрещеть к) въ его житіи 1). Такъ, можно думать, что онъ въ византійскій періодъ своей дѣятельности написаль гимнъ или похвалу Григорію Богослову, какъ можно догадываться изъ словъ того же житія 2). Но скромность Константина лишила насъ возможности указать на его сочиненія въ рукописяхъ съ достаточною основательностію. Приписки его имени на рядѣ статей, встрѣчаемыхъ въ нѣкоторыхъ славянскихъ рукописяхъ 2), сдѣланы, по всей вѣроятности, по преданію и, разумѣется, на нихъ полагаться нельзя. Тѣмъ не менѣе въ поискахъ неизвѣстныхъ сочиненій Кирилла мы не должны остановиться на этомъ: какъ на славянскихъ, такъ и на греческихъ ученыхъ лежитъ обязанность розыскивать нензвѣстным произведенія славянскаго первосвятителя. Быть можетъ, нѣкоторые его труды сохранились и въ латинскихъ переводахъ, сдѣланныхъ Анастасіемъ Библютекаремъ или кѣмъ-либо другимъ. Значитъ, наши поиски не должны миновать и западной литературы.

II, Сырку,

Отвътъ рецензенту. Въ третьемъ выпускъ мюнхенскаго журнала Вуzantinische Zeitschrift за 1894 г. появилась рецензія г. Глейе на нашу
статью: «Іоаннъ риторъ (п проч.)» (Учен. Зап. Каз. унпв. 1890. Кн. V).
Такъ какъ авторъ прекрасно владъетъ русскимъ языкомъ, то мы находимъ
удобнымъ помъстить нашъ отвътъ ему въ этомъ журналъ тъмъ болье,
что здъсь была недавно напечатана наша статья, составляющая примое
дополнение первой (См. Виз. Временникъ. 1894 г. Вып. III—IV).

На стр. 626-ой рецензенть указываеть на то, что мы далеко не вездв исправляли или дополняли испорченный тексть славянскаго перевода. Мы избъгали ошибокъ, легко возможныхъ при подобномъ возстановленіи. Нашъ просмотръ пробъла славянскаго перевода посл'є словъ: τν δὲ περιχύτης λουτροϋ греческой эскуріальской рукописи мы признаемъ вполн'є (мы думали найти аналогію въ такихъ м'єстахъ Малалы, какъ р. 440, 15 οἱ ἐνομαζόμενοι πορνοβοσκοί, р. 32, 4, р. 460, 21). Слова: καὶ εὐδέως относятся, конечно, къ дальн'єйшему тексту.

Не можемъ пе признать весьма сомнительнымъ предположение

<sup>1)</sup> У Шафарика, Památky, стр. 19.

<sup>2)</sup> У Шафарика, тамъ же, стр. 2, гл. ПІ.

<sup>3)</sup> См. у III афарика Разцийть славянской инсьменности въ Булгаріи, въ переводі Бодянскаго въ Чтеніи въ Общ. Ист. и Др. Росс. 1848, № 7, стр. 42, приміч. 7; одна изъ такихъ статей слідующая: наука св. Кирилла Философа, посланнаго з Цариграда отъ святійшого патріархи Николы, въ Кієвъ, ко великому князю Володымеру для поученія о вір і христіанской, еще тому во невірствій сущу. Строевт., Библіотека Импер. Общ. Ист. и Древи. Россійск. М. 1815, отд. І. № 118 (д. 172), стр. 44. О другихъ приписываемыхъ Кирилу сочиненіяхъ см. у Воронова, Кириллъ и Месодій, стр. 237—249, у ІІ тухова въ вопросу о Кириллахъ авторахъ въ древией русской дитературіъ. Спб. 1887 (изъ Сборника ІІ отд. Императорской Академіи Наукъ), стр. 21—33.

г. Глейе относительно интерполяціи въ мадридской рукописи словъ: καὶ ἐγκλείστην (S. 627). Во всякомъ случав подобныя предположенія недостаточны для опроверженія нашего (и Brooks'a, по ссылкв Глейе, Histor. Review VII, 1892) мивнія о 44-ой гл. Евагрія.

«Счастливая» догадка Патцига относительно Малалова происхожденія отрывковъ, изданныхъ Маи въ Spicil. Rom. II. Арр., какъ можетъ убъдиться читатель изъ послъдней нашей статьи, не была чужда и намъ, вопреки мнѣнію г. Глейе.

Впрочемъ, очевидность тождества отрывковъ съ Малалою оксфордской рукописи ясна всякому. Важнѣе отмѣтить, что и здѣсь, какъ въ оксфордской рукописи, къ концу хроники примкнулъ отрывокъ, вѣроятно, изъ Константинопольской городской хроники (предположеніе Гельцера въ его S. Jul. Afric. B. II, S. 129).

Рецензентъ упрекаетъ насъ въ томъ, что въ своемъ предположеніи относительно происхожденія изъ Малалы Тheoph. р. 103 ff. мы игнорировали совершенно уклоняющійся отъ Өеофана разсказъ славянскаго хронографа о смерти Аттилы. Но славянскій текстъ на этотъ разъ такъ необычно расходится съ греческимъ (оксф. ркп.), что мы принуждены или признать здѣсь особую версію смерти Аттилы, у первоначальнаго Малалы приводившуюся рядомъ съ версіею, сохранившеюся въ греческомъ текстѣ (срв. аналогію относительно смерти Юліана Gleye, Philolog. LIII, S. 587), или допустить въ славянскомъ хронографѣ вставку изъ посторонняго источника. И послѣднее предположеніе при довольно пестромъ составѣ славянскаго хронографа не должно считаться смѣлымъ. Во всякомъ случаѣ рецензентъ долженъ былъ принять во вниманіе то обстоятельство, что дѣло идетъ о тѣхъ сообщеніяхъ Евагрія, гдѣ мы предположили вліяніе на него Малалы рядомъ съ Евставіемъ (Іоаннъ риторъ стр. 24 сл.).

Опроверженіе нашей догадки о Малалово́мъ происхожденіи описанія Евагрія землетрясенія при Өеодосів II (S. 628) не считаємъ уб'вдительнымъ. Сходство Боннскаго текста Малалы съ текстомъ Пасхальной хроники еще не исключаєть возможности предполагать бол'ве полный текстъ у первоначальнаго Малалы: достаточно указать на фактъ сходства редакціи разсказа о судьб'в Аспара съ сыновьями оксфордской рукописи Малалы и Пасхальной хроники при бол'ве полномъ пов'єствованіи эскуріальской рукописи (Hermes, B. VI, S. 369 1), Mal. ed. Bonn., p. 371, Pasch., p. 596).

Следовало ли указывать намъ на то, будто бы мы не привлекли къ сравненію текстовъ текста Евагрія тамъ (Іоаннъ риторъ, стр. 27), где какъ разъ для такого сопоставленія текстъ Евагрія и приведенъ нами во всемъ объемѣ (Gleye, S. 628)?

<sup>1)</sup> Предположеніе интерполяцій въ эскур. текстѣ Іоанна Малалы (Patzig. Progr. d. Thomasschule zu Leipzig. 1891, S. 13) мы считаемъ произвольнымъ.

Мы должны сознаться, что для насъ осталась совершенно непонятною цёль указаній намъ нашего достоуважаемаго рецензента на надлежащее толкованіе словъ славянскаго предпсловія хроники Малалы: «сказати и мий по истиній случившаяся». Мы исходили въ своей аргументаціи изъ другихъ словъ того же предпсловія: «въшедша въ уши мон» и остаемся при мийнів, что аналогіи обычныхъ лібтописцамъ выраженій (срв., напр., Cedren. Προοίμιον προσθέντες καὶ ὅσα ἀγράφως ἐκ παλαιῶν ἀνδρῶν ἐδιδάχθημεν, Theophyl. ὡς ἐκ τῶν καθ ἡμᾶς πρεσβυτέρων ἔστι λαβεῖν καὶ τὸ πιστεύειν ἀζήμιον) заставляютъ понимать славянское предпсловіе не иначе, какъ понимали его А. Н. Поновъ и акад. И. И. Срезневскій (срв. Іоаннъ риторъ, стр. 31). Подробность и живость описаній Іоанна Малалы антіохійскихъ событій времени начиная съ Зинона (Іоаннъ риторъ, стр. 33) въ соединеніи съ заявленіемъ лібтописца въ предисловіи неопровержимо доказывають, что для этой эпохи онъ пользовался разсказами своихъ старшихъ современниковъ, которые были очевидцами этихъ событій.

Βτ ποσιέμισε время οπησιικοβαнный Α. Βυρτοντ (Α. Wirth) ετ στο Chronographische Späne (Frankf. a. M. 1894) τεκστι Ιοαнна Αнτίοχίйςκατο (πο нашему мивнію, Малалы) ) ркп. Paris. Suppl. 682. saec. Χ. содержить и греческое предисловіе, тождество коєго со славянскимъ стоить вив всякого сомивнія: Wirth, S. 3 f. Δίκαιον ήγησάμην ... μετά πάσης άληθείας τὰ συμβάντα [διεξελθεῖν Wirth] ἐν μέρει ἐν τοῖς χρόνοις τῶν βασιλέων εως τῶν συμβεβηκότων ἐν τοῖς ἐμοῖς χρόνοις ἐλθόντων εἰς τὰς ἐμὰς ἀκοάς, λέγω δὴ ἀπὸ ᾿Αδὰμ εως τῆς βασιλείας Ζήνωνος και τῶν ἐξῆς βασιλευσάντων. δεῖ δὲ καὶ τοὺς μετά ταῦτα συγγράψασθαι τὰ λοιπὰ ἀρετῆς χάριν.

Слова, опущенныя въ переводъ, ясиъе выражаютъ тотъ смыслъ, славянскаго предисловія, о которомъ мы сказали выше.

Въ заключение не можетъ не выразить своего сожалѣнія о томъ, что ввели въ заблужденіе уважаемаго рецензента своею ссылкою на отчетъ о засъданіи Импер. Арх. Общ., помъщенный въ журналѣ Историческій Въстникъ.

Берлинъ.

С. Шестаковъ.

# 2. Бивлюграфія.

#### POCCIA.

Лѣтопись Историко-Филологическаго Общества при Новороссійскомъ Университеть. IV. Византійское Отдъленіе II. Одесса 1894 8°. VI → 316 → 128 стр. Цѣна 2 руб.

Въ отдълъ I «Изслъдованія» помъщены слъдующія статьи:

Д. Ө. Бъляевъ, Евктирій св. Константина при порфировой колонив на форв Константина и совершавшіеся тамъ обряды (стр. 1—22).

**Лабартъ** и Паснати полагали евктирійсв. Константина на Августеон**ъ**,

<sup>1)</sup> Объ отношени къ нему слав. перевода Малалы въ особой заметкъ.

при чемъ Паспати подъ колонной, при которой онъ находился, разумълъ колонну Юстиніана. Между тъмъ изъ описанія церковныхъ обрядовъ, совершавшихся тамъ въ Богородичные праздники и въ дни военныхъ торжествъ, совершенно ясно, что онъ находился на форъ Константина, при порфировой колоннъ, составляя даже съ нею одно архитектурное цълое, и былъ обращенъ лъвыми (съверными) окнами къ зданію сената.

А. И. Кирпичниковъ, Чудесныя статуи въ Константинополъ (стр. 23-47).

Давъ, главнымъ образомъ по г. Стржиговскому, очеркъ культа Туху вообще, и «Судьбы города» и ея статуй въ Византіи отъ Константина Великаго до VI вѣка, авторъ сводитъ извѣстія Анонима Бандури и др. о прочихъ чудесныхъ статуяхъ Константинополя, каковыми считались: мнимый палладіумъ Рима (Константинова колонна или статуя его), статуя Юстиніана, изображенія вредныхъ животныхъ, заговоренныя Аполлоніемъ Тіанскимъ, 2 статуи, обличавшія распутницъ (на Зевгиѣ и въ Неоріи) и т. д. По поводу этихъ статуй авторъ касается вообще вѣрованія византійцевъ въ тѣсную связь изображенія съ изображеннымъ лицомъ.

О. И. Успенскій, Неизданное церковное слово о болгарсковизантійских в отношеніях в въ первой половин X в ка (стр. 48—123).

Профессоръ Успенскій даеть греческій тексть и русскій переводъ анонимнаго «слова на мирное соглашение съ Болгарами», сохранившагося въ единственной рукописи Vatic. № 483, указывая подъ строкой многочисленныя цитаты изъ Св. Писанія и другихъ литературныхъ произведеній христіанскихъ и языческихъ; затьмъ сльдуетъ обзоръ содержанія «слова» въ цібломъ и историко-литературный комментарій къ нему. «Слово» было извъстно уже Газе, который приписываль его Өеофилакту Болгарскому; оно написано несомивнно по поводу мира, заключеннаго въ 926 или 927 г. съ имп. Романомъ Лакапиномъ царемъ болгарскимъ Петромъ. Авторъ — человъкъ широкаго литературнаго образованія, въ совершенств' влад'ьющій прісмами византійскаго краснорічія, онъ цитуетъ, кром'в Св. Писанія и св. отцовъ, Гомера, Гесіода, стоиковъ, Аристотеля, «Физіолога» и апокрифы (между прочимъ одинъ неизвъстный до сихъ поръ - о вънцъ, плънившемъ Еву); онъ знакомъ съ исторіей, минологіей, философіей, риторикой, пінтикой и народной литературой. Изъ историческихъ лицъ названы по имени только имп. Левъ (VI) и народъ -болгары; Романъ Лакапинъ, Симеонъ, Петръ и др. скрываются подъ библейскими и минологическими именами. На греко-болгарскую войну авторъ смотритъ, какъ на междоусобную, считая болгаръ, по крещенію, духовными братьями грековъ, а на дъятельность царя Симеона, какъ на изміну и духовному отцу — грекамъ, и плотскому — традиціямъ царя Бориса; онъ уличаетъ Симеона въ варварствъ и противоръчивости его политическихъ понятій. О самомъ себѣ авторъ говоритъ только одно:

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

I Terminer literature I to the training

TABLETT THE FIT TAKE STATES OF STATE

EL TORIN : TO DEN DET DE DANS DEST DE LES DESTE DE LE TRANSPORTE DE LE TRA

Timberster, Televisian (1997)

THE CALLED CONTROL OF STATE OF STATE OF STATE OF

- l'Importa della mare della linea in illiano della linea della line
  - The state of the s
- There are the second of the se
- 主 生 interpression。

  EIRLE (T. II \_ )

Herri Editio Servicio de la fina de la localidad de la fina del fina de la fina della fina della fina de la fina della fina della fina de la fina della fi

in Alberta in the personal major to the profit in all

имъ же въ VI т. Nova Bibl. Patrum). По его мивнію, высказанному уже въ книгъ «Свъдънія о нъкоторыхъ литургическихъ рукописяхъ Ватиканской библіотеки» (1885 г.), многіе отдівлы перваго изъ названныхъ трудовъ перенесены въ него изъ второго (а не наоборотъ); а такъ какъ Өеодора Андидскаго никакъ нельзя относить ко времени раньше конца ІХ въка — проф. Красносельцевъ относить его даже къ концу XI — то толкованіе съ именемъ св. Софронія не можетъ принадлежать ему, и вовсе не имъетъ приписываемой ему важности. Проф. Кондаковъ возразиль въ свое время на это, что вопросъ не ръшенъ: надо выдълить заимствованія, какъ интерполяціи, и посмотр'єть, есть ли препятствія видъть въ остающихся отдълахъ трудъ св. Софронія. Это-то и дъластъ г. Красносельцевъ въ настоящей стать в. По выдъленіи остается довольно цѣльное сочиненіе, распадающееся на 2 части. Послѣдняя есть начало толкованія литургін, до херувимской пъсни; по ея незначительности трудно сказать что либо объ ея авторъ; а первая часть есть одна изъ редакцій хороню изв'єстнаго древняго сочиненія, т. наз. історіа єххдусіаστιχή (толкованіе храма и его принадлежностей), составленнаго первоначально, въроятно, древивишимъ изъ многихъ св. отцовъ, которымъ оно приписывается — св. Василіемъ Великимъ. Уже древивищая изъ извъстныхъ намъ редакцій історія — сводная, сливаеть вмъсть 3 типа толкованій и говорить уже о херувимской п'есни: а заключающаяся въ псевдо-софроніевомъ толкованін цитуетъ уже Иринея Ліонскаго по переводу Анастасія Синанта, слёд. не старше конца VII века; противъ авторства св. Софронія говорить также блёдность топографическихь чертъ іерусалимской области. Толкованіе было приписано Софронію, въроятно, потому, что было найдено въ тишикъ съ его именемъ.

Затемъ следуетъ текстъ історіх єххд. по Миллезіеву изданію Кирилла іерусалимскаго, сличенному съ рукописью Венской королевской библіотеки; дополненія рукописи коллегіи св. Магдалины отделены и прибавленъ русскій переводъ изъ «Сборника литургическихъ толкованій» Спб. Дух. Академія. Въ конце авторъ доказываетъ, что краткая редакція історіаς есть первоначальная.

А. К. Димитріу, Къ вопросу объ Historia Arcana (стр. 258—301). Данъ доказаль, что внішнія данныя — показанія рукописей, Свиды и пр. — не дають почвы для рішенія вопроса о подлинности «Тайной Исторіи». Но и его аргументы не рішають діла: однообразіє языка черта общая всей литературі VI віка; віра въ δαιμόνια у подлиннаго Прокопія не имість приписанной ему Даномъ специфической окраски; да вообще отъ сходства воззріній авторовь Агсапа и Исторіи нельзя заключать къ ихъ тождеству.

Ранке, доказывавшій, что Arcana — сводъ замѣтокъ Прокопія, «монашескихъ фантазій» и неизвѣстно откуда взятыхъ извѣстій, не убѣдилъ никого, и вопросъ, такимъ образомъ, остается открытымъ.

Авторъ старается опредълить цъль «Тайной Исторіи» и ея отношеніе

IN MANUFACTURE DESIGNATION OF THE PROPERTY OF

Ellimos in incomprende all incomprende de la comprende del comprende de la comprende del comprende de la comprende de la comprende del comprende de la comprende de la comprende del compren

Has embracing determination of the defending training of the Termination of the Termination of the Control of t

And the second s

TRIBERE STEEL OF BUILDING TO SEE

APTON CHARGE 4 CONTROL OF SECURITY SECU

ENTER THE LEGISLES OF THE PROPERTY OF THE PROP

THE BEST OF STATE OF

житіе св. Кириліа — что до Азовскаго моря Кириліъ совершиль путь пѣшкомъ; житіе св. Меоодія — что царь послаль св. Меоодія въ Хазарію «вслѣдъ за философомъ». Это указываеть на то, что до миссіи въ Хазарію св. Константинъ философъ самостоятельно проповѣдываль въ Южной Россіи и въ Крыму. Далѣе авторъ соглашается съ Вороновымъ, что «преніе Константина съ Анніемъ»—вымышленная подкладка извѣстнаго отдѣла сочивенія Константина «въ защиту православія отъ всѣхъ враговъ его», а пренія съ сарацинами и евреями, какъ они передаются въ житіи, — схематичная комбинація, но считаеть необходимымъ признать фактъ преній, на основаніи «Похвалы» св. Климента.

Слёдуеть «Обзоръ новейшей литературы по византиноведению»:

- 1) «Русскій журналъ, посвященный изученію Византіи» подробное извѣщеніе о «Виз. Временникъ» (стр. 65—73).
- 2) C. W. C. Oman M. A., F. S. A., The Byzantine Empire. Peq. A. E. K. (стр. 73—77).
- 3) Dr. E. A. Stückelberg, Der Constantinische Patriciat. Ein Beitrag zur Geschichte der späteren Kaiserzeit. Basel und Genf, 1891, стр. 131, 8°. Рец. Д. Б. (стр. 77—81).
- 4) Leben des heiligen David von Thessalonike, griechisch nach der einzigen bisher aufgefundenen Handschrift herausgeg. von Valentin Rose. Berlin 1877. Pen. Y—ckaro (crp. 81-83).
- 5) Jules Nicole, Le livre du préfet ou l'édit de l'empereur Léon le Sage sur les corporations de Constantinople. Genève 1893. Pen. У—скаго (стр. 83—86).
- 6) K. Krumbacher, Studien zu den Legenden des H. Theodosios. München 1892. Pen. Y-ckaro (crp. 86-88).
- 7) Д. Бѣляевъ, Byzantina. Очерки, матеріалы и замѣтки по византійскимъ древностямъ. Кн. II, съ таблицами и планами. Спб. 1893. Рец. У—скаго (стр. 88—94).
- 8) K. Krumbacher, Mittelgriechische Sprichwörter. München 1893. Рец. А. К. (стр. 92-94).
- 9) Стојана Новаковића, Срби и Турци XIV и XV века. Историјске студије о првим борбама съ најездомъ туркомъ пре и после боја на Косову. У Беогроду 1893. Реп. М. П. (стр. 94—96).
- 10) Dr. V. Jagić, Der erste Cetinjer Kirchendruck vom Jahre 1494. Wien 1894. Рец. М. П. (стр. 97—98).
- 11) С. Шестаковъ, О происхожденіи и составъ хроники Георгія Монаха (Амартола). Казань, 1892, ІІ—173 стр. 8°.

Его же, По вопросу объисточникахъ хроники Георгія Монаха (Амартола): IV книга хроники. Спб. 1892, 58 стр. 8°. Рец. А. Д. (стр. 98—104).

12) В. Васильевскій, Русско-византійскія изследованія. Вып. второй. Житія свв. Георгія Амастридскаго и Стефана Сурожскаго. Спб. 1893. Рец. А. М. (стр. 104—117).

 Постанія падалія Инп. Правоставивою Патестинскаго Общества;

Terrollogithe debiding theoryleids but a Hamidetenia Coulow, than B. I. H. 1994.

Arient Interiorately strying of this way or added a con-L National defining that B. 1994.

Harristani Harriana mata 1-4, 1991-1994.

Confidence Man. Ilpan. Illustrationaria (16 aprilla 1888)

Far E. R. - m. 117-111.

- 14 Fig. Miller Die Hampfankander von die Geleiche eine konstielle Einstein grisstendels zum Gesten Mass dersauber ein auf mit Geleich mannen verwehen. Lemma 18 a. Gen. H. G. ett. 1996 27.
- II A Introperson Range of an International Sciences of Fam. E. R. (20, 127—128).

Moreover the Common and the Common a

- Linear Indiana de la marca del marca del marca de la marca del la marca de la marca della marca della
- The first of the second of the

The state of the s

Transition of the second of th

PROTECTION OF THE PROTECTION O

THE DESIGNATION OF THE PARTY OF

ства, такъ и въ турецкій періодъ константинопольской церкви. Проф. Суворовъ указываетъ на факты созыванія соборовъ императорами, присутствіе ихъ самихъ или ихъ представителей на соборахъ, утвержденіе ими каноновъ соборныхъ и наконецъ самостоятельное изданіе ими перковныхъ законовъ. Г. Прокощевъ указываетъ, что соборы собирались и помимо воли императоровъ, что церковныя власти законодательствовали и безъ соборовъ; участіе въ соборахъ императорскихъ уполномоченныхъ было не обязательно, и ограничивалось заботой о вившиемъ порядкъ и безопасности собора; императорское утверждение придавало канонамъ лишь витинюю обязательность и имъло цълью заслужить благоволение Божие къ государству; императорские эдикты по религиоз-новъ, за немногими исключеніями, представляющими изъ себя аномаліи, превышенія власти. Также на сторону преосв. Іоанна становится г. Прокошевъ и въ вопросв о церковномъ судъ, защищая противъ проф. Суворова самостоятельность его происхожденія, независимость отъ государства, и его двоякій видь, какъ forum externum и forum internum. Словомъ: согласіе съ государствомъ, но вмёстё самостоятельность и независимость отъ него — таковъ принципъ православнаго церковнаго права; если государство нарушало его, церковь становилась ему въ оппозицію (указываются случаи обличенія патріархами императоровъ, и наложенія на последнихъ церковныхъ наказаній). Возэренія еп. Іоанна авторъ подкрѣпляетъ ссылками на акты церковнаго и гражданскаго византійскаго права (Никейскій 1 соборъ, законодательство Юстиніана и Эпанагогу) и разбираетъ случаи, когда императоры нарушали права церкви. Проф. Лашкаревъ, приписывая канону туже неизменность, какая принадлежить догмату, считаеть развитіе церковнаго права закончившимся въ эпоху вселенскихъ соборовъ. На эту мысль г. Прокошевъ возражаетъ, указывая на иныя толкованія каноновъ, на которые ссылается проф. Лашкаревъ и на исторію права автокефальныхъ помѣстныхъ церквей, но главнымъ образомъ на consensus въ этомъ случаѣ православныхъ канонистовъ: Бердникова, Горчакова, Павлова, митр. Филарета, Барсова и пр. Въ общей оцънкъ трудовъ преосв. Іоанна авторъ сходится съ Бердниковымъ, считаетъ «Опытъ церковнаго законовъдѣнія» классическимъ въ своемъ родѣ произведеніемъ и основные взгляды его фундаментальными для всякаго православнаго канониста.

Н. Писаревскаго, Значение иконоборства въ истории церковнаю цскусства (Чт. въ Общ. Люб. Дух. Просв. 1894 г., Авг., стр. 157—178).

Христіанское искусство въ первые вѣка пользовалось для выраженія своихъ идей античными формами; въ эпоху своего расцвѣта, съ IV—VII вѣкъ, вполнѣ отдѣлилось отъ античнаго, поставивъ себѣ цѣлью идейное содержаніе и красоту нравственнаго идеала, вмѣсто красоты формъ. IV и V вѣка есть вмѣстѣ съ тѣмъ и время развитія и формулировки иконопочитанія, и главныхъ возраженій противъ его извращеній. Иконобор-

THE REPORT OF LITTLE ENGINEERS TO SEE THE PROPERTY OF THE PROP THE BUILDING WAS INSTITUTE OF THE STATE OF T PROPERTY OF STREET, ST BE THE THE PETERS OF THE STATE OF THE SECOND Remove dated. Les come contact in tem reles THE REPORT FOR STATE OF SHIP ASSESSMENT AND THE THE PARTY OF THE P PERSONAL PROPERTY AND ASSESSMENT OF THE PROPERTY OF THE PROPER First Methods (3)27 ft. 2727 ft. to .in. 2001 ft. in. 27 INCOME AND ANTICLE INTO THE COMMON AND ADDRESS OF THE COMMON ADDRESS OF THE COMMON AND ADDRESS OF THE COMMON ADD PROPERTY TIMES AND ADDRESS OF THE PROPERTY OF THE PARTY. THE THEFT BEETS IN THE COMMEND OF SHEET OF SHEET THE PERSONS ASSETS AS A CONTROL OF THE PARTY SHOUTH THE TABLE TABLE AND ASSESSMENT OF THE PROPERTY OF MEGHOODINAN TO DELENT DE LA CALLA DE LA CATE - DESCRIPTION CONTRACTOR PROCESS TO ITTLESS OF THE AREA OF THE LABOR TO SEE LABOR. BUT BENYOTEL I BURETUS TOUR OF STUDY OF SURVINCE OF STUDY 

LI Lineaux A control of the above of the section of the months and the section of the section of

The Fig. Thank were there is not a called the first E SHIEL TELL OF THE LEAD OF THE COLUMN TO THE SHIELD OF ETIER E MILIE LINE - PROPERTY CONTRACTOR - C By the meaning to little to the contraction of the later than THESE BLE STORM & 17 to 10 to 17 to 15 to LIBER MILITARY DESCRIPTION OF THE STATE OF T . . . . . . EMBE I M. BOY ME RECOMME -EACH FIT HERE TO SEE A STANDARD OF THE SECOND SECON THERE HOUSE IN THE CONTRACTOR TO SELECT AND ADMINISTRATION OF THE CONTRACTOR AND ADMI THERE HE STATE STATE OF THE STA METER 1217. 12. 171 FRANCISCO E COMPANION OF THE STATE OF THE ST FRUE LIGHT CONTROL OF THE STATE MELL OF CLASS CONTRACT TOURNE THE THE STATE OF STATE .... • .<del>.</del> TERRIBLE TO A SECOND

The country of the co

Русскій переводъ съ галицко-русскаго нарѣчія этой же популярной статьи о св. Ольгѣ уже помѣщенъ былъ въ «Странникѣ» 1893 г., т. II и III, Ср. «Виз. Врем.» I, стр. 2.

**М.** Сонолова, Симеонъ, Архіепископъ Солунскій, какъ истолкователь богослужебных чинопослидованій (Чт. въ общ. «Люб. Дух. Просв.» 1894 г., Сентябрь, стр. 424-446).

Это — продолжение труда автора о Симеонъ, о которомъ мы дали отчетъ въ 3—4 книжкъ «Временника» за 1894 г. (см. стр. 736). Г. Соколовъ излагаетъ по Симеону Солунскому чины: крещенія, миропомазанія и мироосвященія, и литургін до великаго входа, сравнивая попутно съ обрядомъ XV в. обрядъ современный и древній (по Максиму Исповъднику и т. наз. Софронію іерусалимскому).

А. Лебедева, Константинопольская патріархія въ ея интеллектуальной сторонт (отъ эпохи паденія византійской имперіи до ближайшаго кънамъ времени). (Богосл. Въстн. 1894 г., Декабрь, Отд. II, стр. 456—486).

Этоть очеркъ, въ зависимости оть отрывочности источниковъ, носить характерь свода отдёльныхь замётокь о патріархахь, выдававшихся образованностью или, напротивъ, невъжествомъ, — замътокъ, связанныхъ очень краткой и общей характеристикой эпохъ. Уиственный уровень патріархіп за все это время представленъ очень не высокимъ: число іерарховъ, слывущихъ учеными, скромное въ XV и XVI вѣкахъ, еще меньше въ XVII, неожиданно увеличивается въ XVIII и опять падаетъ въ XIX. Большинство знаменитостей XVIII въка должно считать раздутыми, а недостатокъ видныхъ личностей въ XVII объясняется крайней скудостью пзв'єстій объ этомъ времени. Изъ отд'ёльныхъ лицъ можно указать, какъ на достойнъйшихъ: въ XV в. (кромъ Геннадія Схоларія) на Максима III (съ оговоркой), Нифонта пелопоннисскаго; въ XVI: на Іеремію ІІ и Митрофана ІІІ; въ XVII: на Кирилла Лукаря, Діонисія IV, можеть быть Каллиста II, и Нифонта IV; въ XVIII: на Аванасія V, Кирилла IV, Косьму III, Каллиниковъ III и IV, Серафима II и особенно Самуила I Ханцериса и мн. др.; въ XIX в. на Константія I, вивств съ Схоларіємъ и Самуиломъ І учентійшаго патріарха турецкаго періода.

Наоборотъ, извъстны невъжествомъ: въ XV в. Рафаилъ I, въ XVI Іоакимъ I и Пахомій II (съ большой оговоркой) и особенно Іеремія I и Өеолиптъ II; въ XVII в. Гавріилъ II и Парееній IV; въ XVII в. Гавріилъ III, Мелетій II, Неофитъ VI; въ XIX в. Каллиникъ V и Іеремія IV. Не лишено интереса подстрочное примъчаніе, примыкающее къ обзору источниковъ, предпосланному своимъ очеркамъ проф. Лебедевымъ (см. Виз. Вр. 1894 г., вып. 2, стр. 441—443); тутъ дана характеристика труда Георгія Вендотиса, написавшаго продолженіе (ІV книгу) исторіи Мелетія авинскаго.

А. Лебедева, Нравственный обликъ, шерковнообщественная дъятельность, настроенія и злополучія константинопольской патріархіи (во второй половинь XV и XVI въкъ). (Богосл. Въстн. 1895 г., Январь, Отд. II, стр. 31—54).

Перван часть этой статьи состоить, подобно предыдущей, изъ отрывочныхъ характеристикъ патріарховъ особо хорошихъ или особо дурныхъ нравственныхъ качествъ, за время отъ завоеванія Константинополя турками до перенесенія резиденціи патріарха въ Фанаръ. За нравственныя достоинства выд'влены, изъ патріарховъ XV в., Испдоръ (одинъ изъ посл'вднихъ патріарховъ, поставленныхъ не изъ епископовъ), Діонисій І, Симеонъ (изъ трапезундцевъ, которыхъ проф. Лебедевъ при этомъ случать защищаетъ отъ обвиненій въ интригантствт и смутьянствт, Максимъ III, Нифонтъ II, Діонисій II (съ оговоркой), Іеремія ІІ п маркъ Ксилокаровисъ. Патріарха Рафаила І проф. Лебедевъ беретъ подъ защиту отъ неумъренныхъ осужденій; по его митнію, память Рафаила очернена національной ненавистью грековъ къ патріарху-сербу. Пресловуты дурной нравственностью Максимъ IV, Феолиптъ I, Іоасафъ II.

Затёмъ сообщаются свёдёнія о замёчательнёйшихъ церковныхъ соборахъ этого времени: это софійскій при Симеонё I, т. наз. вселенскій, осудившій впервые флорентійскій соборъ (значитъ въ 1450 г. такого собора не было, акты его, по мнёнію проф. Лебедева, сфабрикованы на Востоків), соборъ въ междупатріаршество по смерти Іеремін I — о порядкі избранія патріарховъ, и соборъ 1565, осудившій симонію и, въ частности, патр. Іоасафа II. Особенно широкой церковно-общественной діятельностью заявиль себя патр. Іеремія II Траносъ.

**М. Соловьева,** *Никифоръ Өсотоки* (прод. и окончаніе; см. Виз. Врем. 1894 г., вып. 3—4, стр. 739). (Труды К. Дух. Ак. 1894 г., Октябрь, стр. 248—266, Декабрь, стр. 569—597).

Авторъ довелъ до конца подробную біографію своего героя; онь говорить о жизни Никифора въ Константинополь, открытіи имъ Σειρὰ τῶν Άγίων Πατέρων, и столкновеніи съ патріархомъ Самупломъ; затёмъ о его научныхъ работахъ въ Лейпцигѣ (1769—73 гг.) и отношеніяхъ его къ Лейпцигскому университету; затѣмъ переходитъ къ его дѣятельности въ качествѣ инспектора школъ Славянской епархіи, а потомъ архіепископа (— 1786 г.), и его отношеніямъ къ русскому расколу, наконець къ дѣятельности его въ астраханской епархіи (—1792 г.), и въ заключеніе говорить о жизни и ученыхъ запятіяхъ его на покоѣ, въ московскомъ Данпловомъ монастырѣ (1800 г.). Разсказъ плюстрированъ краткими извлеченіями изъ трудовъ Никифора и переводами нѣскольнить его бесѣдъ и писемъ. Главные труды изложены очень кратко; вниманіе автора обращено пренмущественно на установку біографическихъ фактовъ.

Д. Бълвева, Краткій отчеть.
Записки Инп. Казанскаго УппаКомандировка была предпрысъ цілью ознакомиться съ
півкоторыя рукописи ісруса-

А. Александрова, Грамо

Ученыя

монастыряхь Адріатическаго побережья (Ученыя Записки Имп. Казанскаго Университета 1894 г., кн. 3, стр. 1—8).

Здѣсь помѣщена грамота императора Александра I монастырю Пива въ Черногоріи, отъ 1816 г., царя Алексѣя Михайловича монастырю Лепавина Срѣмско-Карловицкой епархіи въ Австро-Угріи, отъ 1651 г., и диптихи Лепавина монастыря. Тамъ помѣщены въ помянникѣ живыхъ члены дома Романовыхъ отъ царя Алексѣя до императрицы Анны Іоанновны; въ помянникѣ усопшихъ: князья отъ Ярослава I до царевича Алексѣя Петровича, патріархи отъ Іова до Адріана и нѣкоторые другіе русскіе іерархи, митрополиты кіевскіе и епископы черниговскіе.

Рецензін появились на книги:

Др. Никодим Милаш, Православно црквено право по обштим прквено-правним изворима и посебнимъ законским наредбама које важе у појединим самоуправним прквама. Задар 1890. Рец. Н. С. Суворова въ Врем. Демид. Юрид. Лицея, кн. 62, Юрид. Библіогр. № 33, стр. 39—48.

К. Krumbacher, Mittelgriechische Sprichwörter и

Ed. Kurtz, Die Sprichwörtersammlung v. Maximus Planudes. Рец. на объкниги И. Тимошенно, подъ заглавіемъ: «Византійскія пословицы и славянскія параллели къ нимъ» («Русскій Филологическій Въстникъ» 1894, № 3, стр. 126—140, № 4, стр. 295—304, продолженіе будетъ).

Socrates ecclesiastical history according to the text of Hussey with an introduction by William Bright. Second edition. Oxford, 1893. Рец. A. A. Спасскаго въ Богоса. Въстн. 1895 г., Январь, Отд. IV, стр. 153—165.

А. Н. Петрова, Пятидесятильтіе научной разработки славянскихъ источниковъ для біографіи Кирилла и Менодія. М. 1894.

Его же, Спорные вопросы миссіонерской діятельности св. Кирилла философа на Востоків. Одесса 1894.

Его же, Апокрифическое пророчество царя Соломона о Христв, находящееся въ пространномъ житів св. Константина философа, по списку XIII в., Спб. 1894. Рец. на всё три статьи Петрова, г. Воскресенскаго въ Богосл. Въстн. 1894 г., Декабрь, Отд. IV, стр. 539—547.

Январь 1895.

Б. Меліоранскій.

### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift", herausgegeben v. K. Krumbacher. IV Band (1895). Heft 1.

Отдъль І. Изслыдованія и матеріалы (стр. 1—127).

М. Treu, Michael Italikos (стр. 1—22). Авторъ отвергаетъ мивнія Крамера и Буасоннада объ авторъ и времени составленія изданныхъ Крамеромъ 29-ти Ἐπιστολαὶ ἀνεπιγράφου τινὸς (сод. Вагосс. 131), и рѣшаетъ вопросъ данными самихъ писемъ. Три адресата — Лизиксъ, Өеофанъ Эфоръ и Стефанъ Мелитъ исторически тѣсно связаны съ личностью Өеодора Продрома; въ 16 письмѣ есть упоминаніе о недавней кончинѣ

Алексыя, сына императора Калоіоанна; другой Алексый Комнинъ писемъ есть вероятно сынъ кесаря Никифора Вріеннія, къ которому авторъ является очень близкимъ лицомъ; а упоминаемая имъ Дукена Ирина есть теща кесаря, супруга Алексья І; царствующій пиператоръ, судя по 16-му письму, есть Калоіоаннъ, и, следовательно, великій доместикъ (см. письма 26 и 28)—Іоаннъ Аксухъ. Еще упоминаются: нѣкій догоостъ. ученикъ нашего автора; Михаилъ Каматиръ — лицо военнаго сословія; мансторъ риторовъ (безъ имени); родные брать и илемянникъ автора, врачи: Липсіотъ и (не названный по имени) актуарій, лейбъ-медикъ ниператора; епископъ адріанопольскій Іоаннъ Каматиръ; хартофилаксъ, и еще какой-то Цпкноглъ (письма 20 и 27). Авторъ писемъ весьма начитанный человівкь, хорошо знакомый съ астрономівії, богословівмь, исторіей своей страны, но особенно съ риторикой и философіею; онъ преподаватель по профессіи, и даетъ желающимъ наччныя указанія; онъ небогать, считаеть себя выше своего положенія и готовь, чтобы заслужить милость царя, принять всякое порученіе, напр. въ Рим'ь; въ 27 письмъ онъ называетъ себя Италикомъ, въ 11-мъ - Михаиломъ. Өеодоръ Продромъ упоминаеть о «весьма мудромъ Италикъ»; въ парижской рукописи № 2872 есть письмо Италика въ Продрому и отвътъ Продрома. Онъ, въроятно, одно лицо съ упоминаемымъ у Никиты Хоніата подъ 1147 г. епискономъ филиниопольскимъ. Оеодоръ Продромъ упоминаеть о «Италикъ, подражателъ Платона, проедръ Филиппъ». Въ заключение М. Тгеи предлагаетъ рядъ замѣчаній по псиравленію текста писемъ автора, впервые имъ вводимаго въ исторію византійской литературы.

Е. Patzig, Die Troica des Johannes Antiochenus (стр. 23—29). Авторъ указываетъ источники двухъ хроникъ codd. Vind. Hist. Graec. № 98 99, описанныхъ и отчасти изданныхъ А. Гейнрихомъ въ программѣ 1-й грацской гимназіи на 1892 г. Вторая, надинсанная именемъ логооста Акронолита, въ первой части взята изъ Константина Манасси, а исторія императоровъ до 1118 г. почти буквально изъ Зонары. Вторая часть первой. носящая имя Іоанна Сикеліоты, содержитъ—это важно—Траск ѝ Іоанна Антіохійскаго, въ подлинномъ текстѣ, по съ пропусками, что выясняется изъ сравненія ея текста съ изв'єстными фрагментами и эксцеритами Іоанна Антіохійскаго, и разъясняеть отношеніе: между Малалой и Іоанномъ, и Іоанномъ и его компиляторами. Въ подстрочномъ примѣчаніи указано соотв'єтствіе содержанія хроники Іоанна Сикеліоты съ б'очофі; хромікѝ изъ Магс. 407, изданной Саоою въ 7-мъ томѣ Віві. graeca Medii aevi.

1. R. Asmus, Ein Beitrag zur Rekonstruktion der Kirchengeschichte des Philostorgios (стр. 30—44). Авторъ возстановляеть отрывокъ изъ исторіи Филосторгія, содержавній оцінку литературныхъ трудовъ св. Василія Великаго, св. Григорія Назіанзина, Аноллинарія и Евномія. сравнивая и сопоставляя въ таблицу пересказы Фотія (въ «Библіотекі»

и въ 'Επιτομτή), Свиды п Никиты Хоніата (въ Эπσαυρός όρθοδοξίας). Всѣ эти пересказы принадлежатъ православнымъ писателямъ, всѣ, каждый по-своему, неполны, и другъ отъ друга независимы; полнаго Филосторгія мы врядъ ли получимъ, сведя даже всѣ ихъ въ одно цѣлое.

Ph. Meyer, Bruchstücke sweier τυπικά κτητορικά (crp. 45-58). Abторъ отыскалъ въ рукописи сочиненія Пахомія Русана, монаха Иверскаго монастыря на Абонъ, «противъ идіоритма» (библ. назв. монастыря, № 593. 1540 года), 3 отрывка устава монастыря св. Димитрія Келді-Βάρων, η οτρывокъ устава монастыря του φιλανθρώπου σωτήρος съ именемъ императрицы Ирины Ласкарины Палеологины. Начало перваго уставапервыя 18 главъ — опубликованы проф. И. Е. Тронцкимъ (Ітр. Міchaelis Palaeologi de vita sua etc. Спб. 1885); у Пахомія Русана императоромъ названъ Андроникъ, въроятно II, откуда ясно, что уставъ составленъ въ 1282/3 г. Это самое позднее упоминание о монастыръ св. Димитрія на Латръ. По содержанію уставъ слъдуеть іерусалимскому типу. Первый отрывокъ установляетъ одинаковую трапезу для всёхъ монаховъ. второй говорить объ обязанности ходить за больными, въ третьемъ императоръ, какъ епитропъ монастыря, опредвляетъ, сколько платья онъ будеть ежегодно отпускать на монастырскій обиходъ. Второй уставъ, Ирины Ласкарины, почти не отличается отъ типика Прины Лукены. даннаго въ 1118 г. монастырю пресв. Богородицы Обрадованной.

J. Gay, Notes sur la conservation du rite grec en Calabre et dans la terre d'Otrante au XIV siècle (стр. 59—66). Въ этой замъткъ сведены упоминанія о монастыряхъ устава св. Василія Великаго и о лицахъ обозначаемыхъ какъ «clerici greci», «protopapae» и т. д., въ Калабріи и въ Отранто, по записнымъ книгамъ десятины св. престола за 1326/8 и 1373 г., хранящимся въ Ватиканскомъ архивъ. Всъ эти извъстія крайне отрывочны и не даютъ возможности судить ни о количествъ церквей и духовныхъ лицъ греческаго обряда, ни о чистотъ самаго обряда.

Ch. Diehl, Etudes sur l'histoire de la domination byzantine en Afrique (стр. 67—91). (Отрывокъ изъ имъющей скоро явиться въ свътъ histoire d. l. dom. byz.). Вандальское завоеваніе разрушило цивилизацію и порядокъ Африки — римской провинціи и обанніе, которое римляне съ трудомъ пріобръли надъ окрестными разбойничьими народами; византійцы, завоевавшіе снова Африку, въ послъдовавшей затьмъ непрерывной борьбъ мало по малу уступали и наконецъ совсьмъ уступили имъ; короткіе періоды мира они всячески старались закръпить договорами, что однако плохо удавалось имъ.

Г. Диль начинаетъ съ географическаго и этнографическаго очерка этихъ племенъ по Кориппу и Прокопію. Самое значительное изънихъ— Левасы Прокопія къ западу отъ Триполиса. Всѣ они кочевыя: пища, одежда, занятія у всѣхъ были почти одинаковы: у всѣхъ было многоженство, вездѣ мужчины занимались войной и разбоемъ, а домашнія работы лежали на женщинахъ. Ни римляне, ни христіанство, ни мусуль-

манство не измѣнило этого быта; религіозныя и моральныя понятія у нихъ были крайне слабы, а суевъріе сильно развито. Одинъ страхъ могъ обуздывать ихъ. Характеристика иллюстрируется очеркомъ похожденій нъкоторыхъ вождей. Встони уважаютъ имя Рима, и свои возстанія и войны стараются представить не нарушающими этого уваженія; они охотно номинально покоряются и заключають формальные, письменные договоры; они дають въ заложники своихъ детей, братьевъ и принимаютъ отъ императора знаки власти; обязуются помогать ему въ военныхъ предпріятіяхъ и хранить миръ относительно имперскихъ владіній; императоръ же за это даетъ имъ аппопа (т. е. ежегодную денежную субсидію). За соблюденіемъ договора слёдить византійскій губернаторъ и задерживаеть annona въ случав замеченнаго нарушения; иногда даже распоряжается судьбой трона вассального народца. Съ особенной точностью опредълялась въ договорахъ обязанность военнаго союзничества. Наконецъ Юстиніанъ и поздністішіє императоры VI и VII віжа вмість со своей сюзеренной властою вводять христіанство среди этихъ илеменъ большею частью языческихъ, нередко кроваваго культа, и съ очень значительнымъ успъхомъ. Всъ указанныя общія положенія авторъ подкръпляеть ссылками на исторические факты и отдельныя сообщения о договоpaxъ.

- Sp. P. Lambros, Leo und Alexander als Mitkaiser von Bysans (стр. 92—98). Спир. Финдиклисъ опубликоваль (въ Μνημεία τῆς ἱστορίας τῶν 'Αθηναίων τ. III, 4) надиись 895 г., говорящую объ пмператорахъ Львѣ и Александрѣ. Проф. Ламбросъ приводить по этому поводу другія свидѣтельства о соправительствѣ Александра (изъ житія св. Василія Новаго—для 896 г.; надпись о возстановленіи стѣнъ Солуни для 904 г.) и объясняеть искаженіе этого факта у продолжателей Георгія Мниха и Өеофана тѣмъ, что они тѣсно связаны съ дворомъ имп. Константина VII, въ которомъ жила объ Александрѣ педобрая память, какъ о дурномъ правителѣ и кромѣ того, человѣкѣ, считавшемся нѣкоторыми истиннымъ порфирогеннитомъ, помимо Льва. Какъ и Соси, г. Ламбросъ относитъ монеты съ именемъ одного Льва къ послѣднимъ годамъ его правленія и полагаетъ, что негодный соправитель Александръ быль мало-по-малу устраненъ Львомъ отъ дѣлъ.
- F. Cumont, Note sur une inscription d'Iconium (стр. 99—105). Статья содержить снимокъ съ надгробнаго камия «эмира Михаила Комнина», отъ 1 Ноября 1297 г., и комментарій къ этой надинси. Личность Михаила устанавливается при помощи хроники Панарета: это—правнукъ Алексія І Трапезундскаго, сынъ Іоанна-инока (въ надинси τοῦ ταπεινοῦ); дѣдъ его Іоаннъ Аксухъ названъ только κῦς, вѣроятно, какъ вассалъ сельджукскаго султана.
- H. Swainson, Monograms on the Capitals of S. Sergius at Constantinople (стр. 106—108). 21 снимокъ монограммъ, съ именами: 1—10 Юстиніана, 11 и 12 Осодоры, 13—21 βασιλέως.

- А. Kirpičnikow, Zur byzantinischen Miniaturmalerei (стр. 109—124). Авторъ, изучившій въ подлинникѣ миніатюры извѣстныхъ лицевыхъ рукописей бесѣдъ на богородичные праздники Іакова Коккиновафа (Рагіз. 1208 и Vatic. 1162) сообщаетъ рядъ поправокъ къ объясненіямъ ихъ, даннымъ проф. Кондаковымъ и Бордье, основываясь на соотвѣтствующемъ миніатюрамъ текстѣ, на который изслѣдователи обращали слишкомъ мало вниманія. Статья снабжена снимками съ 5 миніатюръ.
- F. Lauchert, Der unter Nilos des Aeltern Namen überlieferte Παράδεισος (стр. 125—127). Авторъ указываеть, что Παράδεισος, извъстный съ именемъ преп. Нила Старшаго изъ Ламбеція, Бандини, Mellot, Sinner'а и пр., напечатанъ еще въ 1563 г. съ именемъ истиннаго автора, Іоанна Геометра.

Отдъл II. Критика (стр. 128-160).

Этотъ отдель содержить рецензіи на следующія книги:

Philipp Forchheimer und Josef Strzygowski, Die byzantinischen Wasserbehälter von Konstantinopel. Beiträge zur Geschichte der byzantinischen Baukunst und zur Topographie von K—pel. (II Band von Strzygowski, Byzantinische Denkmäler). Wien, 1893. Pen. F. v. Reber (crp. 128—136).

Alex. Freih. von Warsberg, Eine Wallfahrt nach Dodona. Graz, 1893. Реп. J. Strzygowski (стр. 139).

О. Успенскій, Спнодикъ въ нед'влю Православія. Одесса, 1893. Рец. Ed. Kurtz (стр. 143—145).

Μάρκος ὁ Εὐγενικὸς καὶ Βησσαρίων ὁ Καρδινάλις ὑπὸ Νικηφόρου ἀρχιεπ. Π. Πατρῶν (τοῦ Καλογερᾶ). Ἀθήνησι, 1893. Pen. Johannes Dräseke (стр. 145—153).

Έπαμεινώνδας Σταματιάδης, Ίκαριακὰ ήτοι ἱστορία καὶ περιγραφή τῆς νήσου Ἰκαρίας. Σαμ., 1893. Ρεη. Gust. Meyer (ctp. 153—154).

P. Jörs, Die Reichspolitik Kaiser Justinians. Giessen, 1893. Рец. L. M. Hartmann (стр. 154—155).

Ст. Новаковић, Срби и Турци XIV и XV века. У Београду, 1893. Рец. М. Rešetar (стр. 155—156).

Его же Стара српска войска. Историјске скице из дела «Народ и земла у старој српској држави». Рец. М. Rešetar (стр. 156).

С. Шестаковъ, О возникновении и составъ хроники Георгія Монаха Амартола. Казань, 1892.

Ею же, Къ вопросу объ источникахъ хроники Георгія Монаха. Спб. 1892. Рец. на объ книги Carl Erich Gleye (стр. 156—158).

Fontes rerum byzantinarum accuravit W. Regel. Tomus I, Fasc. I. Cno., 1892. Pen. J. Dräseke (crp. 158-160).

Отдъль III: Библіографія и мелкія сообщенія (стр. 161—240).

Обращаемъ вниманіе читателей на слѣдующія указанныя редакціей книги и статьи:

### По исторіи словесности:

Fabularum Aesopiarum sylloge. E codice Parisino gr. № 690 suppl. edidit

Leo Sternbach, Dissert. class. philol. acad. litt. Cracov. t. 21 (1894), p. 320-402.

Leo Sternbach, Dilucidationes Aesopiae. Ibid. t. 23 (1894), р. 377—426.— Cod. Paris. 690 интересенъ для византолога тѣмъ, что былъ, несомићино, книгой для чтенія какого-то византійскаго паревича, и даетъ понятіе о объежѣ и характерѣ преподаванія въ высшемъ кругу византійскаго общества.

Leo Sternbach, Excerpta Vaticana. Wiener Studien 16 (1894), p. 8—37.— Комментарій къ замѣткамъ объ Александрѣ Великомъ, изданнымъ авторомъ изъ Vatic. № 1144, въ его Appendix Vaticana.

Theodosii Alexandrini Canones Georgii Choerobosci Scholia. Sophronii Patriarchae Alexandrini excerpta rec. Alfredus Hilgard. 2 voll. Leipzig, Teubner. 1889. 1894.

Это прекрасное, тщательно выполненное изданіе впервые ділаєть доступными ученому изслідованію труды Осодосія и его комментаторовь. Осодосій изв'єстень особенно по ученой книг'є «вопросовь и отв'єтовь», составленной въ XII в'єк'є изъ работь его и Діонисія Оракійскаго, — книг'є, которая въ свою очередь дала главный матеріаль для учебниковь Хрисолора, Константина Ласкаря, Димитрія Халкокондила и пр.

Guil. Kroll, De oraculis Chaldaicis. Bresl. philol. Abh. 7 В. 1 Неft. Breslau. W. Koebner 1894.— Указываются авторы, которые сообщають такъ наз. халдейскія изреченія (новоплатоники, 'Εκ τῆς χαλδαικῆς φιλοσοφίας Прокла, 3 трактата Пселла и ппсьма Михаила Италика), и разбираются по содержанію самые отрывки.

R. Förster, Zwei neue Reden des Chorikios. Rhein. Mus. 49 (1894), стр. 481—525. — Рѣчи взяты изъ Мадридской рук. № 101 и содержатъ рѣчь скупого отца, уговаривающаго сына жениться на богатой дурнушкѣ, и отвѣть сына, влюбленнаго въ бѣдную красавицу.

Curtius Kirsten, Quaestiones Choricianae. Bresl. philol. Abh. 7 В. 2 И. 1894. Объщана подробная рецензія.

Carl Erich Gleye, Zum slavischen Malalas. Arch. f. sl. Phil. 16 (1894) стр. 578—591. — Кром'в Малалы, Георгія и т. п. отъ Болгаръ къ русскимъ перешли еще Έκλογαί, и именно они сильно вліяли на славянское літописное дізло. Предисловія русскихъ літописцевъ обыкновенно переводныя съ греческаго; ихъ списки византійскихъ, болгарскихъ и русскихъ государей важны для хропологіи літописи. Статья оканчивается нітописи. Статья оканчивается нітописи. А. Попова.

Georg Knaack, Zur Meleagersage. Rhein. Mus. 49 (1894). стр. 310—313. Важны замътки къ Малалъ.

Hermann Braun, Die Nachahmung Herodots durch Procop. Nürnberg, 1894. Объщана подробная рецензія.

Heinrich Reffel, Ueber den Sprachgebrauch des Agathias. Kempten 1894.

Краткій обзоръ особенностей языка Агавія, расположенный по грамматическимъ категоріямъ.

R. Reitsenstein, Zu den Pausanias-Scholien. Hermes 29 (1894), стр. 231—239. Одна часть схолій къ Павзанію составлена изъ Исихія и Еtymologicon Genuinum послів 900, можеть быть около 1000 г. по Р. Х.; вторая составлена изв. Агаеіемъ Миринскимъ, т. е. въ VI столітія.

U. v. Willamowits-Möllendorf, Pausanias-Scholien. Hermes 29 (1894), стр. 240—240. Авторъ сравниваетъ схолів къ Павзанію съ схоліями извістныхъ рукописей Аревы.

H. Gelser, Zu der Beschreibung Palästinas des Georgios Kyprios. Zeitschrift d. d. Palästinaver. 17 (1894), стр. 36—41. Авторъ защищаетъ свое митие, что списокъ городовъ Палестины, приписываемый Георгію Кипрскому, не церковнаго характера, и что канедральный городъ Гадара = Гадара = Тадара = Тадара

Carl de Boor, Nachträge zu den Notitiae Episcopatuum. II. III. Ztschr. f. Kirchengesch. 12 (1890), стр. 519-534 и 14 (1893), стр. 573-599. Напечатано и подробно разобрано по Cod. Paris. gr. 1555 A Τάξις προκαθεδρίας τῶν ὁσιοτάτων πατριαρχῶν, μητροπολιτῶν καὶ αὐτοκεφάλων. Списокъ каθедръ Пелопонниса, Эллады и обоихъ Эпировъ, относящійся къ концу VII вѣка, любопытенъ формами нѣкоторыхъ собственныхъ именъ: ү между гласными замѣнена  $\delta$ , (Μεγάρα — Μεδάρα) π часто стоитъ за ρ, (Κορώνεια-Κοπόνια), κ за χ (Κηρόνια-Χαιρώνεια) и трудные для выговора комплексы согласныхъ разъединены гласными; всѣ почти окончанія сведены къ простымъ двумъ первымъ склоненіямъ (ὁ Λακεδέου, Фλίου etc.). Рецензенть, К. Крумбахеръ, видитъ въ этой странности указаніе на латинское происхожденіе переписчика.

Anthologia Graeca epigrammatum Palatina cum Planudea ed. Hugo Stadtmüller. vol. I. Leipzig, Teubner 1894. Это прекрасное доступное изданіе анеологіи интересно для византолога какъ потому, что многія пьесы—византійскія произведенія, такъ п потому, что самый сборникъ составленъ и сохраненъ византійцами (Агаеіемъ въ VI, Кефалой въ X, Планудомъ въ XIII—IV вѣкѣ).

Otto Carnuth, Quellenstudien zum Etymologicum Gudianum. Königsberg 1894. Etymol. Gud. особенно богатъ данными о мѣрахъ, вѣсахъ и монетахъ: въ него включено сочиненіе Епифанія «περὶ μέτρων καὶ σταθμών». Для своего изданія авторъ пользовался изданіемъ Р. de Lagard'a и лучшею рукописью Ἐτυμολογικον ἄλλο (Paris. suppl. gr. 172). Далѣе авторъ, слѣдуя Коппу, показываетъ, что трактатъ «περὶ ἀκυρολογίας» Псевдо-Геродіана воспринять почти цѣликомъ въ Ἐτυμ. ἄλλο.

Aug. Heisenberg, Studien zur Textgeschichte des Georgios Acropolites. Landau i. d. Rheinpfalz, 1894. Объщана подробная рецензія.

Robert Fuchs, Anecdota medica Graeca. Rhein. Mus. 49 (1894), стр. 532—558. Изъ сборника медицинскаго, естественно-историческаго и богословскаго содержанія (Paris. suppl. gr. 636), R. F. издаль колляцію къ

къ сочиненію по діагностик Максима Плануда и медицинскій трактать, приводимый предположительно въ связь съ именемъ Сорана.

Bruno Meissner, Quellenuntersuchungen zur Haikârgeschichte. Ztschr. d. d. Morgenl. Ges. 48 (1894), стр. 171—197. Изъ существующихъ редакцій авторъ признаетъ древнъйшею греческую, и ся источники указываетъ въ еврейской литературъ — книгъ Товитъ (II—III въкъ до Р. Х.) Дъянія еврейскаго Ахикара греки перенесли на своего Эзопа.

Mythographi Graeci. Vol. I. Apollodori Bibliotheca. Pediasimi libellus de duodecim Herculis laboribus. Ed. Rich. Wagner. Leipzig, Teubner 1894. Педіасимъ изданъ по шести рукописямъ: Бреславской, Вѣнской, 2 венеціанскимъ и 2 ватиканскимъ; вмѣстѣ съ ними напечатаны и другія извлеченія изъ Аполлодора: Epitome изъ Vatic. 950 Іоанна Цецы и Савваитскіе отрывки, изд. А. Пападопуло-Керамевсомъ.

With. Pecz, Das Gedicht des Paraspondylos Zotikos über die Schlacht bei Varna. Ungar. Revue 14 (1894), стр. 85—88. Стихотвореніе но фактическим подробностямъ исторически важнёв Халкокондила, Дуки и Франдзія.

A. Ludwich, De codicibus Batrachomachiae. Ind. lect. 1894/5, Königsberg, Hartung 1894. Авторъ даетъ классификацію 77 рукописей Batrachomachiae и неизданное стихотвореніе на Пресв. Дъву Марію нъкоего Ракендита изъ Casanatensis G. IV. 16, 1413 г.

Albrecht Wirth, Chronographische Späne. Frankf. a. M., Diesterweg 1894. Объщана подробная рецензія.

K. Wotke, Ueber den Einfluss der byzantinischen Litteratur auf die älteren Humanisten Italiens. Leipzig, Teubner, 1894. (Verhandl. der 42. Versamml. d. Phil. und Schulmänner in Wien, 1893).

Alberti Kuni Leonbergensis ἐτεοστεψίας libros I, II, IV e codice Tubingensi edidit Mauritius Gürsching. Bayreuth, 1894.

I. D. Schischmanov, Der Lenorenstoff in der bulgarischen Volkspoesie Indogerm. Forsch. 4 (1894), стр. 412—448. Авторъ доказываетъ, что болгары переняли легенды о мертвомъ брать отъ грековъ и что легенда о мертвомъ женихъ возникла изъ нея при ся распространени на съверъ.

По языку, метрикъ и музыкъ:

J. Babad, Samedi. Ztschr. f. rom. Phil. 17 (1893), crp. 563-566.

Wilh. Schulze, Samstag. Posphorus. Miscellen. Ztschr. f. vergl. Sprachforsch. 1894, ctp. 366-386.

Gust. Meyer, Zur Geschichte des Wortes Samstag. Indogerm. Forsch. 1894, стр. 326—334. Авторы выводять samedi — Samstag изь  $\sigma \acute{\alpha} \beta \acute{\alpha} \tau$  тоу —  $\sigma \acute{\alpha} \mu \beta \alpha \tau$  от доказывають возможность этой до сихъ поръ проблематической формы.

Guil. Schulze, Orthographica (Indices lectionum f. d. Sommer 1894 und Winter 1894/5 и отд.) Marburg i. Н., Elwert 1894. «Микроскопическія» изследованія главнымъ образомъ по латинской ороографіи, но есть ценныя данныя и для среднегреческой.

S. Fraenckel, Beiträge zum aramäischen Wörterbuch. Ztschr. f. Assyrio-

logie 9 (1894), 1—10. Интересно по указаніямъ на заимствованіе изъ греческаго въ семитическихъ языкахъ.

J. Fürst, Zur Erklärung griechischer Lehnwörter im Talmud und Midrasch. Monatsschr. f. Gesch. & Wissensch. d. Judentums. N. F. II (1894), crp. 305-311.

Wilh. Pecz, Die neugriechische Sprache. Ung. Revue, 1894, стр. 209 – 213. Ею-же, Die Analogie in der Bildung neugriechischer Wörter. Ibid. стр. 214 сл. Рефераты автора о его большихъ работахъ на венгерскомъ языкъ въ Erdélyi Museum 10 (1894) и въ Egyetemes Philologiai Közlöny 18 (1894).

По богословію:

Otto Bardenhewer, Patrologie. Freiburg i. Breisgau, Herder 1894. X, 635 S. 8°. Byz. Ztschr. горячо рекомендуеть это сочиненіе, и надъется, что оно вытъснить компизяцію Альцога.

Hagiographi Bollandiani. Bibliotheca Hagiographica Graeca seu elenchus vitarum sanctorum graece typis impressarum. Brüssel, Poleunis & Ceuterick 1895, XII, 143 S. Цѣнная справочная книга для всякаго богослова и византиниста—обозрѣніе печатныхъ изданій греческихъ житій; первая часть предполагаемаго болландистами Каталога всего греческаго рукописнаго матеріала по этому предмету.

Gust. Anrich, Das antike Mysterienwesen in seinem Einfluss auf das Christentum. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht 1894. VIII, 237 S. 8°. Говорить главнымъ образомъ о первыхъ въкахъ христіанства, имъетъ для византиниста лишь косвенное значеніе.

Des Gregorios Thaumaturgos Dankrede an Origenes, als Anhang der Brief des Origines an Gregorios Thaumaturgos. Herausg. v. Paul Koetschau. Freiburg & Leipzig, J. C. B. Mohr 1894. Хорошее критическое и комментированное изданіе съ изслідованіемъ о имени и литературной дівятельности автора, изданіяхъ и переводахъ его труда.

Th. Büttner-Wobst, Der Daphneische Apollo des Bryaxis. Histor. Untersuchungen, Ernst Förstemann zum 50-jähr. Doctorjubiläum gewidmet von d. hist. Gesellsch. zu Dresden. Leipzig, Teubner, 1894, стр. 1—6. Трактуетъ, между прочимъ, о Асtа Artemii, важныхъ для возстановленія исторіи Филосторгія.

F. Schaefer, Die Akten des hl. Nereus und Achüleus. Röm. Quartalschr. 8 (1894), стр. 89—119. Авторъ стоить за то, что первоначальный текстъ Актовъ датинскій; относить дегенду къ 1-й половинѣ V вѣка.

Otto Günther, Die Veberlieferung der «Sammlung in Sachen des Monophysitismus». Nachrichten d. Göttinger Ges. d. Wissensch. 1894, № 2. Сообщенія о 5 греческих рукописях V и VI вѣка относящихся къ исторін монофизитства изъ собранія, разобраннаго Маасеномъ въ Gesch. d. Quellen und der Litteratur des kanonischen Rechts. I S. 753 ff. Подложныя письма «къ Петру Фулло» авторъ считаетъ просто школьными упражненіями; отъ рукописей Гюнтера, по его мнѣнію, зависятъ всѣ, съ которых росихъ поръ дѣлались изданія.

Johannes Eustratios, Σευπρος ο μονορυσίτης πατριάρχης 'Αντιοχείας καὶ ή ἀπό Ζήνωνος μέχρι τῆς ἐπὶ Μηνὰ συνόδου (482—536) σχέσις τοῦ μονορυσιτισμοῦ προς τὴν ὁρθοδοξίαν. Jenaer Inaug.-Diss. Leipzig, 1894. Авторъ, ученикъ школы Гельцера, даетъ въ 4 главахъ возможно подробную и точную при современныхъ средствахъ науки исторію Севера до временъ Юстиніана I Великаго.

P. Wühelm Rügamer, O. S. A., Leontius von Byzans. Ein Polemiker aus dem Zeitalter Justinians. Würzburg, A. Göbel 1894. Объщана подробная рецензія.

Bratke, Ein Zeugniss des Josephus über Christus. I. Theol. Litteraturblatt, 15 (1894), № 16, стр. 185—188. Авторъ высказывается противъ Wirth'а, приписывающаго это свидѣтельство, на основаніи показанія нѣсколькихъ рукописей въ Narratio de rebus in Perside gestis, Анастасію Антіохійскому.

Hermann Usener, Acta martyris Anastasii Persae graece primum edidit. Вопп. 1894. Узенеръ издаль 4 текста о житіп, страданін и чудесахъ бывшаго мага Анастасія Перса († 22 Янв. 628) по берлинской Phill. 1458 и изв'ястной Ватиканской 866 и отрывки пзълатинскаго перевода «сказанія о чудесахъ» изъ рукописи bibl. Vallicelliana.

G. M. Dreves, S. J., Blüthen hellenischer Hymnodie. Griechische Communionlieder. Stimmen aus Maria Laach. 46 (1894), стр. 529—537. Текстъ и немецкій переводъ изв'єстныхъ молитвъ: Іоанна Дамаскина 'Από ἐυπαρῶν χειλέων и Симеона Метафраста Μέλλων φαγείν, ἄνθρωπε, σῶμα δεσπότου.

Erich Klostermann, Analecta zur Septuaginta, Hexapla und Patristik. Leipzig, A. Deichert 1895. Важенъ отдёлъ о такъ называеммоъ «Апоказипсисв пророка Данінла» и его отношенія къ оракуламъ Льва Мудраго, 
откровеніямъ Месодія Патарскаго и т. д. Текстъ авторъ даетъ по 2 
венеціанскимъ и 1 парижской рукописи.

Johannes Drüseke, Johannes Zonaras' Commentar zum kanonischen Brief des Gregorios v. Neo-Caesarea. Ztschr. f. wissensch. Theol. 37 (1894), crp. 246—260.

G. Polivka, Zur Visio Pauli. Archiv für Slav. Phil. 16 (1894), стр. 611—616. О взаимо-отношенін славянскихъ редакцій названнаго сочиненія.

По исторія, гео-, топо- и этнографіи.

Alfred von Gutschmid, Kleine Schriften. Herausg. v. Franz Rühl. 5 Bände in 8°. Leipzig, Teubner, 1889—1894. Byz. Ztschr. указываеты особенно на сабдующія работы: Изъ 1-го тома вступительная лекція о критик'в источниковъ для античной и среднев ковой исторіи; De capitulis nonnullis Aegyptiacis apud Stephanum Byzantium et de fontibus unde hausti sunt, Die Sothis, Die alte Chronik. o Mancton's, o Liber generationis Ипполита и о Юлів Африкан'я и другіе; изъ 2-го: Verzeichniss der Patriarchen von Alexandria и другія изсл'ядованіи о христ. легендів и хронологія. Изъ 3-го: Рядъ работь объ отношеніяхъ византійцевъ къ Сассанидамъ, Цыганамъ и пр. Изъ 4-го: о сивильскихъ книгахъ, н'якоторыя лекціи по исторіи греческой исторіографіи, о соч. Іосифа противъ

Апіона, описаніе Гейдельбергской рукописи Парадоксографовъ; изъ 5-го: О границахъ древней и средней исторіи, о такъ наз. Διαμερισμός τῆς γῆς и рядъ рецензій.

G. Tiede, Quellenmässige Darstellung der Beziehungen Karls des Grossen zu Ost-Rom. Diss., Rostock 1894.

Gerh. Rauschen, Neue Untersuchungen über die Descriptio und ihre Bedeutung für die grossen Reliquien zu Aachen und zu St. Denis. Hist. Jahrb. 1894, crp. 257—278.

Heinr. Mädler, Theodora, Michael Stratiotikos, Isaak Komnenos. Plauen, M. Wieprecht 1894. Объщана подробная рецензія.

Miltenberger, Zur Geschichte der lateinischen Kirche im Orient im XV Jahrh. Röm. Quart. 8 (1894), стр. 275—281. Исторія францисканско-доминиканскаго миссіонерскаго общества съ 1252—1462 г.; важенъ новый документъ 1417 г., поданный отъ патріарха Іоанна папѣ Мартину V на Констанцскомъ соборѣ.

A. S. Chachanov, Ueber den gegenwärtigen Stand der grusinischen Philologie. Wiener Ztschr. f. d. Kunde des Morgenlandes 7 (1893), стр. 311—337. Часто касается грузинско-византійскихъ отношеній литературныхъ в политическихъ.

W. Tomaschek, Die alten Thraker. I. Uebersicht der Stämme. II die Sprachreste. Sitzungsber. d. k. Akad. d. Wiss. in Wien, philos.-histor. Cl. Bd. 128 und 130. Wien 1893. 130 и 70 стр. 8°. Первая часть лишь случайно даетъ кое что для византиниста (напр. Экскурсъ о Бессахъ I, 77 и сл.), вторая не лишена значенія для лексикологіи средне- и новогреческаго языка.

Albert Thumb, Dic ethnographische Stellung der Zakonen. Indogerm. Forsch. 4 (1894), стр. 195—213 (съ картой). Авторъ филологическим путемъ опровергаетъ мнѣніе Копитара и его послѣдователей о славянскомъ происхождені́и цаконовъ и предлагаетъ 2 новыя этимологіи имени  $T\zeta$ άχωνες [изъ (εί)ς 'Αχωνίαν или изъ ὁ ἐξ 'Αχωνία(ς)].

Gust. Weigand, Die Aromunen. II. Volkslitteratur der Aromunen. Leipzig, I. А. Barth, 1894. Сборникъ пѣсенъ, причитаній и былинъ задунайскихъ валаховъ (аромуновъ, какъ они себя называютъ), съ нѣмецкимъ переводомъ, собранныхъ авторомъ въ Өессаліи, Эпирѣ, средней Албаніи и отчасти Македоніи; много цѣнныхъ замѣтокъ и сообщеній по фольклору населенія этихъ мѣстностей. Въ 1-мъ, 3-мъ, 4 и 5 томахъ авторъ обѣщаетъ дать отчетъ о своихъ путешествіяхъ и наблюденіяхъ, словарь, грамматику и сводъ общихъ результатовъ своихъ изысканій.

По исторіи искусствъ, нумизматикъ и эпиграфикъ:

Julius v. Schlosser, Heidnische Elemente in der christlichen Kunst des Altertums. Beilage zur Münchener Allgem. Ztg. 1894, №№ 248, 249 и 251. Рѣчь идетъ о судьбахъ античныхъ элементовъ въ христіанскомъ искусствѣ, въ связи съ ними же въ литературѣ (легенды о свв. Пелагіи, Георгіѣ и пр.) и фольклорѣ.

Steph. Beissel S. J., Die Mosaiken von Ravenna. Stimmen aus Maria-Laach 47 (1894), стр. 422—441 и 497—515. Описаніе римскихъ готскихъ и византійскихъ мозаикъ въ Равенив. Авторъ отрицаетъ византійское вліяніе на равенискихъ мастеровъ временъ Теодориха Великаго и поздивищихъ, считая ихъ продолжателями римскаго и древне-христіанскаго искусства.

Franz Wickhoff, Das Speisezimmer des Bischofs Neon von Ravenna. Repertorium für Kunstwiss., 17 (1894), стр. 10—17. Въ этихъ фрескахъ (описанныхъ Agnellus'омъ въ сочиненіи о равенискомъ епископатѣ) авторъ видитъ подтвержденіе своей мысли, что многія византійскія композиців, кажущіяся намъ оригинальными, только повторяютъ восточные древне-христіанскіе мотивы, примѣняя ихъ къ новымъ сюжетамъ.

Julian Kulakowsky, Eine altchristliche Grabkammer in Kertsch aus dem Jahre 491. Römische Quartalschrift, 8 (1894), стр. 49—87. Гробница най-дена авторомъ въ 1890 г. на съверномъ склонъ горы Митридата близъ Керчи. Сообщаются надинси — отрывки псалмовъ и гимновъ, сообщаются и комментируются со стороны литургической, налеографической и ореографической.

Stephan Beissel, S. J., Vaticanische Miniaturen. Quellen zur Geschichte der Miniaturmalerei. Mit 30 Taf. in Lichtdruck. Freiburg i. B., Herder 1893. Собраніе ватиканскихъ миніатюръ, греческихъ и западно-европейскихъ, съ IV или V—XV вѣкъ. Текстъ (нѣмецкій и французскій) даетъ и объясненіе миніатюръ и описаніе рукописей, изъ которыхъ онів взяты. Къ византійскому искусству относятся таблицы 9—16 (codd. Vatic. Graeci 1522, 1158, 1229, 1208, 394, 1162, 1613),—ватиканская рукопись Косьмы Индикоплова оказалась неудобной для фототпипическаго воспроизведенія,—а также первая глава: «Міпіаturen altklassischen Stils» (Codd. lat. 3867 и 3225 — Вергилій; С. V. Palat. I. 1564 и С. V. Palat. gr. 331 — книга Інсуса Навина).

J. J. Tikkanen, Eine illustrierte Klimax-Handschrift der vaticanischen Bibliothek. Acta soc. scient. fennicae, tom. 19, № 2. Описаніе миніатюръ Ватиканской рукописи І. Л'єствичника Сd. gr. 1754, XI—XII в.; он'є отмичны отъ Ватиканской 394 (опис. d'Agincourt'омъ) и Синайской 418 (опис. Кондаковымъ), посвящены прославленію отшельнической жизни, довольно плохи; н'єкоторыя неокончены.

Jos. Strzygowski, Das Berliner Moses-Relief und die Thüren von Sta. Sabina in Rom. Jahrb. d. k. preuss. Kunstsamml. 14 (1893), стр. 65 – 81. Сравнивая резьефныя изображенія призванія Монсея на двери S. Sabina въ Рим'є съ такъ называемымъ Берлинскимъ рельефомъ и съ мраморными дверями св. Софіи, Календеръ-Джами и Кахріз-Джами, авторъ находить, что дверь S. Sabina — византійскаго происхожденія и попала въ Италію, въроятно, до эпохи иконоборства. Напротивъ

H. Grisar S. J., Kreuz und Kreuzigung auf der altehristlichen Thüre

v. S. Sabina in Rom (Römische Quartalschrift. 1894, стр. 1—48), считаетъ дверь S. Sabina римскимъ произведеніемъ.

Fr. Bock, Byzantinische Purpurstoffe mit eingewebten neugriechischen Inschriften. I. «Pallium litteratum» mit Elephantenmuster im Reliquienschreine Karls des Grossen des Aachener Münsters. Zeitschr. d. bayer. Kunstgewerbevereins. 1894, стр. 65—72. Авторъ даетъ снижи съ знаменитой ткани и надписи, изданной ошибочно у Cahier и Martin въ «Меlanges d'Archéologie» 1851 vol. II и у Schlumberger въ «Nicéphore Phocas». Надпись читается:

- † Έπὶ Μιχαήλ πριμικηρίου κοιτώνος καὶ είδικοῦ.
- † Πέτρου ἄρχοντος Ζευξήπου ινδικτιώνος ς΄.
- O Зевксип' cp. Du Cange, Constantinopolis Christiana I. 37, 2.

По византійскому праву:

K. E. Zachariae v. Lingenthal, Aus und zu den Quellen des römischen Rechts. Ztschr. der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 15 (1894), стр. 365—373. Знаменитый авторъ въ этой послёдней своей работе указываетъ источники венеціанскихъ рукописныхъ сборниковъ новеллъ. Они возникли 1) изъ рукописи новеллъ Юстиніана и Льва Мудраго и 2) изъчисто греческаго, александрійскаго сборника, въ своемъ чистомъ видё неизв'єстнаго.

Б. Меліоранскій.

## ФРАНЦІЯ.

Gaston Paris, La légende de Saladin. Paris. Imprimerie nationale. 1893. in 4° 48 стр. — Эта книжка была вызвана желаніемъ автора пополнять недавно появившуюся итальянскую брошюру Fioravanti «Il Saladino nelle leggende francesi et italiane del medio evo». Reggio-Calabria, 1891, in-8° de 44 р., авторъ которой былъ далеко не виолив знакомъ съ французской литературой по этому вопросу. Gaston Paris тонко анализируетъ легенды, какъ враждебно, такъ и благопріятно относящіяся къ Саладину и раскрываетъ рядъ опіпбокъ даже такихъ знаменитыхъ ученыхъ, какъ М. de Mas-Latrie, графъ Ріанъ и др. См. рецензію въ Revue Critique 1894, р. 22—24.

Graetz, Histoire des Juifs. T. III et IV, traduits de l'allemand par Moïse Bloch. Durlacher. 1888 et 1893, in-8°, 358—472 стр.—Въ этихъ томахъ Исторія Евреевъ изложена со времени разрушенія второго храма (70 г. по Р. Х.) до 1520 г. Эта книга необходима каждому, кто занимается или исторіей Римской Имперіи, или Исторіей восточной и западной Европы. См. рецензію въ Revue Critique 1894, р. 54—56.

A. Belin, Histoire de la Latinité de Constantinople. 2-e édition, revue, augmentée et continuée jusqu'à notre temps par le R. P. Arsène du Chatel avec deux plans et des gravures. Paris. A. Picard. 1894, in-8°, 547 стр.—Книга эта распадается на три части. Двѣ первыя, которыя можно назвать историче-

**-** :

The ordered desired the restrict the first term of any first term of the second desired term of the second desired terms of the second desired desired terms of the second desired desired

Portuga muse et orar suo inverse dur aller filation l'attra des Nouvelles aranves de Vissail electric de contratte de l'attra de l'a

Massi unperia Ottoman Luis des seu titures dies les listamentes pyzantines et français l'allertinates de l'allertinates

DEMOTIF OF LOUISING TO STATE TO SHAPE TO STATE THE STATE TO STATE TO STATE THE CONSCIONARY OF STATE OF A STATE OF STATE

Harvig Devenborg (Asimos) with the Collins of the Attention of the Siech George Troisage. The Troisage of the Collins of the C

1. Nicole 2010 Print of earlier territory 2000 of 5

les corporations de Constantinople, publié pour la première fois. Genève. 1893. I vol. in-4. 102 р.— Nicole открыль въ Женевской библіотекѣ документь очень интересный для экономической исторіи Византіи въ Х в., гдѣ подробнѣе, чѣмъ въ другихъ книгахъ византійскаго права, какъ напр. въ Тірисітия или Шестикнижникѣ Арменопула, перечисляются различныя ремесленыя корпораціи Константинополя. Изъ этого документа можно видѣть, какіе строгіе законы тяготѣли въ Византіи надъ подобными корпораціями; изъ него же можно извлечь драгоцѣнныя указанія на топографію Константинополя. См. рецензію Ch. Diehl въ Revue Critique 1894, стр. 508—509.

A. de Ridder, Catalogue des bronzes de la Société archéologique d'Athènes. Avec cinq planches en héliogravure (comprenant neuf sujet) et treize bois. Paris. 1894. XI—212 р. См. рецензію въ Revue Critique 1895, № 4, стр. 78—80.

Patrologia Syriaca complectens opera omnia SS. Patrum, Doctorum Scriptorumque catholicorum, quibus accedunt aliorum acatholicorum auctorum scripta quae ad res ecclesiasticas pertinent, quotquot syriace supersunt secundum codices praesertim Londinenses, Parisienses, Vaticanos, accurante R. Graffin, ph. ac th. doctore, linguae syriacae in facultate theologica instituti catholici Parisiensis lectore. Pars prima ab initiis usque ad annum 360; tomus primus, cujus textum syriacum cum vocalium signis instruxit, latine vertit, notis illustravit D. Iohannes Parisot, presbyter et monachus congregationis Benedictinae Galliarum. Paris. 1894. Firmin-Didot, in-4, p. LXXX — 1053.

Нельзя не привѣтствовать намѣренія аббата Graffin соединить въ одну общую коллекцію, на подобіе извѣстныхъ патрологій Миня (Migne), произведенія отцовъ Сирійской церкви, которыя такъ много могуть дать для исторіи. Въ первую серію, которая доходить до 350 года, войдутъ православные отцы церкви, но въ слѣдующихъ серіяхъ появятся произведенія Несторіанъ и Якобитовъ. Судя по первой вышедшей части, изданіе заслуживаетъ большихъ похвалъ. См. рецензію R. Duval въ Revue Critique 1895, № 7, стр. 121—124.

Ch. Diehl, L'Art byzantin dans l'Italie méridionale. Paris, Librairie de l'art 1894. in-8. — Книга Diehl'а им'ьетъ исключительно описательный характерь; она отм'вчаетъ вст византійскія изображенія, начиная съ Отранто, Калабріи и Сициліи, зам'вчательныя изъ нихъ воспроизводитъ въ гравюрахъ и тпіательно ихъ описываетъ. См. рецензію въ Revue Critique № 8, стр. 151—152.

L. de Mas-Latrie, Les seigneurs d'Arsur en Terre Sainte. Въ статъв Mas-Latrie рвчь идетъ о князьяхъ города Арсура, лежащаго въ Палестинв недалеко на свверъ отъ Яффы на берегу моря и игравшаго роль въ эпоху І-го крестоваго похода и образованія Іерусалимскаго королевства. На основаніи изв'єстныхъ автору источниковъ онъ возстановляєть рядъ князей Арсура съ 1168 г. до второй половины XV в'єка,

THE PERSON OF PERSON OF PERSON OF PARTY OF THE PERSON OF T

there were been there a character.

The second is a strong of the strong the strong of the str

The life well a remain I have all a sure and a sure of the second and the se

There is the first of the second of the seco

2. Int. Int. Suprementation of the property of the supremental states.

FORMAL IN THE STATE OF T

Electrical description of the second of the

Therefore the late of the late

Temperature of the control of the co

Fig. 1972 and the second secon

издана: Савою во II-мъ томѣ его Bibliotheca Graeca medii aevi въ 1873 году и Савою вмѣстѣ съ Миллеромъ въ Bibliothèque de l'école des langues Orientales vivantes въ 1882 г. Хроника Махера, или Страмбальди, начинается съ введенія христіанства на островѣ Книрѣ и кончается 1459 годомъ, т. е. смертью Елены Палеологъ, жены короля Іоанна II, и вѣнчаніемъ на царство дочери ихъ Шарлотты. См. краткую рецензію первой части этого изданія въ Вухантіпізсне Zeitschrift IV (1895), стр. 183; по поводу второй части, т. е. хроники Страмбальди, появилась небольшая статья Савы «Сірго nel medio evo» въ журналѣ Nuovo Archivio Veneto, т. VI (1893), часть II, стр. 1—8.

E. Lavisse et A. Rambaud, Histoire générale du IV-e siècle à nos jours. Tome I: Les origines. 395—1095. Tome II: L'Europe féodale. Les croisades. 1095—1270. Tome III: Formation des grands états. 1270—1492. Paris. 1893—1894.—То, что касается Византійской исторіи, взяли на себя въ этомъ сочиненія такіе изв'єстные ученые, какъ Ch. Вауеt, который описалъ время съ 395 по 1095 г. (т. І, 161—203; 625—687), А. Rambaud, участвующій во 2-мъ и 3-мъ томахъ (т. ІІ, 798—883; ІІІ, 789—868), и н'ікоторые другіе. См. Вузантіпіsche Zeitschrift. IV (1895), стр. 207.

André Leval, Constantinople inconnu. Revue d'Orient et de Hongrie 1893, № 38. Содержаніе мив неизв'єстно. Зам'єтка появилась въ Revue de l'Orient latin I (1893), 629 и въ Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 209.

Jean Schoffer, Courtes études sur de grands sujets. La civilisation byzantine. Journal de Genève 5 мая 1893 г. Содержаніе мив неизв'єстно. Зам'єтка появилась въ Revue de l'Orient latin I (1893), 466 и въ Вуzantinische Zeitschrift IV (1895), 209—210.

A. Papadopoulos-Kérameus, Documents grecs pour servir à l'histoire de la 4-me croisade. Revue de l'Orient latin I (1893), 540—555.—Пападопуло-Керамевсъ въ библіотек монастыря Богородицы на остров Халки около Константинополя нашелъ манускринтъ съ двумя греческими отрывками, которые касаются времени господства латинянъ въ Византіи.

Первый отрывокъ представляетъ изъ себя греческій переводъ латинской мессы, которая была введена вт. Константинопол'в во время пребыванія тамъ крестоносцевъ; заглавіе отрывка сл'єдующее: ἡ Λατινική λειτουργία τοῦ ἀγίου Γρηγορίου τοῦ Διαλόγου, ἐρμηνευθεῖσα ἐκ τῆς ρωμαίας ἀρτίως εἰς τὴν ἐλληνικήν. Второй отрывокъ разсказываетъ о похищеніи латинянами Священнаго хл'єба, который хранился въ Византійскомъ дворц'є; зд'єсь же мы находимъ довольно подробное описаніе этой реликвіи. См. Вуzantinische Zeitschrift IV (1895), 211—212.

Israel Lévi, Les juifs de Candie de 1380 à 1485. Revue des études juives 26 (1893), 198—208.—Леви, на основанія книги Нуаре (Noiret) «Documents inédits pour servir à l'histoire de la domination vénitienne en Crète de 1380 à 1485» Paris. 1892, сообщаеть о положеніи евреевь и преимущественно о налогахь, которые они должны были платить венеціанскому правительству. См. Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 213.

Eug. Müntz. Les artistes byzantins dans l'Europe latine du V-e nu XV-e siècle. Revue de l'art chrétien 36 (1893), 181—190.— Мюнцъ даетъ въ своей статъв довольно обстоятельныя свъдънія объ исторіи такъ называемаго «византійскаго вопроса» въ исторіи искусства и изсліждуєть различныя литературныя преданія о тіхъ византійскихъ художникахъ, которые жили и работали въ Западной Европів съ V-го по XV вікъ. См Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 223.

L. Magne, L'art byzantin et son influence sur les arts en Occident. Revue encyclopédique 3 (1893, 15 сентября), 896 — 910. Содержаніе мив не-изв'єстно. Зам'єтка появилась въ Revue de l'Orient latin 1 (1893), 629 и въ Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 224.

Schlumberger, Un iroire byzantin du IX-c siècle représentant le couronnement de l'empereur d'Orient Léon VI. Оттискъ изъ Gazette des Beaux-Arts.—Schlumberger получилъ съ одного изъ острововъ Архипелага фотографію съ драгоцѣннаго изображенія изъ слоновой кости, которое относится къ IX вѣку нашей эры. На передней сторонѣ изображены три фигуры: Христосъ и по бокамъ апостолы Петръ и Павелъ; на обратной сторонѣ тоже три фигуры: въ серединѣ Святая Дѣва вѣнчаетъ короною молодого императора Льва VI (886—911), который находится по правую сторону; съ другой стороны изображенъ Архангелъ Михаилъ. Это изображеніе очень драгоцѣнно. потому что дастъ вѣрный портретъ византійскаго императора IX—X вѣка во время его молодости, который далеко превосходитъ недостаточно вѣрныя изображенія на монетахъ.

Schlumberger, Deux volets d'un Triptyque byzantin en ivoire du XI-e siècle. Оттискъ изъ Gazette de Beaux-Arts.— Schlumberger описываетъ здѣсь двѣ отдѣльныя части византійскаго триптиха изъ слоновой кости, на которыхъ изображены четыре апостола: Петръ, Андрей, Павелъ и Іоаннъ Богословъ. Надъ каждыми двумя апостолами находится надпись, въ одной изъ нихъ упомянуто имя деспота Константина. Schlumberger предполагаетъ здѣсь одного изъ императоровъ XI вѣка, т. е. или Константина, брата Василія II (1025 — 1028), или Константина Мономаха (1042—1054), или Константина Дуку (1059—1067).

Schlumberger, Sceaux byzantins inédits. Revue des études grecques 7 (1894), 319—336.—Здѣсь авторъ продолжаеть свое описаніе съ № 99 до 145 неизданныхъ византійскихъ печатей, относящихся къ разнообразнымъ эпохамъ. Первыя 98 печатей описаны имъ раньше тоже въ Revue des études grecques, т. I (1889), 245—259 и IV (1891), 111—142.

Schlumberger, Neuf sceaux de l'Orient latin. Revue de l'Orient latin II (1894), 177—182. — Авторъ описываетъ 9 еще неизданныхъ печатей, относящихся къ исторія Латинскаго Востока.

Schlumberger, Bulles d'or byzantines conservées aux archives vaticanes. Revue numismatique за 1894 г. III, серія 12. стр. 194—199.— Золотыя печати (bulles d'or), которыми скрѣплялись хрисовуллы византійскихъ императоровъ, очень рѣдки; существующія же изъ нихъ принадлежатъ

почти цёликомъ или латинскимъ императорамъ XIII вёка, или императорамъ Палеологамъ. Schlumberger впервые издалъ и описалъ здёсь 5 такихъ печатей, которыя всё принадлежатъ времени Палеологовъ.

Schlumberger, Une monnaie inédite de l'impératrice Théodora, fille de Constantin VIII, soeur de Zoé. Revue numismatique за 1895 г.—Отъ времени короткаго, страннаго царствованія въ Византіи старой дѣвы Өеодоры, сестры Зои (1054—1056), до насъ не дошло почти никакихъ нумизматическихъ памятниковъ, кромѣ двухъ монетъ, изданныхъ еще Сабатье (Sabatier). Теперь Schlumberger издалъ еще одну монету съ изображеніемъ Өеодоры.

Schlumberger, La croix byzantine dite des Zaccaria (trésor de la cathédrale de Gènes). Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. I fasc. 1895.— Драгоцѣнный крестъ, хранящійся въ соборѣ San Lorenzo въ Генуѣ, принадлежалъ нѣкогда Ефесской церкви, что явствуетъ изъ греческой надписи на крестѣ; онъ представляетъ изъ себя произведеніе византійскаго искусства послѣдней трети XIII вѣка. Одинъ изъ членовъ знаменитой генуэзской фамиліи, союзной Палеологамъ, Zaccaria, а именно Ticino Zaccaria при взятіи Фокеи въ 1308 году среди громадной добычи нашелъ и этотъ крестъ, который и былъ вскорѣ перевезенъ въ Геную, гдѣ во всѣ времена пользовался большимъ почетомъ. Въ своемъ мемуарѣ Schlumberger даетъ прекрасный снимокъ креста и его описаніе.

Schlumberger, Un tableau reliquaire byzantin inédit du X-e siècle. Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. I fasc. 1894. — Драгоцвиное изображение съ эмалевыми фигурами, пріобрѣтенное графомъ Григоріемъ Строгановымъ въ Римв, впервые описано Schlumberger, по мивнію котораго эмали на этомъ изображеніи принадлежать ко времени процвѣтанія этого искусства въ Византіи, т. е. къ концу X-го и началу XI-го вѣка. Можетъ быть, это даже остатокътѣхъ exuviae constantinopolitanae, которыя крестоносцы IV-го похол послѣ 1204 года принесли на Западъ. Къ мемуару Schlumberger приложены прекрасные снимки какъ самаго изображенія, такъ и его эмалей.

Schlumberger, Un ivoire chrétien inédit. Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. II fasc. 1894. На слоновой кости, описанной въ этомъ мемуарѣ Schlumberger, изображенъ въ серединѣ Святой, поучающій стоящую вокругъ него толпу; на заднемъ планѣ вырѣзанъ какой-то городъ, улицы, дома, изъ оконъ которыхъ выглядываютъ люди. Трудно сказать, что это за городъ. Schlumberger дѣлаетъ предположеніе, что этотъ городъ долженъ изображать изъ себя Римъ, а Святой—апостола Павла, проповѣдующаго Римлянамъ. Одинаково трудно опредѣлить время, къ которому относится это изображеніе; можетъ быть, оно принадлежитъ къ Х вѣку, а можетъ быть, и болѣе ранней эпохѣ.

Schlumberger, Poids de verre étalons monétiformes d'origine byzantine.

Revue des études grecques. VIII (1895). Въ этой статъй ричь идетъ о маленькихъ стеклянныхъ кружкахъ, которые служили указнымъ висомъ для монетъ. Обычай провирять вись монетъ съ помощью стекла, вироятно, есть обычай почти исключительно Египта. Такіе стеклянные кружки римской эпохи, которые часто находятъ въ долини Нила, были прототиномъ византійскихъ монетообразныхъ кружковъ эпохи Юстиніана и Юстина, а эти послидніе въ свою очередь служили прототиномъ арабскихъ кружковъ обыкновенно съ куфическими надписями. Въ своей статъй Schlumberger описываеть 42 стеклянныхъ кружка времени Юстиніана и Юстина. Почти всй они носятъ на себй изображенія и имена, или только одни имена эпарховъ города или эпарховъ Рима (можетъ быть, новаго Рима); на одномъ изъ кружковъ изображена фигура Юстиніана.

Schlumberger, Méreaux, tessères et jetons byzantins. Revue numismatique за 1895 годъ. Schlumberger даетъ въ этой статейкъ описание десяти византийскихъ жетоновъ, принадлежавшихъ разнымъ лицамъ.

Léon Dorez, Un document sur la bibliothèque de Théodore Gaza. Revue des bibliothèques III (1893), 385—390. Содержаніе мив неизв'єстно. Зам'єтка въ Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 183.

- Ch. Diehl, Rescrit des empereurs Justin et Justinien en date du 1-er juin 527. Bulletin de correspondance hellénique 17 (1893), 501—520. Диль издаль съ подробными критическими и объяснительными примъчаніями греко-латинскую надпись, найденную въ 1889 году въ Малой Азіи на границъ древнихъ провинцій Писидіп и Кивиры. Эта надпись представляеть изъ себя письмо Императора въ защиту клира молельни св. Іоанна, который быль очень притъсняемъ стоявщими тамъ войсками. См. Вухапtinische Zeitschrift. IV (1895), 230.
- H. Omont, Nouvelles acquisitions du département des manuscrits de la bibliothèque nationale. Въ Bibliothèque de l'école des chartes 53 (1892), 333—382. На страницахъ 364—366 говорится объ увеличеніи числа греческихъ рукописей (supplément grec Nr. 1101—1118). См. Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 182.
- H. Omont, Inventaire des mss. grecs et latins donnés à Saint-Marc de Venise par le cardinal Bessarion (1468). Въ Revue des bibliothèques 4 (1894), 129—187. Книга мив неизвъстна.

Hippolyte Delehaye, Les Stylites. Въ Compte rendu du 3-е congrès scientifique international des catholiques, tenu à Bruxelles du 3 au 8 septembre 1894. стр. 191—232. Потомъ вышло отдъльнымъ изданіемъ въ Брюссель 1895.—Полная интереса и содержанія диссертація болландиста Delehaye о Столиникахъ распадается на три главы. Въ первой главь (Les origines. Saint Syméon Stylite l'Ancien) авторъ приводить въ связь древній видъ духовныхъ подвиговъ, а именно «стояніе», со столиничествомъ, основаніе котораго приписывается, какъ извъстно, знаменитому Симеону Столинику († 460). Здъсь же авторъ, преимущественно на основаніи лучшаго источника. т. е. церковной исторіи Феодорита Кирскаго,

современника, очевидца и глубокаго почитателя Симеона, описываетъ въ общихъ чертахъ жизнь Симеона до окончательнаго водворенія на столив, разсказываеть о томъ, какое неблагопріятное впечатлвніе произвель въ началь этоть новый видь подвижничества на мірянь и даже на церковь, и наконецъ показываеть, какою извёстностью и какимъ вдіяніемъ сталь пользоваться Симеонъ впосл'єдствіи. Вторая глава (Les imitateurs de Saint Syméon Stylite) говорить о последователяхъ Симеона Столпника и останавливается преимущественно на пяти изъ нихъ, о которыхъ греческіе агіографы сообщили намъ подробныя свёдёнія. Эти столпники следующіє: Св. Данінль, ревностный защитникъ Халкидонскаго собора, подвизавшійся въ Анаплі близь Константинополя вскорів послъ смерти Симеона и посъщаемый даже самими императорами, Львомъ и Зенономъ (греческій тексть его житія автору неизв'єстенъ); Симеонъ младшій, жившій въ VI в. и подвизавшійся є́ν τῶ θαυμαστῶ օ័ρει недалеко отъ Антіохіи; св. Алипій, сделавшійся известнымъ въ VII веке въ Адріанополь Пафлагонскомъ: Лука младшій, жившій въ Х въкъ; Осодуль, исторія котораго, впрочемъ, внушаеть сильныя подозрѣнія въ ея достовѣрности. Кром'в этихъ пяти именъ, авторъ приводитъ длинный рядъ столиниковъ, дъятельность которыхъ вообще гдъ-нибудь отмъчена. Сохранившіеся тексты позволяють положительно утверждать существованіе столиничества до начала XIII въка и только на Востокъ. На Западъ извъстенъ только одинъ примъръ столпничества, сообщаемый Григоріемъ Турскимъ, а именно, въ Галліи, гдв спасался одно время на столпв въ VI вък діаконъ Wulflaicus. Въ третьей глав (La vie du Stylite) авторъ описываетъ подробно устройство столповъ и самый образъ жизни этихъ оригинальныхъ аскетовъ-подвижниковъ.

Eugène Troump, L'église byzantine de Daphni à Athènes.

Eto же, Le Parthénon et l'église bysantine de Daphni. Le Messager d'Athènes 4/16 и 11/23 февраля 1895 года.

Въ первомъ сообщени французский архитекторъ Трумпъ дѣлаетъ интересныя сообщения о работахъ, предпринятыхъ въ 1890 году для поддержания древнихъ мозаикъ. Второе сообщение говоритъ о реставрации обветшалыхъ и, вѣроятно, поврежденныхъ послѣднимъ землетрясениемъ частяхъ Пареенона. См. Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 395—396.

Ch. Diehl, Une charte lapidaire du VI-e siècle. Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres за 1894 годъ. Въ мемуаръ Диля идетъ ръчь о латинской надписи на камиъ, которая содержитъ разныя правила для монастыря св. Стефана. Мемуаръ снабженъ важными комментаріями. См. Byzantinische Zeitschrift IV (1895) 397—398.

H. Monnier, Études de droit byzantin. L'ἐπιβολή. (Suite). IV. De l'ἐπιβολή après Justinien. Nouvelle revue historique de droit français et étranger. 18 (1894), 433—486. Еще въ 1892 году появилось начало изследованія Моnnier о происхожденіи и организацін ἐπιβολή (adjectio) до смерти

Юстиніана (т. XVI, 125—164, 330—352, 497—542, 637—672). Въ настоящей главѣ авторъ слѣдитъ за исторіей ἐπιβολή до времени императрицы Ирины, т. е. до конца VIII вѣка. Только при первыхъ двухъ преемникахъ Великаго Юстиніана, Юстинѣ (565—578) и Тиберіѣ (578—582) можно замѣтить существованіе ἐπιβολή. Въ VII и VIII-мъ вѣкахъ упоминанія объ ἐπιβολή исчезаютъ; эклога императоровъ-иконоборцевъ и νόμος γεωργικός объ этомъ не упоминають; полное молчаніе объ ἐπιβολή продолжается до конца VIII вѣка, чѣмъ и кончается настоящая глава изслѣдованія Моппіег. Въ немъ еще надо отмѣтить слишкомъ подробные, можно сказать, излишніе для данной темы экскурсы въ область внѣшнихъ политическихъ событій VI—VIII вѣковъ, какъ напр. о славянскихъ нашествіяхъ на Византію (стр. 460—470). Какъ и первыя главы этого изслѣдованія, эта глава снабжена громаднымъ подчасъ даже черезчуръ безъ нужды нагромажденнымъ ученымъ аппаратомъ.

I. B. Chabot, Histoire du patriarche Mar Jabalaha III et du moine Rabban Çauma. Revue de l'Orient latin 1 (1893), 567-610; 2 (1894), 73-142; 235-304.

Шабо даетъ здѣсь французскій переводъ сирійскаго текста, который содержить въ себѣ исторію патріарха Jabalaha III (†1317) и путешествіе къ христіанскимъ князьямъ въ Европу монаха Rabban Çauma, посланнаго монгольскимъ ханомъ Аргуномъ. Текстъ написанъ современникомъ. См. Byzantinische Zeitschrift IV (1895), 212.

L. de Mas Latrie, Les seigneurs Tierciers de Négropont. Revue de l'Orient latin I (1893), 413—432. Авторъ даетъ хронологическій и генеалогическій перечень владѣтелей Негропонта, которые произошли отъ трехъ ломбардскихъ вождей, занявшихъ островъ съ согласія Боннфація Монферратскаго, за время латинскаго владычества съ 1205 по 1470 г. Les Tierciers есть наслѣдственный титулъ этихъ владѣтелей. Таблица составлена по Гонфу (Chroniques gréco-romanes). Пределли (I libri commemoriali della republica di Venezia), Плаумбергеру и пр. ;

Schlumberger, Bulles d'or et secau des rois Léon II (I) et Léon VI (V) d'Armenie. Revue de l'Orient latin I (1893), № 2, стр. 161—167. Описаніе З золотыхъ печатей Льва II, привъщенныхъ къ письмамъ его къ пап'я Иннокентію III, хранящимся въ ватиканскомъ архив'в, и документа съ восковой печатью Льва VI отъ 1389 г., находящагося въ Bibliothèque nationale. Къ описанію приложены 2 фототипіи и политипажъ. Б. М.

H. Omont, Liste des métropolitains et évêques grees du patriareat de Constantinople vers 1725. Revue de l'Orient latin I (1893), № 2, стр. 313 — 320. Перепечатка именнаго списка 86 енархій и іерарховъ константинопольскаго патріархата составленнаго около 1725 г., изъ рукописи (копіи) Анвиля (Supplém. gree de la Bibl. nationale).

Рецензін появились на сл'ядующія книги:

Bérard, La Turquie et l'hellénisme contemporain. La Macédoine. l'aris, 1893, in-12, 352 стр. Рец. въ Revue des quest. hist. 1894. t. 56, p. 645—647.

Fr. Loofs, Studien über die dem Johannes von Damaskus zugeschriebenen Parallelen. Halle 1892. X-146 стр. Рец. въ Revue Critique 1894. № 12, стр. 226—228.

Hubert Grimm, Der Strophenbau in den Gedichten Ephraems des Syrers mit einem Anhange über den Zusammenhang zwischen syrischer und byzantinischer Hymnenform. Fasc. II der Collectanea Friburgensia. Fribourg en Suisse, libraire de l'Université. 1893. in-4°. VI-1-95 стр. — Рец. въ Revue Critique 1894, № 15, стр. 277—279.

Lic. Dr. Johannes Werner, Dogmengeschichtliche Tabellen zum monarchianischen, trinitarischen und christologischen Streite. Gotha, Perthes, 1893. 11 стр. Рец. въ Revue Critique 1894, № 33—34, стр. 85.

Alb. Jahnius, Anecdota graeca theologica cum prolegomenis. Gennadii archiepiscopi Constantinopolitani dialogus Christiani cum Judaeo etc. et ejusdem Delectus prophetiarum de Christo. Lipsiae 1893. Рец. въ Revue Critique 1894, № 44, стр. 246—247. См. «Виз. Врем.» II, стр. 214 сл.

Antonius Baumstark, Lucubrationes syro-graecae. Leipzig. Teubner 1894. in 8°. Рец. въ Revue Critique. 1895, № 4, стр. 62—64.

Dr. Karl Schwarzlose, Der Bilderstreit, ein Kampf der griechischen Kirche um ihre Eingenart und um ihre Freiheit. Gotha. Perthes. 1890. Рец. L. Brehier въ Revue historique, 1894. т. 55, стр. 149—153.—Книга распадается на двъ части: исторію почитанія иконъ и споръ изъ-за нихъ, и пространное изложеніе доктрины объихъ партій, ихъ послъдствія религіозныя, философскія и политическія.

G. Clausse, Basiliques et mosaïques chrétiennes. Italie-Sicile. Paris. 1893. 2 vol. См. рецензію Ch. Diehl въ Byzantinische Zeitschrift за 1895 г., стр. 136—138.

Ch. Diehl, Rapport sur deux missions archéologiques dans l'Afrique du Nord. Paris. 1894. См. рецензію L. Hartmann въ Byzantinische Zeitschrift за 1895 г., стр. 139—141.

La Revue biblique internationale за 1892 и 1893 г. См. рец. Р. Batiffoi въ Byzantinische Zeitschrift за 1895 г., стр. 141—143.

Mordtmann, Esquisse topographique de Constantinople. Lille. 1892. См. рецензію въ Analecta Bollandiana 1894, стр. 48—49 и въ Revue des Etudes grecques 1892, стр. 107 см.

A. Carrière, Nouvelles sources de Moïse de Khoren. Vienne 1893. См. рецензію въ Analecta Bollandiana 1894, стр. 166. Ср. Byz. Zeitschr. 1894, стр. 193; 1895, стр. 167 сл.

Abbé Chabot, La légende de Mar Bassus martyr persan. Paris. 1893. См. рецензію въ Analecta Bollandiana 1894, стр. 170.

Barbier de Montault, Oeuvres complètes, t. IX. Rome. VI. Hagiographie (première partie). 1894. См. рецензію въ Analecta Bollandiana 1894, стр. 398 сл.

R. P. Lagrange, Saint Etienne et son sanctuaire à Jérusalem. Paris. 1894. См. рецензію въ Analecta Bollandiana 1895, стр. 117 сл.

A. Burckhardt, Hieroclis Synecdemus. Leipzig, Teubner 1893. Cm. рецензію въ Revue des Etudes grecques 1894, стр. 103 сл.

А. Васильевъ.

### АНГЛІЯ.

Headlam, A. C., Ecclesiastical Sites in Isauria (Supplementary Papers, № 2, published by The society for the Promotion of Hellenic studies), London, 1892, 1 vol. in fol. 31 стр., съ двумя таблицами и 10 рисунками въ текстъ. — Headlam посътилъ древнюю провинцію Исаврію въ іюлъ 1890 г. и далъ прекрасное описаніе двухъ византійскихъ церквей Која-Каlessi и Kastel, которыя, по мивнію автора, представляютъ изъ себя любопытный образчикъ переходнаго искусства отъ базилики къ византійской церкви съ куполомъ и могутъ быть отнесены къ V въку. Здъсь же собраны христіанскія погребальныя надписи. См. рецензію въ Revue Critique 1894, № 27, 28, стр. 5.

The Discourses of Philoxenus bishop of Mabbogh a D. 485—519, edited from syriac manuscripts of the sixth and seventh centuries in the British museum, with an english translation by E. A. Wallis Budge. Published under the direction of the Royal Society of literature of the United Kingdom.—Vol. I. The syriac text. London. 1894, in 8°; VI→625 crp. — Въкнить Филоксена рисуется идеаль совершеннаго христіанина, какъ его понимаеть самъ авторъ. Безотчетная въра, простой умъ, страхъ передъ Богомъ, воздержаніе и постъ—вотъ тъ необходимыя условія, безъ которыхъ не можеть быть истиннаго христіанина. Филоксенъ, будучи самъ монофизитомъ, являлся живымъ дъятелемъ въ монофизитскихъ спорахъ V и VI въка. Большая часть его теологическихъ произведеній еще не издана. Первый томъ изданія Видде содержить сирійскій текстъ; второй томъ будеть заключать въ себъ англійскій переводъ и критическое изслёдованіе. См. рецензію въ Revue Critique, 1894, № 37—38, стр. 121—123.

J. D. Craig Houston, The daughter of Leontius; or Phases of Byzantine life, social and religious, in the fifth century after Christ. London. 1894.— Книга Houston'a представляеть изъ себя довольно блёдное изложеніе романической исторіи Аоннаиды, дочери греческаго софиста Леонтія, которая приняла крещеніе, получила имя Евдокіи, вышла замужть за византійскаго императора Өеодосія II (408—450) и была императрицей Восточной Римской имперіи. См. рецензію въ The Athenaeum за 1894 г., т. I, стр. 800. Ср. Byzantinische Zeitschrift, т. IV (1895), стр. 219.

Catalogue of Greek Papyri in the British Museum. Vol. I. Texts edited by F. G. Kenyon. Vol. II. Facsimiles. London. 1894.—Въ прекрасно изданномъ новомъ каталогъ греческихъ папирусовъ Британскаго музея, въ который вошли недавно подаренныя музею рукописи начала VII въка. надатель заявляетъ, что особенную трудность представляла для него

опредъленіе времени для рукописей византійской эпохи. См. рецензію въ The Academy за 1894 г., т. 45, стр. 60—61.

T. Harrison, The problem of Constantinople въ The Fortnightly Review 1894, Mai.

Eto же, Constantinople as an historic city, тамъ же, 1894. April. Объ книги указаны въ Вуz. Zeitschr. 1895, стр. 209.

Bury, The Roman empire in 600 A. D. Bt. The English Histor. Review 9 (1894). Cm. Byz. Zeitschr. 1895, crp. 210.

Paspates, The great palace of Constantinople. Translated from the greek by William Metcalfe. London, Al. Gardner. 1893. Cm. Byz. Zeitschr. 1895, crp. 218.

- A. L. Frothingham, Byzantine artists in Italy from the sixth to the fifteenth century BT The American journal of archaeology. 1894, 32--52. Cm. Byz. Zeitschr. 1895, crp. 223.
- W. R. Lethaby and H. Swainson, The church of S. Sophia, Constantinople. A study of byzantine building. London, Macmillan & C<sup>o</sup>. 1894.— Будетъ особая рецензія.
- T. H. Lewis, Byzantines. sculptures found at Ahnas. Memoirs of the Egypt Exploration Fund. № 11 (I). London 1894.—Cm. Byz. Zeitschr. 1895, crp. 228.

Рецензія появилась на книгу:

Conybeare, The Apology and Acts of Apollonius and other Monuments of early Christianity. London. 1894. Рец. въ Analecta Bollandiana. 1894, стр. 292.

А. Васнаьевъ.

### ГРЕЦІЯ И ТУРЦІЯ.

- В. А. Мистанидись, 'Ο πατριάρχης 'Ιερεμίας β' ό Τρανός καὶ αὶ πρὸς τοὺς διαμαρτυρομένους σχέσεις κατὰ τὸν ις' αἰῶνα ['Εκκλησιαστική 'Αλήθεια, 1894 XIV, стр. 286—287, 300—301, 310—312, 317—320].— Авторъ въ этой стать вначал вкратц визлагает жизнь вселенскаго патріарха Іеремін ІІ и его отношенія къ нѣмцамъ-лютеранамъ въ XVI в.; затѣмъ поміщаетъ три неизданныя еще письма Мартина Крузія (1585, 1588, 1589), взятыя изъ его Diarium, хранящагося въ библіотек гор. Тюбингена. Первое письмо адресовано Гавріилу, архіепископу Филадельфійскому, второе Феодосію Зигомал и Симеону Кавасил третье же патріарху Іереміи, находившемуся въ то время въ Москв (1589). Въ конц этой статьи авторъ помѣщаетъ отрывокъ еще одного письма, написаннаго въ 1589 г. Зигомалъ.
- В. А. Мистанидисъ, Хрістіачіки аруалодорія є Падалотілу [Еккдис. Адт. Эела, 1894, XIV, стр. 270—271].— Эта зам'єтка содержить въ себ'є н'єсколько побранных в надписей и объясненіе пкъ. Надписи запиствованы изъ Revue Biblique, также какъ и объясненіе, приводимое въ этой зам'єтк'є въ сокращенномъ вид'є.

Н. Г. Мистанидись, 'Н длятостоль 'Імхучуму (Кмустхутомослоль, 1894, № 177].—Мы указываемъ на эту статью въ виду сообщаемыхъ въ ней свъдънй касательно епископіи Додоны и границь митрополіи янинской въ Эпирѣ. Въ этой статьѣ перечислены имена архіереевъ митрополіи янинской съ 1317 по 1894 г.

Евенній Караналось, Ό θεσμος της προσωπικής κρατησεως, εξεταχόμενος іστορικώς, καθ' οσον іσχοει παρ' ήμεν, και νομοθετικώς. Έν Πάτραις, 1893, стр. VI — 619 въ 8°. — Замѣчательны 3-ья и 4-ая главы этой книги. въ которыхъ говорится о постановленіяхъ касательно ареста у Римлянъ, Византійцевъ, Франковъ и Крестоносцевъ.

Аненнъ Алексудисъ, митрополить Амасіи. О Аурібы Гарріті [Екадул. Адубета, 1894, XIV, стр. 172—173].— Въ этой замѣткѣ комментируется письмо Охридскаго архіепископа Гавріпла, написанное въ 1585 г., изданное Эмиліемъ Леграномъ въ Revue des études grecques. Здѣсь опровергается миѣніе Нѣмцова [Тоторім ἀνάμνησις τῆς ἀρχιεπισκοπῆς Αγρίδων καί τοῦ πατριαρχείου Τυρνοβου. Έν Κ πόλει. 1868. стр. 108], который утверждаль, что Гавріпль быль славянинь изъ Босніи; онъ быль грекомъ изъ города Янина, какъ доказываетъ митрополить Анеимъ, ссылаясь на біографическій очеркъ К. Сабы о патріархѣ Іереміѣ ІІ Транѣ, стр. сє́.

К. Ербицевно, Іστορικαί μελεται περι τῆς ὑπάρξεως τὰς ἱεραρχίας τῆς Ῥωμανικῆς ἐκκλησίας κατά τους IX—XIV αίδνας [Ἐκκλησ. Άληθεια. 1894, XIV. стр. 162—166, 196—199, 205—207].— Эта статья является переводомъ съ румынскаго п представляеть солидное изслѣдованіе: подлинникъ помѣщенъ въ Biserica orthodoxă Română: revista periodică eclesiastică. т. XVII, № 7.

Николай Г. Мистанидись, Н цему Герептрією [Комотамтичествой; 1894, № 209].—Въ этой замѣткѣ излагается исторія и описаніе монастыря Геромпрскаго, являющагося центромъ натріаршаго экзархата надъ двѣнадцатью деревнями Албаніи. Блаженный Ниль, родомъ изъ Ласкаріи, воздвигъ церковь въ этомъ монастырѣ. Блаженный Ниль, по словамъ автора, основывающагося на нѣкоторыхъ рукописяхъ. былъ тотъ самый Ниль, который умеръ въ 1335 г. на 103 г. отъ роду.

- Н. Г. Мистанидись, 'Н Δροβίανος τές 'Нπείρου Κωνσταντινούπελας, 1894. № 223].—Въ этой статъв описанъ городъ Дровіана въ Эпирв, представляющій изъ себя маленькій городокъ, разділенный на двіс части гористымъ плато; онъ расположенъ между двумя потоками: Бълстрицей и Армиропотамосомъ. Въ этомъ городкв и вокругъ него находятся древнія развалины, особенно византійскія, какъ напримъръ, замки, монастыри и т. д. Авторъ, подробно описывая все это, упоминаеть также о грамотв вселенскаго патріарха Серафима касательно монастыря Дріяни, лежащаго между Дровіаною и Зервата.
- Н. Г. Мистанидисъ, 'Η έν Θεοπρωτία μονα Ίωαννου του Θεολογου [Κωνσταντινούπολις, 1894, № 183].—Въ этой замѣткѣ говорится о монастывъ

- Св. Іоанна Богослова, расположенномъ въ Эпиръ около села Мальціани, въ въдъніи митрополіи Параминійской. Авторъ, разсказывая обо всемъ, что касается монастыря, между прочимъ упоминаетъ также объ имъющихся въ монастыръ греческихъ рукописяхъ.
- Η. Г. Мистанидись, Παρατηρήσεις ἐπὶ τῶν χρονολογικῶν καταλόγων τοῦ μητροπολίτου κ. Άνδιμου Άλεξούδη [Νεολόγου Έβδομαδ. Ἐπιδεώρησις, 1894, т. III, стр. 645—647].— Эта статья содержить свъдвнія о древней епископін Фωτίκη или Фωτική въ Эпирѣ, которую впослѣдствіи замѣнила епископія, находящаяся въ Вελλᾶς. Авторъ не согласенъ съ мнѣніями другихъ писателей, въ вопросѣ о мѣстѣ, которое занимала Фωτική; онъ предполагаетъ, что она лежала всего вѣроятнѣе тамъ, гдѣ теперь находится городокъ Грецуниста, и даетъ далѣе точные предѣлы епископіи Вελλᾶς καὶ Κονίτζης; затѣмъ авторъ перечисляєтъ многочисленныхъ епископовъ съ 1222 г. вплоть до нашего времени.
- Н. Г. Мистанидисъ, Паратприясь  $(2\pi)$  των χρονολογικών καταλόγων τοῦ μητροπολίτου Άμασείας Άνθίμου Άλεξούθη [Κωνσταντινούπολις, 1894, N 221].— Авторъ этой статьи перечисляеть имена епископовъ Дельвины и Химарры (1270—1812) и затѣмъ имена митрополитовъ Дринополя (1812—1894).
- Н. Г. Мистакидисъ, 'Н Φοινίκη τῆς 'Ηπείρου [Κωνσταντινούπολις, 1894, № 185]. Въ этой стать в заключаются топографическія и историческія замѣтки объ этомъ древнемъ албанскомъ городѣ, имя котораго еще теперь сохранилось въ названіи незначительной маленькой деревушки, расположенной посреди поля Дельвины. Мистакидисъ между прочимъ упоминаетъ, что мѣсто, гдѣ находилось прежде Финика, заключаетъ много остатковъ византійскихъ древностей.
- Николай Г. Политись, Δημώδεις коσμογονικοί μύθοι. Аθήνηστν, 1894, стр. 52 въ 8°.—Этотъ трудъ представляеть собою сравнительное изследованіе о всёхъ до сихъ поръ извёстныхъ народныхъ представленіяхъ, касающихся происхожденія міра, какъ у древнихъ, такъ и у позднёйшихъ народовъ, особенно у современныхъ грековъ. Изследованіе г. Политиса полно глубокой эрудиціи и правильныхъ возэрёній. Авторъ находитъ, что въ основе преданій греческаго народа касательно происхожденія лежитъ то же общее всёмъ народамъ представленіе о соседстве земли съ небомъ; подобное же представленіе человечество имёло издавна, какъ можно думать на основаніи дошедшихъ до нашего времени памятниковъ древнихъ народовъ, напримёръ, Евреевъ, Егпптянъ и Еллиновъ.
- Н. Г. Политисъ, Τὸ ἔθιμον τῆς θραύσεας ἀγγείων κατὰ τῆν κηδείαν [Παρνασσός, 1894, XVII, стр. 81-87].— Эта статья, касающаяся обычая разбивать сосуды во время похоронъ, была впервые издана вмѣстѣ съ англійскимъ переводомъ Louis Tylor въ Journal of the anthropological institute, 1893. Теперь г. Политисъ снова издаетъ ту же статью, но въ болѣе полномъ видѣ. Обычай разбивать сосуды во время похоронъ былъ

извъстенъ, какъ у древнихъ Грековъ, такъ и у другихъ народовъ древности и существуетъ до настоящаго времени въ Греціи. Авторъ перечисляетъ тъ мъстности, гдъ это преданіе еще сохранилось и передаетъ воззрѣнія и мысли туземцевъ объ этомъ предметъ.

H. Г. Политисъ, 'Η λαογραφία τῆς Λέσβου ['Εστία εἰκονογραφημένη, 1895, стр. 19—20, 28—29].—Разборъ и критика книги: G. Georgeakis et Léon Pineau, La folk-lore de Lesbos. Paris, 1894.

\*\* Тоторима́ тічеς σημειώσεις περὶ τῆς παρὰ τὴν Ῥώμην ἀρχαίας μονῆς Grotta-Ferrata = Σιδηρᾶς Κρύπτης [Νεολόγος, 1894, № 7170].— Историческія замѣтки о древнемъ монастырѣ, лежащемъ близъ Рима: Grotta-Ferrata.

Спиридонъ Де-Віазисъ, Ίστορικαὶ σημειώσεις περὶ σταφίδος ἐν Ἑπτανήσφ καὶ ἰδίως ἐν Ζακύνθφ [Παρνασσός, 1894, XVI, стр. 435—447, 543—558, 612—631, 765—785].— Продолженіе и окончаніе прекрасной статьи, содержащей исторію воздѣлыванія изюма на Іоническихъ островахъ, особенно на о. Зантѣ. Объ этой статьѣ мы уже говорили раньше. Виз. Временникъ, І, стр. 225.

Г. І. Калайсанисъ, Κρητικαί παροιμίαι ἐξ ἀνεκδότου συλλογῆς [Παρνασσός, 1894, XVI, стр. 479—480, 559—560, 635—638, 878—879].—Калайсанисъ сообщаетъ 154 новогреческихъ пословицъ съ острова Кандіи.

Фотій Димитріадись, 'Η ψηφιδογραφία εν τη άρχαιότητι καὶ κατά τὸν μεσαιῶνα [Пαρνασσός, 1894, XVI, стр. 535—541, 588—595]. — Статья о мозаикъ въ древности и въ средніе въка.

- Г. Е. Маврояннисъ, 'Η βυζαντινή τέχνη [Пαρνασσός 1894, XVI, стр. 541—543]. Отвътъ на критику г. Албана, разбиравшаго книгу автора: Вυζαντινή τέχνη καὶ βυζαντινοὶ καλλιτέχναι. См. Виз. Временникъ, I, стр. 701 сл.
- Н. Н. Х. Ностисъ, Βερνάρδος Kuen καὶ Κοραῆς [Παρνασσός, 1894, XVI, стр. 601—612].—Собраніе сохранившихся извѣстій о Берн. Кюнѣ, преподавателѣ Кораиса и пасторѣ Голландской колоніи въ Смирнѣ; авторъ вкратцѣ рисуетъ намъ также исторію этой колоніи.
- Г. Филаретъ, Ίστιαία, 'Ωρία, 'Ωρεός, 'Ελλοπία [Παρνασσός, 1894, XVI, стр. 833—840].—Топографическое изслѣдованіе объ этомъ древнемъ мѣстоположеніи Греціи.
- \*\* Ἡ Γεύγελη [Κωνσταντινούπολις, 1895, № 9].—Эта статья описываетъ Гевгель, городокъ, лежащій на разстояніи 12 ч. ѣзды къ С. З. отъ Өессалоники (2 ч. 17 м. по желѣзной дорогѣ) и въ духовномъ отношеніи подлежащій вѣдѣнію митрополита Водены. Анонимный авторъ подробно описываетъ этотъ городокъ и сообщаетъ намъ статистическія и коммерческія данныя о немъ.

Георгій Д. Пахтинось, 'Ολυμπιακοί ἀγῶνες εν Βιθυνία [Νέα Ἐπιθεώρησις, Константиноп. вѣдомость, 1895, № 1258, 1259, 1260, 1261].—Въ этой статьѣ, главнымъ образомъ, описывается традиціонный способъ гимнастическихъ состязаній въ Виеинскомъ городкѣ Ортакёй, который администра284 отдълъ II.

тивно подлежить въдънію каймакама (правителя) Кейбе, духовно же митрополіи Никомидів. Населеніе его достигаетъ 8000 душъ; 6000 изъ нихъ-православные Армяне, которые называють себя Греками; остальные 2000 — также Армяне и принадлежать къ Армяно-Грегоріанской церкви. Авторъ подробно описываетъ этотъ городокъ и, на основании церковныхъ записей (= регистровъ), говорить, что православные содержать тамъ греческую школу съ 1807 г. и большой древній храмъ въ византійскомъ стиль, во имя Св. Георгія. Въ этотъ городкь 23 Апрыля, въ день праздника Св. Георгія, на ровномъ пространствъ происходять состязанія, въ которомъ принимаютъ участіе не только туземцы, но и жители окрестностей, какъ христіане, такъ и магометане. Состязанія состоятъ изъ 1) скачекъ, 2) борьбы нагими, 3) изъ состязанія въ б'єгь, 4) въ прыганія, 5) въ бросаніи диска, 6) въ метанін дротиковъ и 7) рідко въ кулачномъ бов. Судьями, провозглащающими победителей, являются священники этого городка и старосты, которые и оказывають поб'едителямь различныя почести передъ толпой. Авторъ описываетъ съ большою подробностью эти игры и находить вънихъ нѣкоторое сходство съ древними Олимпійскими играми.

Георгій Н. Хаджиданисъ, Пері του γλωσσιχού ζητήματος έν Έλλάδι. Άθήνησιν 1890—1893.—Это изследованіе разделено на две части и было впервые помъщено въ журналъ 'Аэпуй [т. II, стр. 169-235. V, стр. 1-63), а затемъ составило две отдельныя книги. Въ первой книге авторъ съ исторической точки эрвнія разбираеть вопрось о существованіи въ Греціи съ древибищихъ временъ рядомъ двухъ языковъ, затвиъ приводить мивнія греческихь ученых о литературномь языкв въ различныя эпохи и говорить далее о вліяніи древняго народнаго языка на современный литературный языкъ Грековъ. По мивнію автора, развитіе новогреческаго языка представляеть громадные усибхи, такъ какъ иностранныя слова, находящіяся въ обращеніи среди народа, зам'ьняются словами греческаго происхожденія. Затімь авторь говорить (І, стр. 202), что почтенный профессоръ Стефанъ Куманудись составиль словарь, пока еще не напечатанный, гдв собраль около 30 тысячь словъ, принадлежащихъ греческимъ литераторамъ съ 1757 г. до настоящаго времени. Возстановление греческаго государства способствовало своими законами господству смѣшаннаго литературнаго языка надъ вульгарнымъ какъ въ литератур'ь, такъ и въ разговорной ръчи, благодаря, во-первыхъ, тому обстоятельству, что оффиціальнымъ языкомъ былъ признанъ первый языкъ (на немъ были написаны законы), а затемъ благодаря распространенію среди народа путемъ просвъщенія грамматическихъ формъ древняго народнаго языка и замѣнѣ иностранныхъ словъ греческими. Такъ, напримъръ, типографія раньше называлась σταμπαρία, а теперь всь Греки говорять топоурасстоу. Итакъ одержаль верхъ и будетъ одерживать верхъ въ разговорной рѣчи смѣшанный литературный языкъ и его грамматическія формы; это фактъ общественный и истори-

ческій, который, какъ указываеть настоящее состояніе языка, никоную образомъ не можеть быть изканень. Поэтому, авторъ строго осуждаеть посивдователей г. Психари, желан шехъ сивлать народный вульгарный языкъ языкомъ интературнымъ. Изъ этого изследованія профессора Ха іжидакиса русскій залинисть получаеть полное представленіе о состоянів языка въ Гренів съ древнихъ временъ вилоть до сегодняшняго дня.-- Въконив второй книги г. Хаджиданись изсладуеть вопрось о происхожлении новаго греческаго наименованія Пелоприника Моркей, Моркор вли Мокко, Г. Хаджидавись приходить въ завличение, что мивне инць, утверждающихъ, будто слово Морек, пли Морек, славянскаго происхождения, не можеть быть признано, и это не по причинамъ патріотизма или національнаго самодюбія, а по чисто научнымы соображеніямы. Это слово по ударенію греческое и произошно оты названія тутоваго дерева досед, точно такъ же, какъ и другія вазванія греческихъ містерстей съ окончаніемъ на — ед произощии отъ различныхъ именованій растеній, напр. Карадал. Карадал. Кизей, Кизіи. Наименованія Пелодонниса Мореей, по словами автора, должно быть распространилось изъ области Элиды, гдф въ средніе вфиа наобиловали лѣса тутовыхъ деревьевъ.

Г. Н. Хадмидавись. Пер. тёх кейеюх Молек, прерсх бертером их втотоку прос Тh. Reinach. Абтуком 1893. 8°, стр. 48.—Възгой брошюръ г. Хаджидавись возвращается къ вопросу о происхождении имени Морек и, опровергили иногими доказательствами доводы другихъ авторовъ объ этомъ предметъ, возвращается къ своему прежнему мнѣнію о томъ, что это слово происходить отъ названія дерева дорек. Въ пользу этого мнѣнія говорить окончаніе слова на—ех, на что оканчиваются названія травъ и деревьевъ. Авторъ перечисляєть большое количество греческихъ мѣстностей, обязанныхъ своимъ наименованіемъ различнымъ видамъ растеній. Чтеніе этого изслѣдованія не оставляєть болье никакого сомнѣнія насчеть происхожденія имени Морек отъ новогреческаго названія тутоваго дерева рорек. — Слѣдующее затѣмъ письмо Хаджидакиса къ Рейнаку касается личнаго спора Хаджидакиса съ Психари.

Г. Лаибанись, Едух Эдухистих. Ег АЭтухи; 1893, 8° стр. 48 и 4 табл.—Въ этой брошюрѣ достойна замѣчанія статья, озаглавленная Н Аддросиху, боболоуіх. Въ началѣ статьи Ламбакись помѣщаеть переводъ на греческій языкъ хвалебнаго гимна, написаннаго Св. Амвросіемь, а затѣмъ—самое изслѣдованіе, раздѣленное на главы. Предварительно авторь сообщаеть нѣкоторыя свѣдѣнія о Св. Амвросіѣ, епископѣ Миланскомь (340—398 г.), затѣмъ излагаетъ причины составленія этой хвалебной ивсни и приводить мнѣнія новѣйшихъ критиковъ о ней. Далѣе авторъ разбираеть слово за словомъ самый гимнъ и доказываеть, что онъ составлень изъ многихъ мѣстъ ветхаго завѣта Св. Писанія. Г. Ламбакисъ указываеть, когда этоть хвалебный гимнъ пѣлся при католическомъ богослуженій, начиная съ древнихъ временъ, затѣмъ даеть свѣдѣнія о переводѣ гимна на разные языки и о музыкѣ его. Авторъ даеть

тинскій текстъ гимна и его музыку, пом'єщенную въ конц'є книги на четырехъ отд'єльныхъ листахъ по Львову.

ΕΒΕΤΡΑΤΙΝ Ι. ΑΡΑΚΟΕΣ, Τὰ Θρακικά, ήτοι διάλεξις περί τῶν ἐκκλησιαστικῶν έπαργιών Σηλυβρίας, Γάνου καὶ Χώρας, Μετοών καὶ Άθύρων, Μυριοφύτου καὶ Περιστάσεως, Καλλιπόλεως και Μαδύτων. Τεύχος πρώτον. Άθήνησι [чит. Σμύρνη] 1892. 8°, стр. 136. — По причинъ отсутствія другой греческой книги о перковныхъ епархіяхъ Оракіи, мы принимаемъ съ благодарностью этотъ трудъ г. Дракоса, хотя авторъ и не обладаетъ достаточной научной подготовкой. Историческій матеріаль о еракійскихь городахь древней и византійской эпохи чрезвычайно скуденъ. По нашему мивнію, авторъ заслуживаетъ вниманія тімъ, что даеть современную номенклатуру тёхъ мёсть Оракін, которыя онъ посётиль: достойны также вниманія статистическія данныя о жителяхь, въ особенности о православныхь, и сведенія о состояніи просвещенія и о преданіяхъ, касающихся возникновенія новыхъ оракійскихъ деревень; авторъ даеть еще нівкоторыя отрывочныя свёденія о еракійскихъ древностяхъ. На основаніи всего этого книга г. Дракоса является хорошимъ путеводителемъ, въ особенности для техъ, которые желають иметь по возможности надежныя сведенія о греческихъ общинахъ, находящихся у прибрежія Мраморнаго моря въ церковныхъ епархіяхъ Оракіи, каковы: Галлиполь, Мадить, Миріофить, Перистасисъ (др. Тефіоталіс), Ганосъ, Хора, Силиври и пр.

\*\* ἀνέκδοτος ἐρμηνεία εἰς τὴν ἀδὴν τῆς Μαριάμ καὶ τὴν προσευχὴν τοῦ Ζαχαρίου [Σωτήρ, τ. ΧV, 1892, стр. 289—296]. — Здѣсь заключается неизданное объясненіе къ пѣсни Маріамъ и къ молитвѣ пророка Захаріи. Тексть этого объясненія списанъ съ древней копіи, хранящейся въ Абинской Національной Библіотекѣ, при чемъ нумеръ копіи не указанъ; упоминается только, что она написана въ Х в. Это объясненіе состоитъ изъ отрывковъ сочиненій Оригена, Виктора, Севера и многихъ не поименованныхъ авторовъ.

Кириллъ Аванасіадисъ, архимандритъ, Τὰ κατὰ τὸν ἀοίδιμον Δοσίθεον, πατριάρχην τῶν Ἱεροσολόμων [Σωτήρ, τ. XIV, стр. 289—296, 353—363, Т. XV, стр. 14—22, 44—61, 77—86, 109—121, 143—148, 169—186, 200—217, 246—255, 260—274, 297—305, 327—335, 364—371]. — Эта статья о Іерусалимскомъ патріархѣ Досивеѣ исполнена чрезмѣрныхъ похвалъ и лишнихъ словъ, что уменьщаетъ значеніе этого труда. Тѣмъ не менѣе, въ виду полнаго отсутствія на греческомъ языкѣ обширныхъ трактатовъ объ этомъ предметѣ, эта статья можетъ быть полезна тѣмъ, кто захочетъ ближе ознакомиться съ жизнью, дѣяніями и характеромъ Досивея. Статья арх. Кирила заключаетъ въ себѣ свѣдѣнія, почерпнутыя изъ Іерусалимскихъ библіотекъ и изъ неизданныхъ писемъ Досивея къ своимъ уполномоченнымъ въ Іерусалимѣ къ другимъ монахамъ братства Св. Гроба Господня. Авторъ писалъ свою статью много лѣть тому назадъ и поэтому, естественно, не знаетъ новѣйшихъ изслѣдованій о Досивеѣ Каптерева, Цагарелли и другихъ русскихъ ученыхъ.

Антоній Миліаранись, Τὸ νόσημα μιᾶς βασιλίσσης παραμορρούμενον ἐν τῆ ἰστορία [Ἐστία εἰκονογραφημένη, 1895, стр. 2—4 и 10—12].—Г. Миліаранись помінцаеть здісь отрывокь изъ исторіи византійскаго господства въ Никей и въ Эпирів, которую онъ намівревается издать. Въ этомъ отрывкі говорится объ Евдокіи, дочери импер. Алексія III, вышедшей во второй разъ замужь за Стефана II, Сербскаго жупана, который отослаль ее обратно къ ея отцу. Авторъ разбираеть историческія свидівтельства объ Евдокіи, и на основаніи ихъ (а также благодаря нізкоторымъ синхронистическимъ параллелямъ) ясно доказываеть, что новійшіе историки, какъ напр., Лебо, Муральтъ и друг., напрасно только оклеветали поведеніе Евдокіи, между тімъ какъ она, напротивъ, страдала отъ чесотки (ѐк ψωριάσεως).

А. Д. Морантидисъ, Τὸ ἱερὸν χοινόβιον τοῦ Διονυσίου ἐξ ἀνεκδότου περιηγήσεως εἰς Άθωνα [Παρνασσός, XVII, 1894, стр. 17—33].— Въ своихъ восноминаніяхъ объ Авонскомъ монастырѣ Св. Діонисія г. Морантидисъ описываетъ нравы и обычаи монаховъ этого монастыря, самый монастырь п его окрестности, при чемъ приводятся въ статьѣ нѣкоторыя надписи, сохранившіяся подъ фресками и на амвонѣ. Авторъ перечисляетъ также замѣчательнѣйшія драгоцѣнности, хранимыя въ ризницѣ монастыря.

Дим. Гр. Наибуроглу, Τὰ δαιμόνια τοῦ Δωδεκαιμέρου [Έστία. Χριστούγεννα 1894. стр. 2].—Въ этой замѣткѣ говорится о распространенномъ въ греческомъ народѣ суевѣріи, будто, пачпная съ кануна Рождества и до самого Крещенія, входятъ черезъ трубы домовъ такъ называемые Καλικάντζαροι, родъ нечистыхъ духовъ. Эти духи носятъ разычныя названія, смотря по мѣстностямъ, такъ въ Янинѣ называются Παγανά, въ другихъ мѣстахъ Эпира Σκορπίσματα или Καψιούριδες, въ Аоннахъ же Καλοβελόνιδες. Авторъ полагаетъ, что это суевѣріе является воспоминаніемъ о языческихъ временахъ, гдѣ подъ Καλικάντζαροι, по мпѣнію автора, разумѣлись идолопоклонники, которые въ первые вѣка христіанства во время этихъ праздниковъ преслѣдовали христіанъ.

Михаилъ Ян. Марнополисъ, Τό δνειρο τῆς Παναγιᾶς [Έστία. Χριστούγεννα 1894, стр. 7]. — Авторъ здѣсь излагаетъ народную поэму и народный разсказъ, гдѣ говорится о снѣ, видѣнномъ Богородицей въ ночь Рождества Христова. Інсусъ Христосъ, какъ только родилея, нопросилъ свою мать разсказать себѣ этотъ сонъ, въ которомъ изобразились всѣ тѣ страданія, которыя долженъ былъ претерпѣть Інсусъ Христосъ отъ Евреевъ.

**Д. Гр. Намбуроглу,** Οἱ προικοθτριι τοῦ παρελθόντος αἰῶνος ακὶ τὰ τραχώματα [Παρνασσός, XVII, 1894, стр. 161-167].—Авторъ пользуется для своего изслѣдованія патріаршими грамотами объ этомъ обычаѣ среди Грековъ, говоритъ также о деньгахъ, приносимыхъ невѣстою жениху и называемыхъ однимъ словомъ τράχωμα. Авторъ того миѣнія, что это послѣднее слово происходитъ отъ латинскаго traho.

Спиридонъ Де-Віазисъ, Έρμεννος Λούντζης [Παρνασσός, XVII, 1894, стр. 202—212, 256—267].—Настоящая біографія Керкирскаго историка Ерманна Лундзиса написана на основаніи двухъ неизданныхъ автобіографій его. Лундзисъ изв'єстенъ византинистамъ своимъ сочиненіемъ: Della condizione politica delle Isole Ionie sotto il dominio Veneto, preceduto da un compendio della storia delle isole stesse dalla divisione dell' imperio Bizantino. Venezia 1860.

Спир. Де-Віазисъ, 'Н є у Керхора ієратіх і оході той дотіхой є ї Еметократіа (Пармасоб XVI, 1894, стр. 927—936].—Достойная вниманія зам'єтка касательно древней католической школы въ Керкирів (Корфу). Источниками при составленій этой зам'єтки служили древнія архивныя бумаги
этой школы, сохраненныя въ католичекой архіепископій острова, и свидівтельства, разбросанныя по различнымъ книгамъ. Эта школа существовала съ 1568—1797 г. Авторъ доказываетъ многими доводами, что она
весьма много способствовала распространенію просвіщенія въ Керкирів.
Школа была основана въ силу правилъ Тридентскаго собора, которымъ было постановлено, чтобы всі католическіе епископы сооружали
школы на м'єсті своей резиденцій. На этомъ соборів присутствоваль в
Керкирскій архіепископъ Антоній Коккосъ, который по своемъ возвращеній на островъ основаль вышеупомянутую семинарію. Авторъ перечисляєть также программы преподаванія, директоровъ и преподавателей.

Н. Пассаяннисъ, Μανιάτικα μυρολόγια [Παρνασσός, XVI, 1894, стр. 950—955. XVII, 75—80, 286—291]. —Изъ манятскихъ погребальныхъ пѣсенъ мы знали прежде весьма не много. Благодаря же одной госпожѣ [Προοίμια μυρολογίων Λακωνικῶν, συλλεγέντα ὑπὸ τῆς κυρίας Στ. Π. Ῥαζέλου. Ἐν Αθήναις 1870] и Аванасію Петридису [Πανδώρα XIX, стр. 280, 382—3. XXI, стр. 23—24] мы познакомились въ достаточномъ количествѣ съ таковыми пѣснями. Теперь г. Пассаяннисъ выпускаетъ въ свѣтъ 24 погребальныхъ пѣсенъ, изъ которыхъ нѣкоторыя касаются историческихъ личностей, какъ Петромъ-бея и Мавромихали, воеводъ Мореи. Издатель помѣстилъ еще 24 неизданныхъ вступленій таковыхъ пѣсенъ, отличающихся своими поэтическими красотами.

Н. Несторидисъ, 'Η ἐκπαίδευσις ἐν τῷ 'Ρωμαϊκῷ κράτει [Παρνασσός, XVI, 1894. стр. 881—918]. — Эта статья является, кажется, переводомъ съ французскаго, котя авторъ и не упоминаетъ ничего объ этомъ. Но кто бы ни былъ авторъ этого произведенія, онъ обнаруживаетъ большое знаніе своего предмета, во всѣхъ его подробностяхъ. Авторъ, однакоже, не ссылается ни на одного древняго или позднѣйшаго историка. Статья трактуетъ о методѣ обученія въ Римскомъ государствѣ къ концу IV столѣтія.

Алнивіадъ І. Саннелліонъ, Γρηγορίου Θεσσαλονίκης τοῦ Παλαμα ἀνέκδοτος διάλεξις [Σωτήρ. XV, 1892, стр. 236—246]. — Здёсь заключается бесёда Св. Григорія Паламы, Өессалонійскаго архіепископа, съ Хіонами въ 1355 г. Самый текстъ находится въ Лоннской Національной библіотек въ рукописи XVII в. подъ № 1379, на которой стоитъ слёдующая надпись: Тоῦ αὐτοῦ Γρηγορίου Θεσσαλονίκης πρὸς τοὺς ἀθέους Χιόνας διάλεξις, συγγραφείσα παρὰ ἰατροῦ τοῦ Ταρωνίτου, παρόντος καὶ αὐληκόου γεγονότος (Бесёда Гри-

горія Осссалонійскаго съ нев'єрующими Хіонами, записанная присутствовавшимъ при этомъ и слышавшимъ самую р'єчь врачемъ Таронптомъ). Издатель пом'єщаєть передъ текстомъ подробное описаніе Аоинской рукописи.

А. И. Пападопуло-Керамевсъ.

#### СТАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ И РУМЫНІЯ.

## БОЛГАРСКАЯ ЛИТЕРАТУРА.

Милетичъ и Кесяковъ, Стари пжтуваннія призт България (Старыя путешествія чрезъ Болгарію),—въ Сборникѣ за народни умотворения, паука и книжнина, кн. VI. 1891. Эта статья заключаетъ въ себѣ три очерка, изъкоторыхъ въ первомъ дѣлается обзоръ описанія путешествія секретаря австрійскаго посольства 1718 г. въ Константинополѣ, Герарда Корнеліуса Дриша, за тѣмъ Руджіера І. Бошковича 1762 г., представляющаго особенно большой интересъ по богатству данныхъ о Балканскомъ полуостровѣ тогдашняго времени, и наконецъ Риковъ 1665 г.

Шоповъ н Стръзовъ, Кодексъ на Охридската патриаршия (Кодексъ Охридской патріархін. Тамъ же, кн. VI и X), Кодексъ Охридской патрі**αρχίη (Κώδηξ της άρχιεπισχοπης της πρώτης Ίουστινιχνης Άγρίδων) есть про**токольная книга Охридской архіепископін, которая иначе изв'єстна подъ названіемъ Кондики св. Климента (Кондика на свети Климентъ). Въ ней записывались, главнымъ образомъ, выборы архіепископовъ или патріарховъ охридскихъ и подведомственныхъ имъ еписконовъ. Къ сожалвню, она сохранилась не вся: въ началь ея недостаетъ листовъ, а сколько недостаеть, сказать трудно, такъ какъ оставшіеся листы непронумерованы; всёхъ сохранившихся листовъ 136. Протоколы написаны по-гречески, только кое-гдф встрфчаются и славянскія записи. Сохранившаяся часть кодекса начинается съ мая 1677 года и оканчивается въ годъ уничтоженія Охридской архіепископіи. Всёхъ протоколовъ сохранилось 15. Всв подтвержденія скрвилены подписью архіепископа, сдвланною зелеными чернилами. Несомнению, существовала какъ предыдушая, такъ и болбе ранняя часть кодекса, но до насъ не дошли. Что съ ними стало, конечно, трудно сказать въ настоящее время. Кром'в протоколовъ въ кодексъ, въ разныхъ его мъстахъ сдъланы замътки Георгіемъ Бодлевымъ (Г. Μποδλή) разнаго содержанія: біографическія, хронологическія, бытовыя и т. п.

Какъ самый кодексъ, такъ и замѣтки изданы гг. А. Шоповымъ и Стрѣзовымъ и въ подлинникѣ и въ болгарскомъ переводѣ. Хотя текстъ кодекса и не относится къ византійскому времени, но тѣмъ не менѣе онъ представляетъ большой интересъ и для византолога, какъ прекрасный матеріалъ для исторіи церковной практики и церковнаго законов дънія, формы котораго въ сохранившейся части кодекса были однъ и тъ же, что и въ Византіи. Но главное значеніе кодекса заключается въ томъ, что въ немъ содержится огромное количество новыхъ данныхъ какъ для Охридской патріархіи, такъ и для исторіи церкви на Балканскомъ полуостровъ вообще.

Броженъ, Плавания на философа и историка Аррияна около бреговеть на Черно море (Плаваніе философа и историка Арріяна по берегамъ Чернаго моря. Тамъ же, кн. VI). Подъ этимъ заглавіемъ приведены въ болгарскомъ переводъ отрывки изъ Перипла Чернаго моря Арріана (Ponti Euxini periplus) о городахъ, расположенныхъ по берегамъ Чернаго моря на нынъшней болгарской территоріи, затъмъ о ръкъ Дунаъ и о мостахъ на немъ. Переводъ сопровождается немногими подстрочными примъчаніями.

К. и Х. Шкорпилъ. Съвероисточна България въ географическо и археологическо отношение (Тамъ же. кн. VII и VIII). Этотъ довольно общирный, но еще неоконченный трудъ неутомимыхъ братьевъ Шкорпиловъ касается главнымъ образомъ доисторической археологіи, частію классической древности и византійскихъ временъ; впрочемъ, зам'єтки о византійскихъ древностяхъ разсіяны по всему труду и нівкоторыя изъ этихъ замътокъ представляютъ большой интересъ. Авторы сперва представляють геофрафическій обзорь северовосточной Болгарін, за темь стристь физическій очеркь ея, при чемь здрсь обращается вниманіе на остатки древности. Центръ тяжести труда представляють памятники, подъ которыми авторы разумбють не только предметы движимые, но и недвижимые, какъ-то пещеры, гробницы и т. п. Кром'в того, зд'всь описываются римскія дороги, игравшія немаловажную роль въ Византін, горные проходы, остатки монастырей и церквей, ствиъ и др. По всей въроятности, настоящій трудъ является продолженіемъ другого труда тьх же братьевъ «Паметници изъ Българско», котораго вышло лишь 1-я часть І-го отд'вла: Оракія (София 1888 г.). О «С'ввероисточна България» будетъ сказано на страницахъ Византійскаю Временника подробніве, послѣ ея окончанія.

Гьула Паулеръ, Български военни походи на Стефана V (Тамъ же кн. VII). Настоящій весьма интересный очеркъ составляетъ часть большого историческаго сочиненія г. Паулера о мадьярскихъ князьяхъ изъ династіи Арпадовичей. Прежде думали, что венгерскій король Стефанъ V предпринималъ пять походовъ въ Болгарію. Авторъ очерка доказываетъ, что Стефанъ еще при жизни своего отца былъ въ Болгаріи въ 1261 и 1266 г.; въ 1263 г. онъ подъ начальствомъ трансильванскихъ воеводъ послалъ часть своего войска противъ византійскаго императора Михаила Палеолога. Въ этихъ походахъ онъ овладѣлъ Видиномъ и частію владѣній болгарскаго царя Святослава, входящихъ нынѣ въ составъ Сербіи. Тѣмъ не менѣе здѣсь владычество мадьяръ въ скоромъ времени исчезло. Правда, Людовикъ Великій еще разъ востановилъ здѣсь

господство мадьяръ, но только на короткое время, такъ какъ нападенія турокъ и Ростислава, герцога Мачвы, котораго г. Паулеръ называетъ Ратиславомъ, что, по моему разумѣнію, правильнѣе, положили и на этотъ разъ конецъ владычеству мадьяръ въ Болгаріи; единственное воспоминаніе о побѣдахъ Стефана V надъ болгарами остался только «король болгарскій» въ историческомъ титулѣ венгерскихъ королей. Кромѣ этого, въ очеркѣ мы находимъ рядъ новыхъ данныхъ, извлеченныхъ авторомъ главнымъ образомъ изъ грамотъ, иногда неизданныхъ, какъ напр. о походахъ противъ византійцевъ.

**Драгонановъ,** Славянскить прыправки на Едиповата история (Славянскія передѣлки Эдиповой исторів. Тамъ же, кн. VI).

— Забъльжей върху славянскить религиозни и епически легенди (Замътки о славянскихъ религиозныхъ и етическихъ легендахъ. Тамъже, кн. VII—VII п X).

Главное достоинство очерковъ проф. Драгоманова, заглавія которыхъ приводятся выше, заключается въ сведеніи матеріала, среди котораго приводится не мало новыхъ данныхъ. Больше интереса, по моему разумёнію, представляють его замётки о легендахъ. Здёсь разсматриваются легенды о Божіемъ нравосудіи, дёлается разборъ болгарской сказки о монахѣ и ангелѣ и о Иліи у источника и затѣмъ приводится цѣлая обильная матеріаломъ диссертація о дуалистическомъ міротвореніи.

#### Сереская литератра.

Синиша, Ратови Стевана Немање са византинцима и дубровчанима. Војеноисторијска студија (Войны Стефана Немани, съ византинцами и дубровчанами. Военноисторическій очеркъ,—въ Летопис в матице српске. Књ. 177—178. 1894 г., вып. 1 и 2-й. У Новоме Саду (Neusatz) 1894).

Г. Синипа извъстенъ уже своими очерками изъ сербской исторіи, помъщавшимися между прочимъ въ Лътописи сербской матицы. Одною изъ характерныхъ чертъ его работъ является то обстоятельство, что онъ старается писать ихъ на основаніи первоисточниковъ. Какой результать получается отъ этого у г. Синини, это уже — другой вопросъ. Указанною чертою отличается и настоящій его очеркъ, заглавіе коего поставлено мной въ началѣ. Въ этомъ очеркѣ изображаются отношенія Стефана Нѣмани къ византійцамъ въ парствованія императоровъ Мануила Комнина (1143—1180 гг.). Андроника (1183—1185 гг.) и Исаака II Ангела (1195—1203 гг.), и дубровчанамъ. Источниками для автора послужили Никита Хоніатъ и Іоаниъ Киниамъ для изображенія отношеній и столкновеній между Византією и Сербією, Орбини и Лукаричъ (Lucari)—для описанія столкновеній между Пѣманей и Дубровникомъ. «Войны Нѣмани съ византійцами послѣ смерти Мануила проходятся у византійцевъ молчаніемъ, но за то тѣмъ подробнѣе, говоритъ г. Синиша, онъ описываются сыновьями Нъмани, королемъ Стефаномъ Первовънчаннымъ и св. Саввою», разумъя здъсь житія Нъмани, написанныя посл'влинии. Прежде всего г. Синипа жедаеть доказать, что «Н'вманя съ паремъ Мануиломъ никогда не велъ войнъ, но оба они всю жизнь, какъ пріятели и родственники, другъ друга оберегали; и если случалось иногла между объими державами какія-либо недоразумънія, то они всегда оканчивали ихъ при личныхъ свиданіяхъ по дружески». Авторъ говорить. что онъ прежде самъ върилъ въ войны между этими коронованными особами, пока не изучалъ византійцевъ (т. е. ихъ историковъ и летописцевъ) отъ слова до слова. Изъ словъ Никиты Хоніата (подъ годомъ 1168 или 1169 г.), однако, видно, что дело происходило не совсемъ такъ, какъ думаетъ г. Синища. Какъ сообщаетъ Хоніатъ. Мануилъ предпринималь походь противъ Немани, но последній отступиль, разумется не сразу, и скрылся въ пещерахъ и клисурахъ, но потомъ одумался и вышель съ повиною къ Мануилу, который простиль Неманю. То же говорить и Лукаричь. Разбирая войну 1173-1173 гг., о которой говоритъ Киннамъ, г. Синиша сообщение Киннама считаетъ фантазией и приходить къ заключенію, что какъ въ первомъ случав, такъ и въ данномъ нътъ и помину о войнъ. «Покупались сильно Радославъ (князь Дукли), покущались и дубровчане очернить предъ царемъ великаго жупана (НЪманю), покушались и въ Цареградъ сваливать на него вину за Мирославовы опустошенія на дубровницкой границѣ; но напрасно», заключаетъ г. Синниша, «Нъманя при личныхъ свиданіяхъ всегда могъ доказать несостоятельность всякаго подобнаго рода наговоровъ».

Переходя затёмъ къ столкновеніямъ Нёмани съ дубровчанами, г. Синиша заявляеть, что въ распоряжении историковъ нътъ никакихъ другихъ источниковъ для сужденія объ этихъ столкновеніяхъ, кромѣ писаній Лукарича и Орбини, которые, однако, писали уже въ началь XVII в.; следовательно спустя четыре столетія после означенных событій. «По всей въроятности, говорить онъ далье, они черпали свои данныя изъ дубровницкихъ архивовъ; но, кажется, они многое напутали въ хропологическомъ порядкъ событій, потому что во многихъ мъстахъ они не сходятся... Сравнивая обоихъ этихъ дубровницкихъ писателей съ византійцами и съ ходомъ всемірныхъ событій того времени, мы приходимъ къ убъжденію, что послъ взятія Неретвы и нападенія на округь Брено Нъманя при жизни царя Мануила не имълъ никакихъ военыхъ дълъ съ Дубровникомъ; только Мирославъ самовольно и безъ въдома и желанія великаго жупана, какъ о томъ говоритъ и Лукаричъ, прибавляетъ г. Синпша, позволяль своимъ племенитымъ людямъ опустошать пограничные предёлы республики, но въ болъе серьозныя военыя предпріятія онъ тогда не пускался». Но для этого г. Синиш'в нужно было перенести битвы подъ Полицами и подъ Конавлею, а также и нападеніе Мирослава на Дубровникъ къ военнымъ событіямъ послѣ 1180 г. Въ заключеніи своего разсужденія объ отношеніяхъ Нізмани къ царю Мануилу онъ такъ характеризуеть Неманю. «Неманя не быль изъ числа техъ владетелей, которые легкомысленно заводять ссору, а не знають какой конець дать ссоре». При этомъ авторъ высказываетъ нередко правдивыя мысли о состояни сербовъ и въ политическомъ и въ соціальномъ отношеніяхъ, и это состояніе является крайне непривлекательнымъ, какъ онъ его рисуеть, следствіемъ чего было почти полное разложеніе единаго политическаго организма въ земляхъ сербскихъ. Вотъ почему, по мивнію г. Синиши, Неманя быль даже не въ состояніи пускаться въ рискованныя предпріятія съ Византією, а темъ мене съ сильнымъ царемъ Мануиломъ. У Немани было много дела дома; ему необходимо было осилить и покорить себе свою братію; нужно было вести сильную борьбу съ вельможами и богомильствомъ, стропть монастыри, пролагать мосты чрезъ бурныя реки, уничтожать суеверія и т. п. и т. п.

Послѣ смерти Мануила (24 сентября 1180 г.) отношеніе Нѣмани къ Византіи мѣняются. Сербскій жупанъ въ союзѣ съ мадьярами предиринимаєть войну противъ Византіи съ цѣлью освободить царицу Марію и ея сына Алексѣя изъ рукъ Андроника, захватившаго византійскую корону не по праву и насильственно. Но эта война приняла другой оборотъ, поведшій къ собиранію сербскихъ земель. Повѣствуя объ этой войнѣ и ея послѣдствіяхъ для сербовъ, такъ сказать, съ документами въ рукахъ, г. Синиша, однако, не можетъ освободиться отъ нѣкоторыхъ политическихъ тенденцій, которыя являются довольно обычными въ настоящее время у многихъ сербскихъ патріотовъ при разсматриваніи вопросовъ относительно территоріальнаго расширенія сербской народности.

Входя въ болъе подробную оцънку, отношеній Нъмани и византійщевъ съ одной стороны, а съ другой Нъмани же и его брата Мирослава и дубровчанъ, г. Синиша высказываетъ немало здравыхъ и основательныхъ сужденій по вопросамъ географическимъ, тонографическимъ, политическихъ п т. п. и попутно полемизируетъ главнымъ образомъ съ С. Новаковичемъ; но, къ сожальню, опъ не всегда выдерживаетъ тонъ серьезнаго изслъдователи; иной разъ у него проскальзываетъ фельетонная нотка, которая можетъ портить хоронее внечатльніе при чтеніи его интересной статьи. Затъмъ въ его очеркъ, въ особенности въ первой части его, замъчается иъкоторая запутанность въ расположеніи частей, вслъдствіе чего нить хода событій мъстами прерывается и разсказъ получаетъ отрывочный характеръ. Непріятно бросается въ глаза кромъ этого и то обстоятельство, что онъ приводитъ слова внзантійцевъ въ латинскомъ переводъ (по бонискому изданію), который, какъ извъстно, далеко не вездъ точенъ.

Правила (Камомес) православне приве с тумаченима. Радна Никодима, епископа далматинскога (Правила православной церкви съ толкованіями. Трудъ епископа далматинскаго Никодима). Књига І. Нови Сад 1895, стр. X-1-646 въ 8-ку. Цена 8 круна (= 8 франковъ).

Далматинскій епископъ Никодимъ Милашъ, получившій образованіе въ Кіевской Духовной Академій, уже давно извістенъ своими трудами по каноническому праву православной церкви. Его Лостојанства у православної приве (Панчево. 1879), - Зборник правила светих апостола, восаонских и помјесних сабора и светих отаца, која су примљена православном привом (У Новом Саду. 1886), выдержавшій два изданія,—Православно прквено право (Задар, 1890) и другія изданія не потеряли своего значенія не только въ сербской богословской литературь, но и въ литературь православнаго церковнаго права вообще, и въ особенности третій изъ выше названныхъ его трудовъ. Настоящее изданіе Правилъ представляеть отчасти повтореніе Зборника. Содержаніе книги слідующее. Въ предисловіи говорится о самыхъ капитальныхъ пособіяхъ по каноническому праву православной церкви, между которыми преосвящ. Никодимъ ставить и известный Опытъ курса церковнаго законоведенія архимандрита (а потомъ епископа) Іоанна. За этимъ следуетъ историческій очеркъ «О правилахъ православной церкви», служащій вибсть съ тъмъ и введеніемъ въ тексты; здъсь вкратит разсматриваются правила св. апостоловъ, вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, правила св. отцовъ и правила дополнительныя съ указаніями изданій. Наконецъ приводится сербскій переводъ правиль апостольскихъ и семи вселенскихъ соборовъ съ толкованіями. Книга заканчивается алфавитнымъ указателемъ. Такимъ образомъ въ этой книгъ собраны не только основныя, но и дополнительныя правила. Все изданіе разд'влено на два тома. Во 2-мъ том в будутъ пом вщены правила св. отецъ. Въ настоящемъ изданіи представлены толкованія болье или менье подробныя вськь правиль, которыя имъють въ православной церкви силу положительнаго канона. Толкованія преосвящ. Никодимъ изложилъ на основаніи толкованій І. Зонары, А. Аристина, О. Вальсамона, Іоанна Китрскаго, Матвъя Властаря, патріарха Филовея (+ 1383 г.) и Константина Арменопула, сборника монаха Христофора и греческой Кормчей (Πηδάλιον), и затемъ трудовъ Христіана Лупа (+ 1681 г.), І. Кавассю, В. Бевереджія, Зегера Бернарда фонъ-Эспенъ и наконецъ Гефеле. Питры и епископа смоленскаго Іоанна (Соколова). Изъ изложенія толкованій при издаваемыхъ теперь правилахъ видно, что преосвящ. Никодимъ изучалъ весьма основательно труды всвять указанныхъ писателей среднихъ и новыхъ въковъ. Главною задачею его было, чтобы «разъясненіе Божьих» рівчей просвітило и поучало неискусныхъ», какъ говоритъ І. Зонара. Въ виду этого онъ ста рался какъ можно полнъе разъяснить каждое правило, чтобы такимъ образомъ сообщить ему истинный смыслъ, а въ виду практическаго предназначенія своей книги онъ приводить при каждомъ правиль паразлельныя ему правила, имъющія далекое или близкое отношеніе къ предмету того или другого, чтобы этимъ способомъ дать точное понятіе объ извъстномъ каноническомъ установленіи и вместе съ темъ представить положительное каноническое ученіе православной церкви о

каждомъ установленіи. При этомъ нужно замѣтить, что преосвящ. Никодимъ старается представить свои толкованія въ сжатомъ, но обстоятельномъ и ясномъ видѣ, чтобы не затемнять смысла правила и заключающагося въ немъ ученія церкви.

Что же касается литературы предмета, можно сказать, что издатель настоящаго сербскаго перевода правиль зорко слёдить за русскою каноническою литературою, судя по тому, что ему извёстны даже самые новьйние труды въ этой области. Не оставляеть онъ безъ вниманія и почти все имъющееся по предмету въ сербской и отчасти новогреческой литературахъ; за то западными изданіями онъ пользуется по большей части старыми. Впрочемъ, въ западныхъ литературахъ по православному каноническому праву дълается гораздо меньше, чъмъ у насъ, и нътъ поэтому особенной надобности православному канонисту обращаться къ этимъ литературамъ за поисками пособій по его предмету.

Мить кажется, что при переводт правиль на сербскій языкъ преосвящ-Никодимъ имть передъ собою русскій переводъ, которымъ онъ не мало пользовался; во всякомъ случат, сербскій переводъ его довольно точно передаетъ оригиналъ и изложенъ совершено ясно. Съ витиней стороны книга издана очень хорошо. Вообще сербское изданіе правилъ православной церкви преосвящ. Никодима представляетъ пріятное явленіе въ литературт православнаго каноническаго права, а въ сербской литературт является большимъ вкладомъ; оно на долго останется настольной книгой сербскаго духовенства.

#### РУМЫНСКАЯ ЛИТЕРАТУРА.

Ar. Densusianu, Originea cuventuliu Vlachй (Происхожденіе слова влахъ.

— Revista critică-literară, изд. въ Яссахъ, годъ II, № 1).

Едва-ли найдется хоть одинъ изъ писавшихъ по исторіп румынскаго народа, который такъ или иначе не касался бы или не затрогиваль вопроса о происхождении слова влахъ. Но «все сказанное о влахъ, говоритъ г. Денсушану, остается предположениемъ, которое не удовлетворяло даже предлагавшихъ его, а темъ менее оно удовлетворило постороннихъ». Я не буду приводить здёсь всёхъ теорій происхожденія этого слова; нбо объ этомъ въ последнее время написано немало и потому можно этотъ вопросъ считать весьма изв'ястнымъ. Ц'яль моя заключается въ томъ, чтобы указать на новое мивніе о происхожденіи этого слова. — мивніе проф. Ясскаго университета Арона Ленсушану, весьма недавно имъ сообщенное въ издаваемомъ имъ журналь Revista Critica-literara. При этомъ считаю нужнымъ предупредить читателя, что я сохраняю всю аргументацію автора для того, чтобы дать болье ясное понятіе объ его пріемахъ и силь доказательствъ. Следуеть еще прибавить, что г. Денсущану цитустъ нужныхъ ему писателей почти всегда по старымъ изданіямъ, что едва ли можно считать достоинствомъ его разсужденія.

Прежде всего г. Денсушану указываеть на значение слова влахъ у разныхъ народовъ въ живомъ языкъ и затъмъ обращаетъ вниманіе на время появленія названія влахъ въ памятникахъ, указывая, что впервые оно упоминается въ житіи славянскаго святителя и просвътителя Меоодія, т. е. около конца ІХ столетія: соуть во нь въщли оучители мнози христіане, изъ влаяхъ и изъ грекъ и изъ немець 1); затвиъ оно является въ 976 г. 2) и послѣ этого встрѣчается довольно часто, въ особенности у византійцевъ. Но, по его мивнію, это названіе было извістно гораздо раньше ΙΧ ΒΈκα: ΟΗ Ε Αγμαθτικ, 4το Βλαχέρναι (και ο παϊς έκ του καίσαρος είς τους έν Вλαγέρναις άναγνώστας ἐτέλεσεν) 3), какъ названіе предмістія Константинополя, извъстное съ V в., представляеть въ себъ основу βλαγός. Достовърность такого предположенія якобы подтверждается тімь обстоятельствомъ, что предмъстія Константинополя полны были влахами (вхахіхой γένος) 4). Затемъ въ числе подписавшихся подъ актами Сардикійскаго собора 347 г. находится и «Antenorus, a Dacia, de Blacena» 5);—въ последнемъ названіи, т. е. Blacena, г. Денсушану видить также основу βλακός, на что указываетъ и «Dacia, родина румынскаго элемента» (стр. 5). Такимъ образомъ, по его мивнію, названіе вахуо восходить къ IV ввку и еще къ болъе раннему времени, по крайней мъръ, лътъ на 50-100. По-моему, какъ происхожденіе Βλαγέρναι и Blacena отъ βλαγός и βλακός, такъ и отнесеніе существованія этого названія къ IV в. и ранёе представляють мало въроятнаго, такъ какъ они не покоются ни на какихъ данныхъ. Большое значеніе придаетъ г. Денсушану и тому обстоятельству, что названіе вахуюс или ваххос является прежде всего на орако-иллирійскомъ полуостровъ, т. е. въ такихъ предълахъ, гдъ румынскій элементъ находится въ соприкосновеніи съ элементомъ греческимъ (стр. 6). Отсюда онъ дълаетъ заключеніе, что названіе влажос дано греками и что слъдовательно оно греческаго происхожденія (тамъ же). Что это могло быть такъ, видно, будто бы, изъ следующихъ соображеній.

Плиній (въ Histor. natur., ed. Tzetze, lib. XXIX, 1, 7) приводить дословно следующее мёсто изъ потеряннаго сочиненія Катона Старшаго, жившаго между 234—249 гг. до Р. Х.: Dicam de istius graecis suo loco, Marce, fili; quid Athenis exquisitum habeam et quod bonum sit illorum literas inspicere, non perdiscere vincam. Nequissimum et indocile genus illorum; et hoc puto vatem dixisse: quandocumque ista gens suas literas dabit, omnia corrumpet. Tum etiam magis sinodicos suos huc mittet. Iurarunt inter se barbaros necare omnes medicina. Et hoc ipsum mercede fa-

<sup>1)</sup> Šafařik, Památky dřevního pisemnictví jihoslovanův. Изд. 2-е. V Praze. 1873, стр. 4.

<sup>2)</sup> Cedren. II, ed. Bonn., crp. 435.

<sup>3)</sup> Candidus Isauricus y Müller'a Fragmenta hist. graec. IV, crp. 135—136, u Dexippus, ed. Bonn., crp. 475.

<sup>4)</sup> Pachymer. II, ed. Bonn., crp. 106.

<sup>5)</sup> Binii Severini Concilia generalia. I. Lut. Paris. 1636, crp. 523-524.

ciunt ut fides iis sit, et facile disperdant. «Nos quoque dictitant barbaros, et spurcius nos quam alios opicos, appelatione foedant». Въ этомъ отрывочкъ обращаетъ на себя вниманіе послъдняя фраза, которая по-русски значить: «Насъ еще называютъ (греки) варварами и усвоиваютъ намъ прозвище еще болье позорное, чъмъ прозвище другихъ опиковъ». Отсюда выходитъ, что греки усвоивали римлянамъ позорное названіе хуже имени опиковъ и что послъднее было позорнымъ. Теперь спрашивается, что позорнаго связывалось съ именемъ опиковъ? У грековъ отіхо́ означаетъ человъка простого, неотесаннаго, мужиковатаго, варвара 1). Съ такимъ же значеніемъ слово орісиз извъстно и римлянамъ 3). Однако, ни Плиній, ни Катонъ не приводятъ позорнаго прозвища. Но это прозвище случайно сохранилось, оставшись совершенно безъ вниманія со стороны тъхъ, которые трактовали о происхожденіи слова влахъ. У грековъ сохранилась слъдующая пословица:

Βλακός άχρηστότερος.

Εϊρηται ἀπὸ ἰχθύος τινὸς όμοίου σιλούρω, ἀχρήστου δὲ οὐτως, ὡς μηδὲ κύνα αὐτῷ χρῆσθαι. Οἱ δὲ ἀπὸ τοῦ πρὸς τῆ Κύμη χωρίου Βλακείας, οὐ μέμνηται καὶ Άριστοτέλης. Καὶ ἐν Ἀλεξανδρείᾳ δέ, τέλος τὸ βλακεννόμιον καὶ οἱ ἀστρολόγοι τελοῦσι, διὰ τὸ μόρους εἰσιέναι πρὸς αὐτούς ³).

Blace inutilior.

Dictum a pisce quodam siluri simili, adeo nullius usus, ut neque canis illo vescatur. Alii a loco quodam, qui prope Cumas est, Blacia vocato, cujus meminit Aristoteles. Et in Alexandria tributi quoddam genus βλακεννόμιον, quod astrologi pendant eo quod stulti illos consulturi adcant.

Сочинение Аристотеля, въ которомъ говорилось объ округѣ Кумъ, не

<sup>1)</sup> Въ Thesaurus graecae linguae приводятся слѣдующіе примѣры на слово Όπικία: Philodem. Anth. Pal. 5, 132, 7: 'Οπική..... καὶ οὐκ ἄδουσα τὰ Σαπροὺς, ubi ita puella non graeca nec graece sciens, ut latinis quoque opicus est idem fere quod barbarus. Aristid. Quintil. De mus. 2, p. 72: ἀναίσθητοι καὶ βοσκηματώδεις, ὡς οἴ τε περὶ τὴν 'Οπικίαν καὶ Λευκανίαν — забитые и уподобленные скотамъ, какъ и живущіе въ Опикіи и Луканіи. Кромѣ того мы читаемъ у схоліаста Ювенала, Sat. III, 207: ἀπικίζειν graeci dicunt de iis, qui imperite loquuntur.

<sup>2)</sup> Gellius, Noctes Atticae, ed. Tzetze, lib. II, 24, 4: Haec ego ad nostros juvenes convertor et «Quid inquam vos opici dicitis?» Lib. XI, 16, 7: Tum ille opicus, verbis meis inchoatis et inconditis adductus..... n Lib. XIII, 9, 4: «..... ita ut nostri opici putaverunt».

сохранилось. Самая же пословица приводится въ словар в Свиды, относящемся къ IV-му столетію по Р. Х. Хотя въ приведенномъ выше месте и ничего не говорится, по какой причине составилась такая пословица; темъ не мене, ясно само по себе, что для того, чтобы могла появиться въ области Влахіи такая пословица, означающая нечто неполезное, неспособное, негодное, ничтожное, нужно было, чтобы жители этой местности носили бранное прозвище людей безпутныхъ, негодныхъ, ничтожныхъ или несчастныхъ.

Чтобы выяснить причину этому, говорить г. Денсушану, нужно географически определить Влахію Аристотеля. Онъ говорить, что эта местность (γωρίον) находилась близъ Кумъ (Κυμή), Ситае, т. е. стародавняго города и колоніп греческой въ Италіи, въ Кампаніи, расположеннаго у моря, недалеко отъ Баій. Отсюда г. Денсушану выводить, что когда жиль Аристотель, въ Италіи, въ Кампаніи, быль округь, называвшійся Влахіей, населеніе котораго своею простоватостію и неотесанностію, по понятіямъ грековъ, разумъется, могло дать поводъ къ возникновенію приведенной выше пословицы. Населеніе Кампаніи, и ближайшимъ образомъ жители Кумъ, считавщіеся у грековъ простыми и глупыми, были именно указаннные выше опики, которые позже стали извъстны подъ названіемъ осковъ. Такимъ образомъ изъ сопоставленія словъ Плинія, взятыхъ у Катона, и указанія Аристотеля о существованіи округа Влахіи въ Кампаніи, а также и того обстоятельства, что тамошнее населеніе считалось простоватымъ и глупымъ, выходитъ, что населеніе средней Италіи, изъ котораго образовался римскій народъ, прозывалось сосёдними греческими колонистами браннымъ прозвищемъ опиковъ и влаховъ, какъ народъ простоватый. Изъ этихъ двухъ прозвищъ опики было старымъ италійскимъ именемъ отъ Опсъ (Ops), — по италійской минологіи 1), богини плодовъ и супруги Сатурна. Опсъ означаетъ еще и terra 2), откуда опики = поселяне, мужики. Жаль только, что все это-одна фантазія.

Hesychius (IV в.): Βλάξ· μωρός (προστοβατый).

Βλακεία: μαλακία.

Βλάκα.... ἔνιοι προβατώδης.

Βλακεύει διατρίβει, μωραίνει, νωθρώς τι ποιεί, ράθυμεί, μαλακίζεται.

Древній латинскій глоссаторъ Фестъ (жившій около II вѣка), сократившій Веррія Флакка (жившаго во время Августа), переводитъ слово  $\beta\lambda\acute{\alpha}$  словомъ stultus <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Preller, Römisch. Mythol., изд., 2-е, стр. 417-418.

<sup>2)</sup> Isidorus, Orig. VIII, 11, 59; XIV, 1, 1.

<sup>3)</sup> S. P. Festi, De verbor. significatione...., emend. a C. Od. Mueller. Lips. 1838, 84, 72. Μυμπερъ между прочимъ замъчаетъ: βλάξ in Glossariis Labb. quasi voc. latinum explicatur blax, εὐήθης μωρός.

Изъ всего этого выходить по мивнію г. Денсушану, съ одной стороны что βλέξ означаеть то же, что и ἐπικός. Съ другой, какъ ἐπικός, такъ и βλέξ въ формв Вλεκιία примвияются къ народу и странв, находящимся въ самомъ близкомъ разстояніи отъ греческихъ колоній Кумъ, съ которыми римляне пришли въ соприкосновеніе прежде всвать другихъ грековъ и съ самыхъ раннихъ временъ. Отсюда ясно, по г. Денсушану, что бранныя прозвища опики и влахи даны были римлянамъ греками кумскими, которые, повидимому, запиствовали ихъ отъ грековъ, населяющихъ Великую Грецію, въ Южной Италіп (ср. стр. 6).

Въ заключене г. Денсушану пытается объяснить, почему греки давали такія бранныя прозвища римлянамъ. Прежде всего, думаетъ онъ, греки были не только образованнъе римлянъ, но они были и народомъ торговымъ, между тъмъ какъ италійскіе народы были не только не образованы, но въ то время представляли изъ себя по большей части пастушеское и земледъльческое или, точнъе, мужицкое населеніе, что составляю разительный контракстъ съ греками. Гораздо больше значенія въ рышеніи этого вопроса имъетъ то обстоятельство, что греки давали позорныя прозвища всъмъ народамъ, называя однихъ именемъ варваровъ, а другихъ — другими, болье спеціальными именами, какъ водитос флям такія прозвища, напр. у асинянъ рокото; означало простаго, глупаго человъка 2).

Я привелъ все существенное изъ разсужденія г. Денсушану, чтобы такинь образонь дать ясное и полное понятіе объ его теоріи происхожденія слова влахъ. Какъ видно изъ изложеннаго выше, почтенный профессоръ при рѣшеніи вопроса пользуется данными историко-этнографическими и лингвистическими. Что же касается послѣднихъ, то онъ все основываеть на отождествленіи Вλαχία и Вλακώα, опирающемся на тождественности βλάζ,— κος и βλαγός. Но чтобы придать научную силу такому отождествленію, нужно было предварительно доказать его законность; иначе съ точки зрѣнія лингвистической теорія г. Денсушану совершенно падаеть. Представляють нѣкоторый интересь его историко-этнографическія указанія: но они имѣють значеніе только относительное и рѣшающей важности при обсужденіи вопроса имѣть не могутъ.

Dr. I. Gherghel, Despre năvala Ungurilor asupra ceteței Constantinopoli, la 934 (Гергелъ, І. О нападенін угровъ на Константинополь въ 934 г.)— въ Revista pentru istorie, archeologie si filologie. Red. Gregorie Tociliscu. V. VII. Bucuresci. 1893.

Молодой авторъ этой статьи, изв'єстный уже въ ученой литератур'є своей интересной книгой: Zur Geschichte Siebenbürgens nach den Quellen dargestellt (Wien. 1891), им'єсть цілію доказать здісь, что турки

<sup>1)</sup> Cicer. Pro Flacco, 27, 65. Orator. 8. 27.

<sup>2)</sup> Horat. Ep. II, 1244: Bocotum in crasso acre natum.

(тойркої) Константина Багрянороднаго (De administr. imperio, cap. 40) мадьяры, что, какъ онъ самъ признаетъ, общеизвъстно и общепризнано. Но въвиду того, что мадьярскіе историки не дають себ'й отчета въ этомъ. т. е. утверждають это не на основани положительныхъ данныхъ, а у византійскихъ писателей мадьяры являются подъ разными названіями, въ которыхъ не всегда легко оріентироваться, онъ желаетъ доказать это основательно, пров'єряя византійцевъ изв'єстіями о мадьярахъ у арабскихъ писателей, главнымъ образомъ Масуди, который у г. Гергела служилъ главнымъ основаніемъ для его предположеній и выводовъ. Суть дъла по Масуди такова. Между землею хозаръ и западными странами обитають четыре турецкія племена: Яджни, Беджгардъ, Беджнакъ и Невкерде, которыя въ 932 или 933 году вели войны съ народами румъ они сперва напали на греческій городъ Валандаръ, а по взятін его направились на Константинополь. Кто изъ нихъ мадьяры, —желаетъ ръшить авторъ. Повидимому, авторъ знакомъ съ славянскимъ языкомъ, судя потому, что ссылается на Ипатьевскую летопись по второму изданию Аржеографической коммиссін; но, къ сожалінію, онъ совсёмъ не знакомъ съ русскою литературою; иначе ему не было бы надобности посвящать этому вопросу больше половины своей небольшой статьи, а онъ прямо могъ бы сослаться на труды Гаркави (Сказанія мусульманскихъ писателей о славянахъ и русскихъ. Сиб. 1879) и особенно на трудъ проф. Хвольсона (Извъстія о хозарахъ, буртасахъ, болгарахъ, мадьярахъ, славянахъ и русскихъ ибнъ-Ласта (= ибнъ-Луста). Спб. 1869, стр. 25-27 и 101-123), гав интересующій г. Гергела вопросъ разобранъ довольно подробно.

Больше значенія им'єсть утвержденіе автора, что мадьяръ въ этомъ; нападеніи была только н'єкоторая часть, а превосходство численности было на сторон'є печен'єговъ, какъ свид'єтельствуетъ Масуди, и другихъ варварскихъ народовъ, бывшихъ съ ними въ союз'є.

Что же касается пункта отправленія напавшихъ на Константинополь турокъ, называемаго Валандаръ, то прежде считали такимъ Адріанополь; но, по мнѣнію автора, описаніе Валандара у Масуди совсѣмъ не подходитъ къ Адріанополю. Поэтому, онъ основательно начало набѣга помѣщаетъ на сѣверномъ берегу Черпаго моря, въ Херсонской темѣ, гдѣ нѣкоторыми указывается городъ этого названія 1).

Время набъта г. Гергелъ опредъляетъ также на основани показаній Масуди, который относить его къ 320 г. гиджры или нъсколько позже (II, стр. 59). Въ виду этого, говоритъ авторъ статьи, мы можемъ съ достовърностію принять, что первые набъги начались только въ 321 г., а это почти вполнъ соотвътствуетъ 933 г. нашей эры. Борьба началась у кръпости Валандара, гдъ греки, превышавшіе своимъ числомъ непріятелей вдвое, были побиты послъдними; орда ихъ ворвалась въ кръпость,

<sup>1)</sup> Maçoudy, Les prairies d'or, trad. en franç. par Barbier de Maynard et Pavet de Courteille. II. Par. 1863, стр. 59; ср. J. Frähn Ibn Foszlan und anderer Araber Berichte. Ptb. 1823, стр. 238, и Гаркави, Сказанія, стр. 127 и 159.

разграбила ее и затым направилась по пути къ Константинополю, предавая все, что имъ встрычалось, мечу и опустошая села и города. Дошедши до царской столицы, они въ виду ея стояли таборомъ въ продолжени сорока дней. Свою статью г. Гергель заканчиваетъ такъ: «Можно безъ затрудненія сдылть два заключенія изъ описанія Масуди: 1) нужно думать, что мадьяры, печены и ихъ союзники не предприняли нападенія на Константинополь безъ серьозныхъ приготовленій; тымъ болые, что уже у самого Валендара численностію они были меньше своихъ противниковъ и нужно было пройти болые продолжительному времени, чтобы они могли стянуть свои резервы(sic): 2) ясно, что они пришли нескорымъ маршемъ на Константинополь. По этимъ причинамъ мы предполагаемъ, что нападенія начались въ 933 году, а весною 934 года были возобновлены и окончены. что согласно съ византійцами» (Кедринъ, II, 316; Продолжатель Өеофана, 422: Георгій монахъ, тамъ же, 913: Левъ Грамматикъ, 322).

Статья г. Гергела изложена весьма сжато, но въ концѣ концевъ не лишена нѣкотораго научнаго интереса.

II. Сырку.

# 3. Новыя вниги, поступившія въ Редакцію.

- П. А. Сырку, Краткій отчеть о занятіяхь за границей въ лѣтніе мѣсяцы 1893 и 1894 гг. (Оттискъ изъ Пзвѣстій Имп. Акад. Наукъ. т. II, № 5. Май 1895). СПБ. 1895. 8°.
- М. И. Соколова, Новый матеріаль для объясненія амулстовъ, называемыхъ змѣевиками. (Оттиски изъ Трудовъ Славянской Коммиссіп при Имп. Археологическомъ Обществѣ. Т. 1). Москва 1894. 4°.
  - Г. Ласкина, Византія и среднев вковой западъ. Съдзецъ 1891.
- И. Помядовскаго, Житіе преподобнаго Аоанасія Аоонскаго. По рукописи Московской Синодальной Библіотеки. СПБ. 1895. 8°.

Алексъя Дмитріевскаго, Русскіе на Аоонъ. Очеркъ жизни и дъятельности игумена Русскаго Пантелеймоновскаго монастыря священноархимандрита Макарія (Сушкина). Съ 2 приложеніями и 2 фототипическими картами портретовъ аоонскихъ дъятелей. СПБ. 1895. 8°. Цъна съ перес. 2 р. 50 к.

Сборникъ статей въчесть Өедора Өедоровича Соколова къ 30-лѣтней годовщинъ его ученой дътельности. СПБ. 1895. 8°,

- Н. Покровскаго, Очерки памятниковъ православной пконографіи и искусства съ 150 рисунками. СПБ. 1894. 8°.
- А. С. Хаханова, Очерки по исторіи Грузинской словесности. Вып. 1. Народный эпосъ и апокрифы. Москва 1895. 8°.
- В. М. Ундольскаго, Климентъ епископъ Словънскій. Съ предисловіемъ П. А. Лаврова. Москва 1895. 8°.

Чедомила Міятовича, Константинь послідній византійскій императорь или завоеваніе Константинополя турками (1453 г.). СПБ., А. С. Суворинь. 1895.

А. Александрова, Служба св. Кириллу учителю словянскому. По рукописи русскаго Пантелеимоновскаго монастыря на Авонъ. (Памятники древней письменности. CVII). СПБ. 1895.

Краткій разсказъ о святыхъ мѣстахъ Іерусалимскихъ и о страстяхъ Господа нашего Іисуса Христа и о другихъ безъимяннаго-написанный въ 1253/4 г., изданный въ первый разъ съ предисловіемъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ и переведенный Г. С. Дестунисомъ (Православный Палестинскій Сборникъ. Вып. 40). СПБ. 1895. 8°.

Karl Krumbacher, Michael Glykas. Eine Skizze seiner Biographie und seiner litterarichen Thätigkit, nebst einem unedierten Gedichte und Briefe desselben. (Aus den Sitzungsberichten der philos.-philol. und der hist. Classe der k. bayer. Akad. de Wiss. 1894. Heft III). München, G. Franz (J. Roth). 1895. 5°.

E. Dobbert, Zur byzantinischen Frage. Die Wandgemälde in S. Angelo in Formis (Sonder-Abdruck aus dem Jahrbuch der kgl. preuss. Kunstsammlungen 1894. Heft. III—IV).

Dr. H. C. Muller, Alt- und Neugriechisch. Studien über alt-, mittelund neugriechische Sprache und Litteratur. Heft. I. Einleitung über altund neugriechische Grammatik. Leiden, E. J. Brill. 1895. 8°.

M. Diehl, Rapport sur deux missions archéologiques dans l'Afrique du nord (Avril- juin 1892 et mars- mai 1893). Paris, Ernest Leroux. 1894. 8°.

E. Legrand, Bibliothèque grecque vulgaire. tome VII. Recueil des documents grecs concernant les relations du patriarcat de Jérusalem avec la Roumanie (1569—1728). Paris, H. Welter 1895.

H. Grisar S. J., Un prétendu trésor sacré des premiers siècles. Etude archéologique. (Французскій переводъ изслёдованія, пом'вщеннаго въ Zeitschrift für katholische Theologie, 19 (1895), стр. 306—331). Rome, Spithöver 1895.

Spyr. P. Lambros, Catalogue of the Greek manuscripts on mount Athos. Volume I. Cambridge. 1895. 4°. Цёна 25 ш.

William Wright, A short history of Syriac litterature. London 1894. 8°. Χριστιανική ἀρχαιολογική έταιρεία. Δελτίον Α΄ καὶ Β΄. Ἐν Ἀθήναις; 1892. 1894. 8°. Ціна по 3 драхм.

Γ. Ν. Χατζιδάκις, Φιλολογικοί Κροκύλεγμοι. Έν Άθήναις 1895. 80.

Έφημερὶς ἀρχαιολογική ἐκδιδομένη ὑπὸ τῆς ἐν Άθήναις ἀρχαιολογικῆς ἐταιρίας. ΙΙΙ (1894), τεῦγος 4. Ἐν Ἀθήναις 1895.

Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Άνακοινώσεις ἐξ ἰστορίας τῆς Σμυρναϊκῆς ἐκκλησίας. Ἐν Πετρουπόλει. 1894. 8°.

Ίωάννης Νικόλαος, Ή 'Οδησσός (Βάρνα). 'Υπ' ἀρχαιολογικήν καὶ ἱστορικήν ἔποψιν. 'Εν Βάρνη. 1894. 8°. Ц**ੱΒΗΑ** 5 ΦΡ.

Κωνσταντίνος Χ. Δουκάκης, Μέγας Συναξαριστής πάντων τῶν ἀγίων μηνὸς Αὐγούστου ἤτοι Βήρυλλος. Η΄. Έν Άθήναις. 1894. 8°.

Μέγας Συναξαριστής. Βίος ἀγίων τοῦ μηνὸς Σεπτεμβρίου ἤτοι Τοπάζιον.
 Θ΄. Ἐν Ἀθήναις 1894. 8°.

# ОТДЪЛЪ III.

Съѣздъ христіанскихъ археологовъ въ Далмаціи. Въ Сплѣтѣ (Spalato)  $^{8}/_{20}$ ,  $^{9}/_{21}$  и  $^{10}/_{22}$  августа прошлаго года былъ первый съъздъ христіанскихъ археологов, отложенный съ 1893-го года по случаю холеры.

Какъ мѣсто для конгреса было выбрано очень удачное, такъ и результаты конгреса оказались немалозначительными. Членовъ записалось около 200, въ числѣ которыхъ были русскіе, хорваты, поляки, чехи, нѣмцы и италіянцы. Иниціаторами конгреса были: неутомимый Фр. Буличъ, директоръ гимназіи и музея въ Сплѣтѣ, и проф. Л. Еличъ, къ которымъ присоединился потомъ профессоръ вѣнскаго университета В. А. Нейманъ.

Съвзду были предложены следующие вопросы:

- 1) Какія христіанскія древности до сего времени открыты, изсл'вдованы и изучены въ Далмаціи и въ ближайшихъ сопред'вльныхъ областяхъ?
- 2) Что сдълано въ послъднемъ десятилътіи для развитія науки христіанской археологіи какъ и въ самой Европъ, и такъ и внъ ся?
  - 3) Основаніе музеевъ христіанских древностей и въ каких городах ?
- 4) Какія нужно принимать м'тры, чтобы въ университетахъ и въ богословскихъ училищахъ были учреждаемы каоедры христіанской археологіи и патристики?
- 5) Какимъ образомъ художники, украшающіе церкви, могутъ и должны пользоваться результатами, добытыми наукою христіанской археологіи?
- 6) Какихъ пріємовъ держаться при изслідованіи христіанскихъ древностей, какихъ правиль держаться при описаніи старинныхъ предметовъ и какой лучшій способъ снабжать книги хорошими рисунками и при томъ такъ, чтобы они были изящны и дешевы?
- 7) Положить начало сборнику христіанских в надинсей Австро-Венгрін (Corpus Inscriptionum christianarum Austro-Hungariae) и основать журналь съсодержаніемъ свёдёній и ученыхъ изслёдованій о христіанскихъ древностяхъ всёхъ ученыхъ свёта.

Занятія конгреса происходили въ общихъ засъданіяхъ и въ засъданіяхъ секцій, которыхъ числомъ было пять, а именно:

- 1) Древніе памятники и надписи.
- 2) Преподаваніе археологін въ среднихъ и высшихъ учебныхъ заведеніяхъ.
  - 3) Основаніе и устройство музеевъ.
  - 4) Взаимное отношеніе патрологів и археологів,
  - и 5) Древніе памятники Далмаціи съ VII по XII вѣкъ.

Первая секція въ заключеніи своихъ занятій выразила желаніє: а) составить Corpus inscriptionum christianarum veterum Австріи, Венгріи и Иллирика преимущественно предъ другими государствами, откуда взять только самыя важныя надписи, и издать ихъ typis ас естурія, исполненными въ самомъ лучшемъ видѣ; b) издать сборникъ памятниковъ попреимуществу первой христіанской эпохи, а именно надгробныхъ изображеній и скульптурныхъ произведеній, хотя бы solis оре съ точнымъ и подробнымъ описаніемъ и с) избрать трехъ лицъ, живущихъ в ъРимѣ а именно: Ант. де Валя, Гор. Маруччи и Іос. Вильперта, которые занялись бы приготовленіемъ всего необходимаго для означенныхъ изданій.

Вторая секція заключила свои занятія такими пожеланіями: а) чтобы христіанская археологія преподавалась во всёхъ университетахъ и богословскихъ учебныхъ заведеніяхъ, какъ отдільный предметь или наука. А въ виду того, что церковная исторія, догматика, чины спеціальнаго и общественнаго богослуженія и вообще духовныя науки извлекають большую пользу изъметодологично-научнаго изследованія христіанскихъ древностей, съвздъ, побуждаемый столь важными цвлями, обращается съ просьбою къ духовнымъ и гражданскимъ властямъ открывать каоедры христіанской археологія и обогащать таковыя хорошими собраніями древностей; ибо при отсутствии сихъ самыхъ необходимыхъ средствъ. при преподавани ни ученыя учрежденія не могуть достигнуть своей цвли, ни учащаяся молодежь не можеть привыкать къ занятіямъ археологіей, и b) чтобы ученики гимназій и лицеевъ учились рисованію, не для того чтобы этимъ достигнуть совершенства въ художествъ, но для того, чтобы достигнуть нікоторой степени культуры, благодаря которой они могли бы дойти до легкости и твердости воспріятія (autopsia). При этомъ съвздъ полагаетъ, что во всвхъ школахъ следуетъ вводить картины-таблицы и главнымъ образомъ при преподаваніи закона Божія.

Третья секція высказалась: а) въ пользу учрежденій христіанскихъ музеевъ для собиранія и сохраненія памятниковъ не только въ городахъ, извъстныхъ въ древней исторіи христіанства, но и при университетахъ и богословскихъ училищахъ, которыя служатъ центромъ богословскихъ наукъ, въ виду того, что памятники могутъ охраняться въ такихъ мъстахъ съ большею заботою, чъмъ обыкновенно это дълается, тамъ гдъ они найдены или найдутся, при церквахъ, въ городахъ и въ селахъ; в) за постройку приличныхъ зданій для солинско-сплътскаго (Salo-

nitano-Spalatensis) музея и выразила желаніе, чтобы правительство назначало постоянныя пособія музеямь въ Сильть (Spalato) и Задръ (Zara) и отдыныхъ, постоянныхъ директоровъ (speciales praesides).

Четвертая секція выразила желаніе, чтобы: а) въ университетских воскультетахъ и богословскихъ школахъ учреждены были отдільныя каведры натрологіи и особенное вниманіе обращалось на изученіе св. отцевъ и церковныхъ писателей, какъ на самый богатый источникъ церковной археологія. b) а пока это не будетъ достигнуто, про-вессора церковной исторіи, догматики и апологетаки критически объясняли бы одно или два изъ самыхъ главныхъ произведеній св. отцевъ и церковныхъ писателей и побуждали учащихся къ старательному изученію патрологіи.

Наконецъ, пятая секція рѣшила предложить юго-славянской академін въ Загребѣ, чтобы она позаботилась о собпранін матеріала для изданія Сборника средневѣковыхъ надписей въ хорватскихъ и въ сосѣднихъ съ неми славяно-балканскихъ земляхъ.

Слёдуеть еще отмётить изъ сообщеній въ этой секціи реферать профессора д-ра. І. Елича—о живоппен и художествё у среднев вковых в хорватовь (см. въ задрской газетё Католіс ка Dalmacija, 1894, № 81) и П. Сырку—о заклинательных в молитвах въ боснійской рукописи XVII в., изъ которых въ одной приводятся рядъ юго-славянских в святых и между ними Кирилъ, Меводій и Климентъ Охридскій, причемъ референтъ указаль, что послёдній упоминается и въ двухъ греческих в таких в же молитвах въ греческой рукописи XV—XVI в., а также и на упоминаніе славянских в первоучителей Кирила и Меводія и Климента, ученика ихъ, въ греческой агіологической и литургической литературѣ (см. тамъ же, № 82).

Заслуживають вниманія византолога и ивкоторыя сообщенія, которыя едізаны были на общихь засіданіяхь съйзда и главнымь образомь ті изъ этихь сообщеній, которыя касались славянскихь земель, а именно: сообщенія того же. Л. Елича—о состояніи христіанской археологіи въ Далмація (въ римскомъ смыслії) и въ пограничныхъ земляхъ; Ф. Булича—о древне-христіанскихъ солинскихъ (salonitani) памятникахъ, и барона Моллинари (рефератъ К. Германа)—о строительныхъ и художественныхъ памятникахъ древне-христіанской эпохи въ Босніи и Герцеговинії (см. тамъ же).

Для оріентированія въ м'єстныхъ древностяхь и достоприм'є чательностяхъ Далмаціи члены събзда получали Путеводитель по Сил'єту и Солину на хорватскомъ (Vodja po Spljetu i Solinu. Zadar. 1894) и итальянскомъ изыкахъ (Guida di Spalato e Salona. Zara. 1894), весьма обстоятельно составленный Еличемъ, Буличемъ и Рутаромъ. Ephemeris Salonitana (Jaderae. 1894), Ephemer. Spalatensis (тамъ же) и Ephemer. Bihacensis (тамъ же). Кром'є этого раздавались членамъ събзда и сочиненія и ікоторыхъ членовъ его, а именно: 1) Raccolta di documenti, relativi ai monumenti artistici di Spalato e Salona per dr. L. Jelic. Fascic. I. Spalato. 1894.

2) Il cimitero di Manastirine ero же, 3) Brevis historia primi congres-

sus archaeologorum christianorum Spalati-Salonis habendi. Spalati. 1894. 4) L'Evangeliario Spalatense dell' archivio Capitolare di Spalato del can. G. Devich; 5) Al primo congresso di archeologia cristiana in Spalato doveroso e cordiale saluto dal capitolo della cattedrale. Spalato. 1894; 6) Dalmatinische Küstenstädte von Dr. Neumann; 7) Bulić e Heuser, Il templo di S. Donato in Zara. Zara 1884 и четыре изданія теперешняго боснійскаго оккупаціонаго правительства: 1) Missale glagoliticum Hervoae ducis. 2) Wissenschaftliche Mittheilungen aus Bosnien und Hercegovina; 3) Römische Strassen in Bosnien und Hercegovina von Ph. Ballif, и 4) Glasnik zemaljskog muzeja u Bosni i Hercegovini.

Во время и по окончаніи съвзда было предпринято нівсколько повіздокъ. Первая была повіздка къ развалинамъ древней Салоны, гдів на гробахъ мучениковъ была совершена мисса сплітскимъ католическимъ еписк. Филиппомъ Накичемъ, почетнымъ предсівдателемъ съвзда, и за тімъ туть же имъ открытъ съвздъ. Въ слідующіе дни члены съвзда тіздили въ Трогиръ (Traù), въ каштель Лукшичъ (Cast. Vitturio, Castrum Victuriorum) и въ Книнъ.

Следующій съездъ христіанских вархеологовъ по решенію сплетскаго съезда будетъ происходить въ Равенне чрезъ три года.

II. Сырку.

Новыя изданія. Директоръ женской гимназіи въ Варнѣ (въ Болгарія). Н. А. Начевъ въ прошломъ году открылъ «Пчелу» (Μέλισσα) въ болгарскомъ изводѣ XIV в., къ изданію которой онъ приступить въ скоромъ времени.

Сербскій академикъ Стоянъ Новаковичъ приступаетъ къ изданію Видівнія св. Василія Новаго сербской редакціи.

II. C.

Археологическія древности. Шлумбергеръ доставиль въ Академію надписей — византійское бронзовое паникадило, подаренное Лувру Дориньи изъ Константинополя (на надписи читается имя жертвователя) и сообщиль о византійскомъ крестѣ съ частицами Животворящаго Древа, перешедшемъ изъ Ефеса въ Фокею, и отсюда въ Геную, и хранящемся теперь въ кафедральномъ соборѣ въ Генуѣ (Арх. Изв. и Зам., № 3—4).

**Императорское Московское Археологическое Общество.** Въ 1894 г. въ Императорскомъ Московскомъ Археологическомъ Обществъ были сдъланы слъдующія сообщенія, касающіяся византологіи.

Археологическия извъстия и замътки, издаваемыя Московскимъ Археологическимъ Обществомъ. Въ № 1, 1894 г., помѣщено описаніе коллекціи кавказских древностей, римскихъ, восточныхъ и византійскихъ, пріобрѣтенныхъ отъ частныхъ владѣльцевъ Историческимъ музеемъ. Для византиновѣдѣнія изъ нихъ наибольшій интересъ представляетъ обломокъ пиксиды (дарохранительницы) изъ слоновой кости, съ изображеніями высокимъ рельефомъ; ихъ стиль заставляетъ отнести вещь къ второй

половинь V выка. Такимы образомы этоты обломокы — древныйній изы извыстныхы до сихы поры вещественныхы памятниковы византійскаго вліянія вы Арменіи. Кромы того, пріобрытены нысколько монеты Юстиніана II Ринотмита и Льва III Исавра; но мысто ихы нахожденія вы точности не извыстно.

Въ № 5 г. Рѣдинъ помѣстилъ (стр. 145—152) описаніе и 2 снижка съ миніатюръ мюнхенскаю пурпурнаю кодекса № 23, 631 (ZZ 631, Cim. 2), относнияго каталогомъ къ IX-му вѣку (четвероевангеліе монастыря св. Эмерана, въ Регенсбургѣ); и тамъ же, стр. 152—155, — снимокъ и описаніе доски диптиха византійской работы изъ собранія гр. Г. С. Строманова въ Рамѣ. Миніатюры мюнхенской рукописи несомнѣнно византійскаго происхожденія, и, по мнѣнію г. Рѣдина, или кодексъ древнѣе, чѣмъ значится въ каталогѣ, или рисунки сдѣланы по оригиналамъ V—VI в. Доска диптиха гр. Строганова — изъ коричневой слоновой кости; на ней горельефной рѣзьбой изображено поклоненіе волхвовъ. Руководясь особенностями трактовки сюжета, г. Рѣдинъ относитъ этотъ памятникъ по времени къ XI вѣку, а по мѣсту происхожденія — къ Италіи.

Тамъ же, стр. 155—157 помъщено сообщение г. Ястребова о его археологических находках на островъ Камсноватом (при началь Днъпровскихъ пороговъ). Найдены, между прочимъ, мъдная монета Юстиніана І-го, 2 византійскія пломбы, тъльные кресты, стеклянные браслеты и кольца, свидътельствующіе, что данная мъстность въ VI—VII въкахъ имъла съ Византіей торговыя сношенія.

Славянская Комиссія Московскаго Археологическаго общества. Въ засъданіи 3 ноября 1893 г. докладчикъ г. Истринъ, на основаніи отрывковъ перевода топографіи Козьмы Инфикоплови, найденныхъ пмъ въ сборникъ Архива Министерства Иностранныхъ Дѣлъ, сдълаль предположеніе, что существовалъ славянскій переводъ топографіи, отличный отъ того, отрывки котораго мы имѣемъ въ славянской Палеъ.

Въ засъданіи 26 ноября г. Карн вевъ, по поводу книш Крумбалера о византійских пословицах, замітиль, что вопреки Крумбахеру къ среднегреческой пословиці ближе, чёмъ новогреческая, стоять півмецкая и русская, и указаль на близкое сходство изв'єстнаго Моленія Даніила Заточника съ моленіемъ Михаила Глики къ императору Мануилу Комнину.

Б. М.

Сообщенія въ Императорскомъ Обществъ любителей древней письменности.—Въ 1894 году въ Императорскомъ Обществъ любителей древней письменности были сдъланы слъдующія сообщенія, представляющія интересъ для византологія.

1. Профессоръ И. Н. Ж дановъ 21-го января сділаль сообщеніе—о двухъ византійскихъ повістяхъ въ старорусской обработкі, именно о «Василів, извозчикь московскомь», и «о цареградскомь щарть Михаиль», сказаніе о которомъ сливается въ пов'єстью о навилонскомъ царть Валта-

саръ. Объ повъсти, по мнънію докладчика, составлены на русской почвъ около XVI въка на основани перевода нъкоторыхъ византійскихъ хроникъ (Манассіи и др.) и въ основъ своей содержать разсказы о царяхъ Миханль III и Василів Македонянинь, именно о золотомъ деревь съ птицами, о волшебномъ зеркалъ, въ которомъ можно видъть, что дълается въ другихъ странахъ, о пьянствъ Михаила, объ укрощении коня и объ убіенін Миханда. Говоря о смерти Лавтасара, г. Ждановъ привель параллели изъ разсказа о смерти Теодориха (варіантъ Köhler'а) н Ліутпрандово свидетельство объ императоре Льве Мудромъ, иногда сившивавшемся съ Львомъ Философомъ; что же касается до имени Лавтасара или Валтасара, то референтъ находитъ, что оно могло явиться изъ тъхъ византійскихъ хроникъ, въ которыхъ императоръ Өеофилъ называется «Новымъ Валтасаромъ»; кромъ того, онъ допускаеть, что имя Левтасара могло возникнуть изъ имени Льва Хазара. Докладъ вызвалъ замѣчанія со стороны Т. И. Филиппова и проф. В. Г. Васильевскаго, который допускаеть византійскую же обработку хроникъ и отрицаеть возможность сопоставленія Левтасара съ Өеофиломъ-Валтасаромъ и съ Львомъ Хазаромъ. П. А. Сырку нашелъ, напротивъ, возможность отнести эти повъсти на долю югославянскаго творчества, а Х. М. Лопаревъ обратилъ вниманіе, что пов'єсть объ извозчик Василі составлена на основаніи только одной группы византійских хроникъ, тогда какъ другіе источники передають діло нісколько иначе, и потому успівхь объясненія ея можеть зависьть отъ спеціальнаго разсмотрвнія, когда и гдъ впервые появились переводы тъхъ именно лътописей, которыми пользовался авторъ повъсти (Отчеты о засъданіяхъ И. Общ. люб. древи. письм. въ 1893-1894 г., стр. 11).

2. 4-го марта Х. М. Лопаревъ прочелъ реферать о тожество болгарскаго города Дистры (нынъ Силистрія) съ Мундрагою, ставя послъднее слово въ связь со славянскимъ «мудрая». Сущность реферата заключается въ следующемъ. Въ конце IX в. болгарскій царь Симеонъ, разбитый уграми, едва спасся, по словамъ главнаго источника — Продолжателя Георгія, въ г. Дістра; Скилицъ-Кедринъ, писавшій подъ вліяніемъ Продолжателя Георгія, называеть городь Δρίστα, а Зонара — Δρίστρα. Неожиданное на первый взглядъ извъстіе находится у Константина Багрянороднаго, по словамъ котораго угры заперли Симеона въ «городѣ, называемомъ Моичбра́уа». Разногласіе хронистовъ было подмъчено историками, но почти всв они (Палаузовъ, Фесслеръ, Иречекъ и Гротъ) сочли Дристру и Мундрагу отдъльными городами. Противоположныя мижнія о тожественности Дистры и Мундраги высказаны были учеными Тунманомъ и Сабо, но ихъ догадка, ничемъ не подкрепленная, была оставлена последующими учеными. Отдавая должное авторитетамъ Фесслера, Иречка и Грота, референтъ высказалъ два соображенія, которыя, повидимому, говорять въ пользу мивнія, что Дистра и Мундрага одинъ городъ подъ двумя наименованіями. Первое соображеніе вытекаетъ изъ контекста хроникъ. Продолжатель Георгія говоритъ, что Симеонъ, находясь въ стенахъ Дистры, хлопоталъ о заключении мира съ Византіей; пиператоръ Левъ согласился на это и прислалъ къ нему своего делегата Льва Хиросфакта. Но Симеонъ заключилъ его въ темницу (значить въ Дистръ же) и затъмъ, выйдя изъ города, разбиль угровъ. «Вернувшись (значить обратио въ Дистру), разсказываетъ Прододжатель Георгія, Симеонъ нашель Льва въ Мообаура» и тогда-то завель переговоры о миръ. Глаголъ вбрем не означаеть собственно «(искать и) найти», на языкъ византійскомъ онъ означаеть собственно: встрътить, увидъться; не было надобности искать делегата Льва, если онъ содержался въ темницъ. Итакъ продолжатель Георгія, говоря о встръчъ Свисона со Львомъ въ Мудагръ, разумъстъ вменно туже Листру. Левъ Грамматикъ, говоря о встрівчів, называеть городъ Μουλδάγρα, другів писатели называють его Μουνδάγρα. Какое же изъ правописаній сліздуеть признать за болбе правильное? Безъ сомивия, предпочтение должно быть отдано импер. Константину Багрянородному, много и очень точно писавщаго по географіи Болгаріп и другихъ славянскихъ народовъ: онъ называеть городъ Μουνδράγα. Итакъ Симеонъ быль заперть въ **Дистръ, иначе** — Мундрагъ, принялъ здъсь делегата Льва, заключилъ его въ тюрьму, вышель изъ города, разбиль угровъ, вернулся обратно въ городъ и увидъвшись съ Львомъ, заключилъ съ нимъ условіе мира. Второе соображение референта о тожественности Дистры и Мундраги основывалось на филологической сторон'в имени города. Древній Доростоль на язык в византійцевъ назывался Діоток, на которомъ же изыкѣ опъ назывался Мουνδοάγα? Въ этомъ последнемъ слове встречается носовой звукъ ουν вполнъ соотвътствующій славянскому ж; затьмъ, разсматривая слово Μουνδέτα и основывансь на многочисленныхъ примърахъ употребленія византійцами у между двумя гласными, гдів эта буква имбеть значеніе смягченія послідующей гласной, докладчикъ заключаеть, что окончаніе άγα, поздиће писавшееси άγια, есть славниское ам и что Μουνδράγα есть славянское Мждрам. Съ допущениемъ догадки о тожествъ Дистры съ Мундрагой можно придти къ следующимъ выводамъ: 1. Дистра на языкв болгарскомъ въ ІХ-Х в. называлась не градомъ, а словомъ женскаго рода, напр., весью, крыпостью, оградой, или какъ-инбудь иначе, сь нераздельнымъ аттрибутомъ мждраю. Этоть аттрибуть быль настолько популяренъ среди болгаръ, что и греки усвоили его, но, не понимая его истиннаго значенія, сочли его собственнымъ именемъ. В вроятно. что названіе Дистры Мудрою было пущено въ ходъ со времени Симеона. 2. Слово мудрый, мудрая въ ІХ-Х в. болгары произносили съ носовымъ оттенкомъ, но, быть можеть, не совершенно открыто, а изсколько глухо: жжлрам произносилась ими не какъ мадрам, а какъ мъндрам, что вполнъ соотвътствуетъ Константиновой Μουνδράγα. — Проф. Соболевскій согласился вообще, что корень слова «Мундрага» напоминаетъ славлиское «мудръ», но онъ не допускаетъ возможности существованія полныхъ

окончаній прилагательных въ болгарскомъ языкѣ въ IX вѣкѣ, да и переходъ греческаго «ага» въ славянское «ая» считаетъ невозможнымъ. Проф. Сырку привелъ нѣкоторыя соображенія въ пользу того, что трудно отожествлять Дистру съ Мундрагой, и на примѣрѣ именъ городовъ Рущука и Червеня показалъ, что возможно было существованіе двухъ сосѣднихъ городовъ, которые, однако, смѣшивались одинъ съ другимъ (Тамъ же, стр. 15—19).

3. Тогда же Х. М. Лопаревъ сообщить замѣтку о времени произнесенія патр. Фотіємь двухь бестьдь по поводу нашествія Россовь. Содержаніе замѣтки сводится къ слѣдующему. Во второй бесѣдѣ Фотій, говоря хата той πλησίον μηδὲν ἴσως ἡδικηκότος, ἀναπείθει φόνον, разумѣлъ убіеніе импер. Михаиломъ кесаря Варды, случившееся 21-го апрѣля 866 года; бесѣда эта сказана въ отсутствіе Михаила, значить, въ апрѣлѣ же мѣсяцѣ, а произнести рѣчь въ это время значило произнести ее въ годовщину нападенія русскихъ на Византію. Обыкновенно принято считать 865 годъ годомъ нападенія Аскольда и Дира, — значить, вторая бесѣда произнесена черезъ годъ. На это П. А. Сырку замѣтилъ, что теперь, на основаніи новъйшихъ находокъ, приходится нашествіе русскихъ на Константинополь относить не къ 865, а къ 860 году (Тамъ же).

Труды академика А. А. Куника по византійской и славянской хронологіи. — Въ отчетв о двятельности Императорской Академін Наукъ за 1894 годъ сообщается, что академикъ А. А. Куникъ занимался окончаніемъ сравнительно-хронологическихъ таблицъ, давно предпринятыхъ имъ на пользу византійской и славянской исторін, и представиль на усмотръніе историко-филологическаго отдъленія одну изъ этихъ таблицъ, озаглавленную: «Сравнительная таблица воскресныхъ дней каждаго пасхальнаго года по Юліанскому календарю». Таблица эта можеть служить вернымъ пособіемъ для проверки хронологическихъ ланныхъ. встръчающихся въ разныхъ источникахъ по византійской и славянской исторін. При этомъ академикъ А. А. Куникъ указалъ еще на отличительную разницу, существующую между византійскими и русскими лівтописями въ хронологическомъ отношенін. Древнерусскія літописи вообще изобилуютъ хронологическими данными, богаты годовыми и мѣсячными числами и вполет заслуживають названія анналь, въ буквальномъ смыслт этого слова; византійскія же, за исключеніемъ немногихъ, скорве принадлежать къчислу средневъковыхъ хронико, обладающихъ скудными хронологическими данными. Для восполненія этого ощутительнаго пробъла въ византійскомъ бытописаніи, необходимо пользоваться прямыми и непрямыми хронологическими датами, встречающимися въ византійскихъ грамотахъ и письмахъ. На это давно уже указывалось, между прочимъ, въ 1893 году Несторомъ современныхъ византологовъ, основателемъ исторіи византійскаго права Цахаріз-фонъ-Лингенталемъ. Но такъ какъ разрядъ этихъ документальныхъ источниковъ не только весьма обиленъ, но и очень разбросанъ, то академики А. А. Куникъ и В. Г. Васильевскій въ

особомъ докладѣ конференціи указали на тѣ способы, которыми возможно было бы воспользоваться для провѣрки византійскихъ псточниковъ грамотами и письмами (Извѣстія Императорской Академіи Наукъ, т. II. № 2, 1895, февр., стр. СХІІІ—СХІУ).

Отзывъ Императорской Академіи Наукъ объ изданіи А. В. Звенигородскаго. — Д. с. с. А. В. Звенигородскій представиль Императорской Академіи Наукъ въ даръ экземпляръ роскопінаго, сл'Еланнаго имъ изданія сочиненія Н. П. Кондакова: «Исторія и памятники византійской эмали». По этому поводу въ засъданіи Академіи 4 февраля 1895 года академикъ В. Г. Васильевскій заявилъ слідующее: «Изданіе А. В. Звенигородскаго «Исторія и памятники византійской эмали» явилась въ св'ітъ въ исходъ 1894 г. въ ограниченномъ количествъ экземпляровъ на русскомъ, нъменкомъ и французскомъ языкахъ. Экземиляры эти вовсе не поступали въ продажу и почтенный издатель разсылаеть ихъ въ даръ разнымъ учрежденіямъ и лицамъ. Одинъ изъ экземпляровъ доставленъ имъ нашей Академій. Русскіе ученые только теперь начинають знакомиться съ этимъ изданіемъ, которое особенно должно интересовать спеціалистовъ по исторів искусства, а также и византинистовъ-историковъ. Я лично, благодаря любезности А. В. Звенигородскаго, получиль экземплярь въ концъ декабря и по нъкоторымъ причинамъ (по бользип) не успълъ въ предыдущемъ собрани третьяго Отделенія сделать заявленіе объ этой заслуживающей особаго вниманія книгъ, да и теперь могу подълиться только имкінфитаров имищоо.

«Прежде всего изданіе А. В. Звенигородскаго поражаетъ своею, можно сказать, необычною роскошью, которую не безъ основанія уже успъли назвать (въ одномъ заграничномъ изданіи) «княжескою» (fürstliche). Но это не есть простая или мишурная роскошь, а роскошь, соединенная съ изяществомъ, обличающимъ изощренный вкусъ знатока и страстнаго любителя, каковъ и есть собиратель византійскихъ эмалей, составившій коллекцію, не им'єющую себ'є другой подобной въ ц'єлой Европъ. Роскошь, изящество и красота проникаютъ всъ подробности изданія, какъ съ художественной, такъ и съ типографской стороны; начиная съ переплета, продолжая прелестными заставками, заимствованными изъ синайской рукописи XI въка (скалькированы онъ были профессоромъ Н. П. Кондаковымъ), и кончая закладкою, въ своемъ родъ представляющею верхъ совершенства, притомъ украпіенною чрезнычайно удачно подобраннымъ стихомъ изъ Еврипида. Великолбиное воспроизведеніе самыхъ эмалей въ рисункахъ выше всякихъ похвалъ; скажемъ только, что изящество и роскопь потому и не были здѣсь дівломъ сустной прихоти или даже одного артистическаго любительства, что оне отвечали потребности, вытекающей изъ самаго существа дела, шли, такъ сказать, на встръчу требованіямъ науки, ибо діло касалось одной изъутонченивишихъ отраслей изысканной византійской культуры, о которой следовало дать точное понятіс. Сама наука представлена

здъсь обширнымъ изследованіемъ объ исторіи византійской эмали нашего члена-корреспондента, моего ученаго друга, Н. П. Кондакова. Мнѣ остается здъсь подтвердить только слова, уже сказанныя знатокомъ дъла, тоже нашимъ членомъ-корреспондентомъ, профессоромъ и членомъ Мюнхенской академіи наукъ К. Крумбахеромъ: «Это было истиннымъ счастьемъ, что г. Звенигородскому удалось привлечь къ исполненію своего плана превосходнаго знатока византійскаго и славянскаго искусства». Получился трудъ, который исчернываетъ предметъ вполнѣ и разъясняетъ его со всѣхъ сторонъ и который никъмъ другимъ изъ европейскихъ ученыхъ не могъ быть исполненъ съ такою полнотой и основательностью свъдъній, съ самостоятельностью и твердостью взглядовъ. Онъ на долгое время, если не на всегда, будетъ имъть руководящее значеніе въ наукъ.

«Наша Академія не можеть не отнестись съ глубочайшимъ уваженіемъ къ прекрасному изданію г. Звенигородскаго и считаетъ долгомъ выразить свое полное сочувствіе къ его д'ятельности, принесшей столь плодотворные и блестящіе результаты» (Изв'ястія Императорской Академіи Наукъ, т. II, № 4, 1895, апр'яль, стр. CLXI—CLXII). И. С.

Археологическіе памятники византійской эпохи въ русскомъ музеъ. Церковно-археологическій музей, существующій при Кіевской духовной академін, въ недавнее время обогатился п'еньою коллекціей древнихъ предметовъ и монетъ, между прочимъ, византійской эпохи, пожертвованною д. с. с. Н. С. Леопардовымъ. Эта коллекція собиралась г. Леопардовымъ въ теченіе 20 льтъ и состонтъ изъ 8366 номеровъ, на сумму 31,261 р. 50 к Въ числъ этихъ номеровъ значится 730 археологическихъ предметовъ и 7636 номеровъ монетъ, медалей, жетоновъ и т. п. Большая часть археологическихъ предметовъ, состоящихъ изъ иконъ, картинъ, шейныхъ крестиковъ, предметовъ первобытной эпохи и греко-римскихъ, полученныхъ изъ раскопокъ въ юго-западной Россіи, им'веть м'встный археологическій характеръ; предметовъ, которые носять на себъ несомивиную печать византійского производства и вліннія, въ этомъ отдель немного. Что касается отдела нумизматическаго, то въ немъ, кроме монетъ греческихъ, восточныхъ, римскихъ, босфорскихъ, татарскихъ и русскихъ, содержится 285 номеровъ монеть византійскихъ. Византійскія монеты обнимаютъ почти всю византійскую эпоху, начиная съ императора Аркадія (395-408) и кончая Алексфемъ IV Комниномъ (1417-1447). Имъются монеты временъ датинской имперіи въ Константинополь, имперін Никейской и Транезунтской, также-подражанія византійскимъ монетамъ; большая же часть (268 номеровъ) принадлежитъ имперіи Византійской. Всв онв опредълены и проверены хранителемъ музея проф. Петровымъ по сочиненію Сабатье—Description générale des monnaies byzantines. Paris. 1862, I—II. Несомнънно, что византійскія монеты музея Кіевской академін, по находящимся на нихъ христіанскимъ священнымъ изображеніямъ, представляютъ незамѣнимое пособіе къ изученію христіанской православной иконографіи, не говоря уже о важномъ вспомогательномъ ихъ значеніи по отношенню къ русской исторіи и нумпамативъ (Труды Кіевской духовной академіи, 1895, февраль, приложеніе),

И. С.

Сочиненія по византиновідінію въ нашихъ духовныхъ академіяхъ. По требованію устава нашихъ духовныхъ академій (С.-Петербургской, Московской, Казанской и Кіевской), студенты, оканчивающіе курсъ наукъ, для полученія ученой степени кандидата богословія обязаны представить въ совіть сочиненіе по одному изъ предметовь, изучаемыхъ въ академіи. Сочиненія эти пишутся и по исторіи византійскаго государства и церкви. Въ виду того, что нікоторыя изъ нихъ касаются вопросовь мало изслідованныхъ въ области византиновідівнія и иміють безспорный научный интересъ, а между тімь хранятся въ архивахъ академій и нерідко безслідно гибнуть для науки, представляется нелишнимь (хотя бы для полноты обзора русскихъ работь по византологіи) ділять и о нихъ краткія сообщенія.

Въ Московской одховной академіи въ 1894 году были представлены на полученіе ученой степени следующія рукописныя сочиненія, им'єющія отношеніе къ византологіи.

1. Іеродіаконь Киллисть, Номоканонь Фотія, патріарла Константинопольскаю. — Знаменитый германскій юристь-византологь Цахаріз-фонъ-Лингенталь своими изследованіями по византійскому праву почти достигъ того, что его мибніе о непринадзежности номоканона въ XIV тптулахъ патріарху Фотію сдівлалось господствующимъ. По предположенію **Пахаріз, этотъ номоканонъ** быль составленъ въ два пріема: первый авторъ (въ царствованіе Юстина или Тиберія) составиль каноническую синтагму, состоявшую изъ repertorium'а каноновъ, раздъленныхъ по содержанію на XIV титуловъ, — изъ самаго текста этихъ каноновъ и изъ свода государственныхъ законовъ, относящихся до церкви (collectio tripartita). Второй авторъ въ концъ царствованія Праклія преобразоваль эту синтагму въ номоканонъ, дополнивъ и исправивъ collectio tripartita и внесши ивкоторыя ея места въ repertorium каноновъ. Такимъ образомъ номоканонъ былъ обработанъ задолго до Фотія какимъ то византійскимъ юристомъ царствованія Праклія и, в'єроятно, тімъ Уухутюраух, омъ, многочислениыя схолін коего къ юстиніановымъ пандектамъ находятся въ Базиликахъ. Но вопреки мифнію Цахаріо, въ номоканонф имъются данныя и въ пользу авторства патр. Фотія, когорыхъ германскій ученый не опровергь. Защиту авторства Фотія и взяль на себя студенть іеродіаконъ Каллисть въ своемъ сочиненіи. Въ пользу Фотія прежде всего говорить предисловіе номоканона, гдё авторъ, не называя себя по имени, обозначаетъ годъ изданія номоканона (883), приписываеть себь всю редакторскую работу по отношенію къ синтагмъ, которую Цахаріз относить къ VII вёку, и пищеть языкомъ сочиненій Фотія, какъ показываетъ сравненіе стиля предисловія съ сочиненіями этого знаменитаго патріарха. Затемъ, вопреки утвержденію Цахаріз, чтс

Фотія, какъ автора номоканона, стало изв'єстно только со времени Вальсамона, защитникъ его представляетъ выдержку изъ Зонары, глъ Фотій прямо называется авторомъ номоканона, и указываетъ на рукопись Х въка, принадлежащую Іерусалимской патріаршей библіотекъ, гдъ Фотію также приписывается авторство второй части пролога. Наконецъ, на основаній тщательнаго изученія Базиликъ, авторъ прищелъ къ выводу, что Έναντιοφανής, котораго Цяхаріэ считаєть составителемь номоканона, къ юристамъ VII въка не можетъ быть причисленъ; сравненіе схолій энантіофаниса съ сочиненіемъ Фотія Τά Άμφιλόγια по методу и выраженіямь уб'ядительно показываеть, что этоть энантіофанись есть ни кто иной, какъ образованивищий юристъ IX въка—знаменитый патріархъ Фотій. Это положеніе подтверждается также исторіей составленія «анакаоарсиса древнихъ законовъ» при Василів Македонянинв и біографіей Фотія. — Такова задача настоящаго сочиненія. Въ отзывъ объ этомъ сочинении доцентъ Заозерский выражаетъ желание, чтобы въ интересахъ канонической литературы оно сворбе явилось въ свётъ съ нъкоторыми исправленіями (Протоколы засъданій Совъта Московской дух. академін за 1894 г., стр. 138—141).

2. К. Тороповъ, Задача, духъ и бытовое устройство монашества православнаго по сравнению съ римско-католическимъ. — Сочиненіе состоитъ изъ введенія и семи главъ. Во введеніи говорится о времени появленія монашества, основателяхъ и организаторахъ его (Антоніи, Пахоміи и Василіи Великихъ, Саввѣ Освященномъ, Өеодорѣ Студитѣ и авонскихъ подвижникахъ). Въ 1-й главѣ излагаются причины происхожденія и задача православнаго монашества, во 2-й — устройство Тавенскаго общежитія по уставу Пахомія В., въ 3-й — устройство монастырскаго общежитія по уставу Василія В., въ 4-й — раскрывается характеръ (аскетически-созерцательный) восточнаго монашества, въ 5-й — представляется очеркъ монашества западной церкви въ періодъ ея общенія съ восточною, въ 6-й — очеркъ нищенствующихъ орденовъ — францисканскаго и доминиканскаго и въ 7-й — рѣчь идетъ о такъ называемомъ ученомъ русскомъ монашествѣ и ставится вопросъ: не нарушается ли таковымъ сочетаніемъ самая идея монашества.... (Тамъ же, стр. 186—191).

# Въ Кіевской духовной академіи:

1. И. Попель, Черты подвижничества по житіямь русскихь святыхь Московскаго періода. — Описавъ виды древнерусскаго подвижничества, авторъ рѣшаетъ вопросъ о происхожденіи его и здѣсь развиваетъ слѣдующую мысль: духъ подвижничества, занесенный къ намъ изъ Византіи вмѣстѣ съ принятіемъ христіанства, поддерживался позднѣе путемъ жизненнаго и литературнаго общенія съ христіанскимъ востокомъ, хотя, встрѣтивъ здѣсь своеобразную почву, выразился въ нѣкоторыхъ характерныхъ особенностяхъ. Для обоснованія перваго положенія авторъ останавливается на русскихъ путешественникахъ на востокъ и на восточныхъ выходцахъ на Руси, предлагаетъ обзоръ святоотеческой аске-

тической литературы, а также патериковъ и житій святых, заносимыхъ къ намъ съ востока, и дълаетъ выводъ о значеніи вліянія Византіи на Русь въ разсматриваемомъ отношеніи. Въ заключеніи точно опредъляется, что въ нашемъ древнемъ подвижничествъ было заноснаго — византійскаго и что было плодомъ самобытнаго развитія русскаго народнаго духа (Пзвлеченіе изъ протоколовъ Совъта Кіевской духовной академіи за 1894 годъ, стр. 278—279).

Въ С.-Петербуріской духожной академіи въ 1894, учебномъ году предложены слёдующія темы для кандидатскихъ работъ, имёющія отношеніе къ византологіи:

- 1. Жизнь и творенія Геннадія II Схоларія, патріарха Константинопольскаго.
- 2. Значеніе Студійскаго монастыря въ исторіи православнаго бого-
- 3. Исторія викаріатства оессалоникскаго до присоединенія его къ Константинопольскому патріархату.
- 4. Церковный и общественный быть въ концѣ IV и началѣ V вѣка по твореніямъ св. Іоанна Златоуста.

Профессорскій стипендіать Кіевской духовной академін 189<sup>3</sup> учебнаго года і. *Гроссу* занимался составленіемь магистерской диссертаціи, посвященной жизни и д'вятельности св. Өеодора Студита и современнымь ему церковно-общественнымь событіямь.

Преподаватель Таврической духовной семинаріи г. Андресвъ представиль въ Московскую духовную академію на сопсканіе степени магистра богословія свое сочиненіе: «Константинопольскіе патріархи отъ времени Халкидонскаго собора до Фотія, часть первая — хронологія этихъ патріарховъ, часть вторая — очерки жизни и д'ятельности н'якоторыхъ важив'йшихъ изъ нихъ». Сочиненіе Сов'ятомъ академіи передано на разсмотр'яніе проф. А. П. Лебедеву.

# ГАВРІИЛЪ СПИРИДОНОВИЧЪ ДЕСТУНИСЪ 1).

19-го марта скончался нашъ извъстный ученый филологъ, бывшій профессоръ С.-Петербургскаго университета и одинъ изъ старъйшихъ его питомцевъ, Г. С. Дестунисъ.

Гавріндъ Спиридоновичъ Дестунисъ родился въ С.-Петербургъ 16-го марта 1818 г. отъ Спиридона Юрьевича Дестуниса и Анастасіи Васильевны Дестунисъ, урожденной Гераковой. Родители его былигреческаго происхожденія, но жили въ Россіи и были русскіе полданные. Заграничная служба отца была причиной, что и сынъ, Гаврімать, д'Етство свое съ 1818 по 1826 г. провель въ Турцін и Италіи. Отцу своему, извъстному учеными трудами и особенно полнымъ и весьма хорошимъ переводомъ сравнительныхъ жизнеописаній Плутарха на русскій языкъ, онъ преимущественно и обязанъ полученнымъ дома приготовленіемъ къ университету, куда вступиль онъ въ 1834 году и гдф въ 1838 году окончилъ курсъ со степенью кандидата историкофилологического факультета. Профессоръ Михаилъ Семеновичъ Куторга предложилъ Гавріилу Спиридоновичу сделать о немъ представленіе министру народнаго просвъщенія объ отправленіи его за границу для окончанія его историко-филологических знаній, но это задержано было сильною хроническою бользнью, которая не позволяла Дестунису въ прододжение 8 лъть ни заниматься наукою, ни служить. Но двухлътнее пребываніе его въ Аеннахъ возвратило ему здоровье и сблизило его съ этимъ отечествомъ его предковъ до такой степени, что языкъ и народъ Эллады сдёлались исключительнымъ предметомъ его изученія и работь. Съ 1848 г. онъ не переставалъ заниматься греческимъ міромъ, присоединивъ къ періоду классическому изученіе Византійской и новой Греціи. Съ этого же 1848 года началась его служба въ Азіатскомъ департаментъ министерства иностранныхъ дъль въ качествъ греческаго переводчика. Вскорт онъ приглашенъ былъ учить ново-греческому языку въ Институтъ восточныхъ языковъ, и сталъ преподавателемъ всеобщей и русской исторіи въ женскихь институтахъ. Въ 1860 г. онъ вызвался безвозмездно читать въ С.-Петербургскомъ университет в лекціи ново-

<sup>1)</sup> Біографическія свідінія были поміщены въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1895, апріль, стр. 66, сл.

греческаго языка и византійскихъ древностей и литературы: эти занятія прекратились всебдствіе закрытія университета: они возобновились въ 1864 г., когда Дестунисъ быль назначень на это привать-доцентомъ. Въ 1865 году за свои научные труды онъ возведенъ былъ въ степень доктора греческой филологіи, а въ 1867 г. избранъ экстраординарнымъ профессоромъ по канедръ этой филологіи, и вскоръ назначенъ ординарнымъ профессоромъ. Преподавание его имъло предметомъ объяснение греческихъ классиковъ (общіе и частные курсы), исторію греческой классической литературы, а по временамъ къ этимъ предметамъ онъ присоединяль и византійскія древности. Выбранный въ 1879 г. еще на пятильтіе. Лестунись не могь воспользоваться этимь предоставленнымъ ему правомъ и черезъ итсколько мтсяцевъ долженъ быль отказаться отъ преподаванія вслідствіе хронической болівани. По выходів его изъ университета, совъть онаго, въ засъдания 29-го октября 1879 г., почтиль его званіемь своего почетнаго члена. Въ прошломъ 1894 году Императорская Академія Наукъ провозгласила его своимъ члепомъ-корреспондентомъ.

Смерть Г. С. Дестуниса не была совершенно неожиданностію для его друзей и близкихъ. Съ юности не отличаясь кръпкимъ здоровьемъ. онь достигь глубокой сравнительно старости главнымъ образомъ благодаря своему образу жизни. Режимъ его всегда быль режимомъ строгой ужбренности и почти аскетическаго воздержанія. Но последніе три года онъ почти не оставляль своей скромной квартиры на окранић Васильевскаго острова и крайне р'вдко, при вполн'в благопріятной погод'в, выходяль на удину. Въ прошедшемъ году Гавріплъ Спиридоновичъ принужденъ быль отказаться и отъ своихъ ученыхъ занятій, которыя составляли неизмінную отраду его жизни. Онъ разстался и съ своею библіотекою, подъ предлогомъ распродажи, въ сущности раздаривъ ее знакомымъ и незнакомымъ. Въ последнее время Гаврінлъ Спиридоновичъ предчувствовалъ свою близкую кончину; онъ нисколько пе боялся смерти, потому что быль глубоко вфрующимъ христіаниномъ, преданнымъ сыномъ своей православной церкви и всегда заботился о «чистотъ сердиа». Въ отношении къ людямъ онъ былъ неизманно добръ и ко всвиъ благорасположенъ, чрезвычайно внимателенъ и деликатепъ; едвали кого онъ обидълъ когда-ипбудь даже словомъ. Название праведника съ полнымъ основаніемъ присвоивалось ему, въ средѣ знающихъ, еще при его жизни.

# Списокъ трудовъ Г. С. Деступиса 1).

#### 1848.

1. Воспоминанія объ Аоинской равнинів и Акрополів (Прибавленія къ Жури. Министерства Народнаго Просвівщенія, 1848, Отд. Литературное, стр. 8—32).

<sup>1)</sup> Списокъ составленъ на основании заибтокъ покойнаго Гавриила (пиридоновича.

2. Спиридонъ Юрьевичъ Дестунисъ. Некрологъ (Записки Одесскаго Общества исторіи и древностей, т. II, стр. 798—804) 1).

#### 1850.

3. О переводъ Одиссеи В. А. Жуковскимъ (Журн. Министерства Народнаго Просвъщенія 1850, Отд. II, августъ, стр. 59—98).

# 1851.

4. Открытіе греческаго ученаго Мавроммати въ древне-эллинской словесности. (Журн. Министерства Народнаго Просв'єщенія, 1851, Отд. II, іюль, стр. 1—8) <sup>2</sup>).

# 1853.

5. Очеркъ д'вятельности Гуфеланда на пользу общую. («Лучи», журналъ для д'вицъ, издаваемый Александрою Ишимовою. 1853, т. VII, стр. 168—174).

# 1855 3).

6. Очеркъ клефтскаго быта. (Въстникъ Имп. Русскаго Географическаго Общества, 1855 г., ч. XIV, Отд. II, стр. 27—46).

- 7. Извлеченіе изъ Ганова описанія Албаніи (В'встникъ Имп. Русскаго Географическаго Общества, 1856 г., ч. XVII, Отд. III, стр. 1—22).
- 8. Русскія книги переводимыя въ Авинахъ (Журн. Мин. Нар. Просв. 1856, Отд. VII, январь, стр. 30—31).
- 9. Изв'встіе объ Анинскомъ Университет'в въ 1853—54 академическомъ году. (Журналъ Министерства Народнаго Просв'вщенія, 1856 г., Отд. IV, февраль, стр. 1—6).
- 10. Мысли о преподаваніи ново-греческаго языка по поводу новаго изданія словаря Скарлата Византія. (Журн. Министерства Народнаго Просв'єщенія, 1856 г., Отд. II, май, стр. 168—176).
- 11. Отчетъ Греческаго Министра Народнаго Просвѣщенія, представленный Королю, о ходѣ образованія въ средн. учебн. заведеніяхъ въ Греціи съ 1829—1855 г. (Переводъ съ греческаго). (Журн. Министерства Народнаго Просвѣщенія, 1856 г., Отд. IV, ноябрь, стр. 41—60).

<sup>1)</sup> Некрологъ С. Ю. Дестуниса былъ составленъ Гавр. Спир. для Одесск. Общ. ист. и древн., котораго С. Ю. былъ членомъ, и напечатанъ въ Запискахъ безъ большихъ измѣненій. Неизвѣстно, по какимъ соображеніямъ подписано подъ нимъ имя одного изъ членовъ Общества. Это заявлено было печатно въ статьѣ Гавр. Спир. Дестуниса «Изъ ученой дѣятельности Сп. Юр. Дестуниса» стр. 61, пр. 1. См. подъ 1886 г. № 70.

Вся средина этой статьи, составлявшая сущность ея, въ печать не была допущена; въ ней были всѣ доводы въ подтверждение истинности открытия. Гавр. Спир. напечаталъ ее снова полною, исправленною въ 1870 г. (см. № 42).

Неизвъстно, была ли напечатана статейка Гавр. Спир.: «Археологическія раскопки въ Греціи», отданная имъ въ ред. Журн. Мин. Нар. Просв. въ 1855 г.

# 1856-1858.

12. Матеріалы для разсмотр'внія вопроса о сл'єдахъ славянства въ нын'вшнемъ греческомъ язык' (Матеріалы для сравнительнаго и объяснительнаго словаря и грамматики русскаго языка и другихъ славянскихъ нар'вчій, издаваемые при Изв'єстіяхъ Имп. Акад. Наукъ по Отд'єленію русскаго языка и словесности). Глава І. О гласныхъ и придыханіяхъ (Изв'єстія V, Матеріалы, стр. 354—361). ІІ. О согласныхъ (Изв'єстія VI, Матеріалы, стр. 74—80). ІІІ. О заимствованіяхъ (Изв'єстія VII, Матеріалы, стр. 147—160).

## 1857.

- 13. Отчеть о состоянін народнаго просв'єщенія въ Греців за 1855—1856 академическій г. (Журн. Министерства Народнаго Просв'єщенія, 1857 г., Отд. IV, апр'єль, стр. 11—30).
- 14. Очерки Константинополя (Выстникъ Ими. Русскаго Географическаго Общества, 1857 г., ч. XIX, Отд. III, стр. 1-36).

# 1858.

- 15. Очерки возрождающейся Греціи (Библіотека для чтенія, 1858 г., май, Отд. II, стр. 1—28).
- 16. Художественныя въсти изъ Греціи. С.-Петербургъ (Свътопись, 1858 г. № 6, стр. 156—161).
- 17. Подтверждаетъ ли византійская исторія содержаніе Пирейской рунической надписи? (Изв'єстія Имп. Археологич. Общ. І, стр. 70—74).
- 18. P. W. Forchhammer, Halkyonia. Wanderungen an den Ufern des Halkyonischen Meeres. Berlin. 1857. Рецензія. (Изв'єстія Имп. Археологич. Общества, т. І, стр. 326—331).
- 19. Сближеніе греческой монограммы на крестахъ «Т. К. II. Г.» со славянскою «М. Л. Р. Б.» (Изв'встія Имп. Археологическаго Общества, І, стр. 372—373).
- 20. Историческое сказаніе инока Комнина и инока Прокла о разныхъ деспотахъ эпирскихъ и о тиранъ Оомъ Прелумбовъ, деспотъ. Перев. съ греческ. и объяси. С.-Петербургъ, 1858 г. Съ картою Эпира и Оессаліи.

- 21. Обозрѣніе дѣятельности независимыхъ Грековъ въ 1858 г. (Русская Бесѣда, 1859 г., II, Обозрѣніе, стр. 1 сл.).
- 22. Les annales byzantines confirment elles le contenu de l'inscription runique gravée sur le lion de l'irée, conservé à l'arsénal de Venise? (Bulletin de l'Académie Imp. des sciences de St. Pétersbourg, 1859).
- 23. Ватопедскій списокъ Птоломеевой Географіи. (Письмо къ П. И. Севастьянову). (Изв'єстія Имп. Археологическаго Общества, т. П, стр. 16—22).
- 24. Последнія археологическія раскопки въ Аопнахъ (Пав'єстія Ими. Археологическаго Общества, т. II, стр. 24—27).

# 1860.

- 25. Византійскіе историки Дексиппъ, Эвнапій, Олимпіодоръ, Малхъ, Петръ Патрицій, Менандръ, Кандидъ, Нонносъ и Өеофанъ Византіецъ. Переводъ съ греческаго Спиридона Дестуниса, дополненный примѣчаніями Гавріила Дестуниса. Иждивеніемъ духовнаго вѣдомства. С.-Петербургъ, 1860 г.
- 26. Объясненіе стиховъ вырѣзанныхъ на старинномъ Византійскомъ складнѣ. (Извѣстія Имп. Археологич. Общ. т. II, стр. 229—232).
- 27. О жизни и трудахъ Константина Экономоса. Съ приложеніемъ портрета Экономоса 1). (Странникъ, 1860, IV, Отдѣлъ I, стр. 1—23).
- 28. Іонійскіе острова. (Сынъ Отечества, 1860 г., № 37, стр. 1143—1145 и № 39, 1195—1198).
- 29. Андрей Метакса, государственный человѣкъ Греціи. (Сынъ Отечества, 1860, № 46, стр. 1404—1405).

#### 1861.

- 30. Сказанія Приска Панійскаго. Переводъ съ греческаго съ критическимъ предисловіємъ, примъчаніями и индексомъ. (Ученыя Записки ІІ Отдъл. Имп. Ак. Наукъ, кн. VII, 1861, стр. 1—112).
- 31. Замѣтки на Ватопедскій списокъ географіи Стравона. (Извѣстія Имп. Археологич. Общества, т. III, стр. 29—32).

# 1862.

- 32. Прокопія Кесарійскаго Исторія войнъ Римлянъ съ Персами, Вандилами и Готеами. Переводъ съ греческаго Спиридона Дестуниса, дополненный примічаніями Гавріила Дестуниса. Томъ І. Прокопія Кесарійскаго Исторія войнъ Римлянъ съ Персами (въ двухъ книгахъ). Иждивеніемъ Духовнаго Віздомства. С.-Петербургъ, 1862.
- 33. Извлеченіе изъ книги Козмы Индикоплова. (Этнографическій Сборникъ, издаваемый Имп. Русскимъ Географич. Обществомъ. Спб. 1862. Вып. V. Смъсь, стр. 25—26).

- 34. Двѣ плиты съ загадочными монограммами и изображеніями. (Извѣстія Имп. Археолог. Общества. Т. IV, стр. 543—546).
- 35. Попытки педагогической реакціи въ нынѣшней Греціи (Журн. Министерства Народнаго Просвѣщенія. 1863, Отд. III, іюнь, стр. 321—349).

<sup>1)</sup> Портретъ исполненъ въ С.-Петербургѣ на основаніи двухъ портретовъ: Одинъ полученъ Гавр. Спиридоновичемъ для этой цѣли отъ князя Мурузи, бывшаго ученика Конст. Экономоса. Впослѣдствіи этотъ портретъ находился въ Спб. у греческаго архимандрита Неофита Пагиды, который получилъ его въ даръ отъ Мурузи. Другой портретъ представляетъ копію съ портрета, находившагося у короля Эллиновъ, былъ высланъ Гавр. Спиридоновичу, по его просьбѣ, изъ Авинъ сыномъ Экономоса Софокломъ, и находился у Гавр. Спир.

- 36. Взглядъ на греческое возрождение (Спб. Вѣдомости. 1863, № 122, 1/13 июня, стр. 503—504).
- 37. Разборъ сочиненія Г. Өеоктистова. Борьба Греціи за независимость. (С.-Петербургскія В'єдомости, 1863).

# 1864.

38. Греція. Литературныя и ученыя изв'єстія о Грекахъ за прошлый годъ. (Жури. Министерства Народи. Просв. 1864. Отд. VI, іюнь, стр. 150—168).

#### 1866.

39. Древности. Труды Московскаго Археологическ. Общества. Москова. 1865. Рецензія (Изв'ястія Имп. Археолог. Общества, т. VI, Отд. 2, стр. 18—25).

# 1868.

- 40. Историко-филологическія изследованія К. Люгебиля: 1) Авинскій парь Кодръ и отмена царской власти въ Авинахъ. Рецензія. (Журн. Минист. Народн. Просв. 1868, часть 140, ноябрь, Отд. II, стр. 636—640).
- 41. Какими путями нужно изследовать древній классическій греческій міръ? Вступительная лекція, сказанная въ Спб. Университеть 7 дек. 1867 г. (Журн. Министерства Народн. Просв. 1868 г., декабрь, стр. 887—895).

# 1870.

42. Возстановленіе одного Плутархова сочиненія въ его первобытной последовательности. (Журн. Минист. Народн. Просв. 1870, іюнь, стр. 435—442) 1).

#### 1876.

43. Прокопія Кесарійскаго Исторія Войнъ Римлянъ съ Персами, Вандилами и Готеами. Переводъ съ греч. Спиридона Дестуниса. Комментарій Гавріила Дестуниса. Прокопія Кесарійскаго Исторія войнъ Римлянъ съ Персами. Кн. І. Спб. Тип. Имп. Акад. Наукъ. 1876 <sup>2</sup>).

#### 1877.

44. Объ Армуръ. Греческая былина византійской эпохи. Изд., перев. и объясн. Спб. 1877. (Записки Историко-Филологическаго факультета Имп. Спб. Университета, т. III).

#### 1880.

45. Прокопія Кесарійскаго Исторія Войнъ Римлянъ съ Персами, Вандилами и Готеами. Переводъ съ греческ. Спиридона Дестуниса. Комментарій Гавр. Дестуниса. Прокопія Кесарійскаго Исторія войнъ Римлянъ съ Персами. Кн. ІІ. Спб. Тип. Имп. Акад. Наукъ. 1880.

<sup>1)</sup> Ср. изд. 1851. № 4 «Открытіе греческаго ученаго Мавроммати».

<sup>2)</sup> См. кн. II, изд. 1880 г. № 45.

46. Повадка въ Румелію. Соч. Архим. Антонина. Спб. 1879. Рецензія. (Журн. Минист. Нар. Просв. 1880, августъ, стр. 412—431).

# 1881.

- 47. О каталогѣ Греческихъ Асонскихъ рукописей, составленномъ лѣтомъ 1880 г. Извлечение изъ отчета греч. ученаго Ламбра о командировкѣ его на Асонъ. Рецензія. (Журн. Минист. Нар. Просв. 1881, февраль, стр. 158—171).
- 48. О двухъ греческихъ путешественникахъ XV и XVIII въковъ. Кананъ Ласкари и Василій Ватаци. Соч. С. Ламбра. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1881, декабрь, стр. 354—365).
- 49. Разборъ спорной греческой надписи, изображенной на осьми памятникахъ. (Извъстія Имп. Археолог. Общества, т. X, стр. 1—33).
- 50. О покореніи и плівненіи, произведенномъ Персами въ Аттической Авинів. Греч. стихотв. эпохи турецкаго погрома. Спб. 1881. (Записки Историко-Филологич. Факультета. Ими. Спб. Унив., т. VI. Приложеніе).
- 51. О Ксанеинъ. Греческая Трапезунтская былина византійской эпохи. Спб. 1881. (Приложеніе къ XXXIX тому Записокъ Имп. Акад. Наукъ, № 6, стр. 1—27).

# 1882.

- 52. Poètes grecs contemporains par Juliette Lamber. Paris, 1881. Рецензія. (Заграничный Въстникъ, т. II. 1882 г., январь, Библіогр., стр. 6—15).
- 53. Топографія среднев вковаго Константинополя. Обзоръ главных в сочиненій по исторической топографіи среднев вковаго Константинополя, написанных в съ середины XVI в вка до последней четверти XVIII в вка. (Журн. Мин. Народн. Просв., 1882, январь, стр. 1—32).
- 54. Некрологъ К. И. Кестнера. (С.-Петербургскія Вѣдомости, 1882, августъ 8, № 212, стр. 2).

- 55. Топографія среднев вковаго Константинополя. Обзоръ главных в сочиненій по исторической топографіи среднев вковаго Константинополя, написанных в в последнюю четверть прошедшаго в вка и въ нын вшнемъ. (Журн. Мин. Народн. Просв. 1883, январь, стр. 1—29, и февраль, стр. 229—263).
- 56. Разысканія о греческихъ богатырскихъ быливахъ средневѣковаго періода. Опытъ переводнаго и объяснительнаго сборника. СПБ., 1883. (Сборникъ Отдѣленія русскаго языка и словесности Имп. Акад. Наукъ, т. XXXIV, № 1).
- 57. Записки греческаго историческаго и этнологическаго общества. Томъ I, вып. 1. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1883, октябрь, стр. 294—304).

58. Статьи по Византіи въ греческомъ журналѣ «Авиней». Άθηναῖον σύγγραμμα περιοδικόν. 1872—1882. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1883, декабрь, стр. 415—446).

# 1884.

- 59. Некрологъ А. К. Ярославцева. (Журн. Мин. Народн. Просв. 1884, май, стр. 79—82).
- 60. Записки греческаго историческаго и этнологическаго общества. Томъ I, вып. 2—3. Рецензія. (Журн. Мин. Народн. Просв. 1884, іюнь, стр. 155—172).
- 61. Разсказъ и путешествіе по св. мѣстамъ Данінла митроп. Ефесскаго. Изд., перев. и объясн. Гаврінломъ Дестунисомъ. СПБ. 1884. (Правосл. Палест. Сборникъ. Вып. 8).
- 62. Secrets d'état de Venise par Vladimir Lamansky. St.-Pétersbourg. 1884. Рецензія на эту книгу, писанная на греческ. языкѣ. (Δελτίον τῆς ίστορ. καὶ ἐδνολ. ἐταιρίας. Ι, 3, стр. 558-562)

#### 1885.

- 63. Записки греческаго историческаго и этнологическаго общества. Томъ I, вып. 4. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1885, февраль, стр. 384—398).
- 64. Историческія разысканія Сп. Ламбра. Ίστορικὰ μελετήματα ὑπὸ Σπ. П. Λάμπρου. Άθήν. 1884. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1885, сентябрь, стр. 107—122).
- 65. Греческая библіографія Эмиля Леграна. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1885, декабрь, стр. 217—226).

#### 1886.

- 66. Сказаніе о братъ-мертвецъ или женихъ-мертвецъ. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1886, мартъ, стр. 76—100).
- 67. Новая греческая книга объ Асонъ. Мануила Д. Гедеона. Объ Асонъ. Воспоминанія, документы, замъчанія. Константинополь. 1885. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1886, іюнь, стр. 348—375).
- 68. Михаилъ Семеновичъ Куторга. Воспоминанія и очерки. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1886, іюль, Отд. Совр. Лѣт., стр. 5—14).
- 69. Пов'єсть Епифанія о Іерусалим'є. Изд. В. Г. Васильевскимъ. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1886, сентябрь, стр. 125—143).
- 70. Изъ ученой дъятельности Спиридона Юрьевича Дестуниса. Его переводъ сравнительныхъ жизнеописаній Плутарха. СПБ. 1886. (Сборникъ Отдъленія русскаго языка и словесности Имп. Академіи Наукъ, т. XL, № 5).

# 1887.

71. Новоизданный списокъ повъсти о взятіи Царьграда. Повъсть о Царьградъ Нестора Искандера XV в. Сообщ. Арх. Леонидъ. СПБ. 1886. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1887, февраль, стр. 366—383).

- 72. Византійскія церкви и памятники Константинополя. Н. Кондакова. Одесса, 1886. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1887, апр'яль, стр. 303—324).
- 73. Историко-топографическій очеркъ сухопутныхъ стінь Константинополя. Одесса, 1887. (Труды VI-го Археологическаго съйзда въ Одессі 1884 года. Томъ III, стр. 235—280).
- 74. Записки греческаго историческаго и этнологическаго общества. Томъ II, вып. 5 и 6. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1887, іюль, стр. 148—172).

#### 1888.

75. Записки греческаго историческаго и этнологическаго общества. Т. II, вып. 7. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1888, май, стр. 210—236).

#### 1889.

- 76. Филолого-археологическая зам'єтка по топографіи греческаго Царяграда. (Записки Имп. Русскаго Археолог. Общества. Т. IV, стр. 68—74) 1).
- 77. Каталогъ греческихъ Асонскихъ рукописей, изданный Ламбромъ въ 1888 г. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1889, іюль, стр. 132—157).
- 78. Еще о змѣевикахъ. Взглядъ на Крузево объясненіе греческой написи, начинающейся со слова «Υστέρα». (Записки Имп. Археологич. Общества. Т. IV, стр. 100—109) 2).

- 79. Рукописный греческій лицевой сборникъ прореченій, относящійся къ концу XVI в. Съ 3 хромолитогр., 2 фотогр. и 3 рисунками въ текстъ. (Древности. Труды Имп. Моск. Арх. Общ., т. XIV, стр. 29—72).
- 80. Очерки греческой загадки съ древнихъ временъ до новыхъ. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1890, іюль, стр. 66—98, и августъ, стр. 262—290).
- 81. Матеріалы и изслідованія по старинной русской литературів. Л. Майкова. І. Бесізда о святынях и других достопамятностях Цареграда. СПБ. 1890. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1890, сентябрь, стр. 233—269).
- 82. Описаніе святыхъ м'єсть безъимяннаго конца XIV в., изданное въ первый разъ съ предисловіемъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ и переведенное Г. С. Дестунисомъ. (Православный Палестинскій Сборникъ. Вып. 26).
- 83. Описаніе въ стихахъ Іерусалимскихъ Господнихъ чудесъ и достопримѣчательностей, составленное Ефесскимъ Протонотаріемъ Пердикою

<sup>1)</sup> Эта статья перепечатана въ 1891 г. въ видъ приложенія къ Прокопію (см. подъ № 88).

<sup>2)</sup> Эта статья примыкаетъ къ статьѣ 1881 года, «Разборъ спорной греческой надписи» (см. подъ № 49).

XIV в., изданное съ предпсловіемъ А. П. Пападопуло-Керамевсомъ, переведенное Г. С. Дестунисомъ. (Православный Палестинскій Сборникъ. Вып. 29).

# 1891.

- 84. Иванъ и Өеодосій Зигомала, греческіе д'ятели XVI ст. Notice biographique sur Jean et Théodose Zygomalas, par Emile Legrand. Paris. 1889. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1891, январь, стр. 166—187).
- 85. Патмская библіотека, изданная Іоанномъ Саккеліономъ. Авины, 1890. Патмская Віβλιοθήκη.... ὑπο Ἰωάννου Σακκελίωνος. Άθήν. αωη΄. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1891, апріль, стр. 426—437).
- 86. Дополненіе къ византійскимъ источникамъ. Георгія Кипріянина описаніе Римской державы, съ приложеніемъ подлинной, досел'в не изданной діатипосіи царя Льва. Пздалъ и снабдилъ предисловіемъ и комментаріемъ Генрихъ Гельцеръ (Georgii Cyprii Descriptio etc. Henr. Gelzer.). Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1891, іюль, стр. 204—213).
- 87. Пансія Агіапостолита, митрополита Родскаго, описаніе святой горы Синайской и ея окрестностей, въ стихахъ написанное между 1577 и 1592 гг., изданное въ первый разъ съ предисловіемъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ и переведенное Г. С. Дестунисомъ. (Православный Палестинскій Сборникъ. Вып. 35).
- 88. Прокопія Кесарійскаго Исторія Войнъ Римлянъ съ Персами, Вандилами и Готовами. Переводъ съ греческаго Спиридона Дестуниса. Комментарій Гавріпла Дестуниса. Исторія Войнъ Римлянъ съ Вандилами. Книга первая. СПБ. 1891. (Записки Истор.-Филолог. Факульт. Имп. СПБ. Университета. Часть 28).
- 89. Воζаντινά. Очерки, матеріалы и зам'єтки по византійскимъ древностямъ. Д. Ө. Б'євлева. Книга І. СПБ. 1891. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1891, октябрь, стр. 532—547).
- 90. Павла Елладскаго и Кирплла Скиеопольскаго, писателей VI стольтія, Житіе Святаго Өеогнія, Епископа Витилійскаго, изданное въ первый разъ съ предисловіемъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ и переведенное Г. С. Дестунисомъ. (Православный Палестинскій Сборникъ. Вып. 32).

- 91. Фотія Архіепископа Константинопольскаго О Гроб'в Господа нашего Іисуса Христа и другія малыя его творенія на греческомъ и армянскомъ языкахъ, изданныя съ предпеловіемъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ и переведенныя Г. С. Деступисомъ и Н. Марромъ. (Православи. Палест. Сбори. Вып. 31).
- 92. Мученичество шестидесяти новых святых мучеников и т. д., изданное въ первый разъ съ предисловіемъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ и переведенное Г. С. Дестунисомъ. (Правосл. Палест. Сборн. Вып. 34).

- 93. 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής σταχυολογίας... Іерусалимскій Изборникъ, печатаемый на счеть Имп. Правосл. Палест. Общества, составленный и изданный А. Пападопуло-Керамевсомъ. Т. І. СПБ. 1891. Рецензія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1892, августь, стр. 385—400).
- 94. D. Beljajev, Byzantina. Esquisses, matériaux et notes concernant les antiquités byzantines. I. St.-Pétersbourg. 1891. Рецензія. (Вуzantinische Zeitschrift. I. 2, стр. 344—347).

# 1893.

- 95. Опытъ біографіи Георгія Франдзія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1893, іюнь, стр. 427—497).
- 96. Заметки по исправленію текстовъ въ обемкъ летописякъ Франдзія. (Журн. Мин. Нар. Просв. 1894, январь, Отд. класс. Филол., стр. 1—11).

# 1894.

97. Зам'єтки по тексту Өеофанова Временника. (Византійскій Временникъ. I, 2, стр. 308—318).

# 1895.

98. Краткій разсказъ о святыхъ м'встахъ Іерусалимскихъ и о страстяхъ Господа Нашего Інсуса Христа и о другихъ безъимяннаго написанный въ 1253/4 г., изданный въ первый разъ съ предисловіемъ А. И. Пападопуло-Керамевсомъ и переведенный Г. С. Дестунисомъ (Православный Палестинскій Сборникъ. Вып. 40). СПБ. 1895. 8°.

--o;<del>0</del>;0---

# ОТДЪЛЪ І.

# Половая мозаика церкви св. Евангелиста Іоанна въ Равеннъ.

Правленіе Гальы Плацидін было весьма благодітельно для Равенны. Получивъ воспитаніе въ Константинополів, эта императрица естественно находилась подъ обаяніемъ византійской культуры и оттуда могла вывезти, или вызвать впослідствін мастеровъ для украшенія своей столицы, ея церквей. Въ правленіе ея Равенна дійствительно украсилась множествомъ замічательныхъ зданій и церквей, изъ которыхъ нікоторыя дошли до нашего времени.

Среди этихъ церквей выдёлялась церковь въ честь Іоанна Евангелиста, построенная Галлой Плацидіей вскорт посліт возвращенія ся изъ
Константинополя вмёсть съ сыномъ Валентиніаномъ III. По предацію,
сохранившемуся у равеннскаго историка IX в. Агнелла и въ другихъ
источникахъ, императрица воздвигла эту церковь по об'ту — за спасеніе, оказанное Ев. Іоанномъ: во время указаннаго возвращенія
изъ Константинополя на Адріатическомъ морт нутешественниковъ
застигла буря; Галла Плацидія дала об'ть — ностроить церковь, если
будетъ спасеніе; по молитвт ся — явившійся Ев. Іоаннъ помогъ имъ
благополучно возвратиться 1).

Церковь эта сохранилась и до нашего времени, однако въ сильно измѣненномъ видѣ, утративъ почти всѣ свои украшенія, драгоцѣнности. Украшенія эти состояли въ богатой мозаической росписи, знакомство съкоторой можемъ имѣть лишь благодаря онисапію ея, сохра-

<sup>1)</sup> Agnellus, Liber Pontificalis ecclesiae Ravennatis, vita S. Ioannis XX (Monumenta Germaniae historica, SS. RR. Langob. et Ital., p. 307.

нившемуся въ одной рукописи XIV в., однако основанному на древнихъ источникахъ 1), и у равеннскаго историка XVI в., Рубея 2).

Мозаикой быль украшень и поль церкви; сюжетомь для нея, какъ и для мозаики стѣнъ и абсиды, — кромѣ другихъ изображеній, — послужило чудо спасенія императорской фамиліи <sup>8</sup>).

Въ одной изъ боковыхъ сакристій, находящейся слѣва отъ главнаго алтаря и называющейся ораторіей св. Вареоломея, сохраняются фрагменты мозаики, открытые въ полу церкви въ 1763 г. Эти мозаики, какъ укажемъ далѣе, не принадлежатъ времени основанія церкви, къ которому неправильно относили ихъ нѣкоторые археологи, а болѣе позднему. По своимъ изображеніямъ, какъ примѣръ замѣчательной росписи пола, въ нѣкоторыхъ деталяхъ не имѣющей себѣ подобной, эти мозаики заслуживаютъ подробнаго описанія.

Кром'є того, п'єкоторыя изъизображеній этихъ мозаикъ требуютъ спеціальнаго изсл'єдованія. Въ археологической литератур'є, насколько изв'єстно намъ, еще не им'єется ни изданія ихъ вс'єхъ 4), ни подробнаго описанія и изсл'єдованія ихъ.

Принимая во вниманіе, что эти мозанки представляють одинь изъ наиболье характерныхъ и замьчательныхъ примьровъ вліянія византійскаго искусства на средневьковое искусство Италіи въ области декоративнаго украшенія церквей, и что нькоторыя изъ изображеній въ нихъ, по нашему миьнію, являются иллюстраціей событій, имьющихъ отношеніе къ исторіи Византіи, мы и предлагаемъ далье въ видь опыта описаніе и разборъ этихъ мозаикъ.

Наряду съ литературными указаніями на существованіе въ церквахъ половыхъ мозаикъ съ IV в. имѣемъ рядъ намятниковъ этихъ мозаикъ, идущихъ съ IV в., какъ напр. Джемилахъ, Кареагена, Тира, Кремоны в). Со времени иконоборства, т. е. съ VII—VIII в., когда византійское искусство широко и сильно развивается въ монументальной живописи и переходитъ въ среду орнаментальную и деко-

<sup>1)</sup> Muratori, SS. Rer. Italic., vol. I, p. II, p. 568.

<sup>2)</sup> Rubei, Historiarum Ravennatum.... Venetiis, 1589, crp. 101.

<sup>3) «</sup>alii strata calce tessellis marmoreis pavimenta component... Videris in pavimentum undosum undique mare, quod quasi ventis agitatum procellosae tempestatis girat imaginem» (Murator., ibid.; Ср. о томъ, что полъ былъ мозанчный у Рубея, ibid.).

<sup>4)</sup> Aus'm Weerth въ сочинения, Der Mosaikboden in S. Gereon zu Coeln.... nebst den damit verwandten Mosaikboeden Italiens; Bonn 1878, на таб. XII воспроизвелъ 6 частей этой мозаики (Ср. у Мюнца, Etudes iconographiques et archéologiques, Paris, 1887, стр. 39).

<sup>5)</sup> Cm. Holtzinger, Die altchristliche Architektur. Stuttgart, 1889, crp. 179.

ративную, и половая мозаика въ отношеніи богатства украшеній, разнообразія сюжетовъ — получаеть большое развитіе. Въ составъ ея сюжетовъ, какъ орнамента, входять въ обиліи восточные элементы. «Иконоборство, говорить проф. Н. П. Кондаковъ, было внесеніемъ варварства въ жизнь Восточной Римской Имперіи, и ея новому населенію ближе и болье по сердцу приходилась причудливая орнаментика и пышная декорація временъ Өеофила (829—842), чъмъ изящные образы эпохи Юстиніана. Жилыя комнаты, молельни, полы церквей покрывались живописью, веселящей взоры: изображеженіями пейзажей, садовъ, деревьевъ, охоты и пр., исполненными мозаикой, или разноцявтными мраморами» 1).

Такое развитіе декораціи и орнаментація въ византійскомъ искусствѣ нашло себѣ отраженіе и въ намятникахъ искусства другихъ народовъ, находившихся подъ вліяніемъ его, какъ напр. Италія, Франціи, Германіи, Россіи, Кавказа. Какъ одинъ пэъ многочисленныхъ примѣровъ этого вліянія въ намятникахъ Италіи и представляетъ мозаика пола церкви Ев. Іоанна, относящаяся, какъ укажемъ ниже, къ XIII вѣку.

По своимъ сюжетамъ, какъ увидимъ, она подходить вполнѣ къ половымъ мозаикамъ этого времени. Нужно замѣтить, что въ исторіи росписи половой мозаики въ отпошеніи сюжетовъ отмѣчаются два главныхъ періода 2): 1) IV—VI в., когда сюжетами ея служатъ изображенія зоологическія, ботаническія, сценъ охоты (мозаики Кароагена, Тира, Джемилахи, Кремонскаго собора); 2) VII—XIII в., когда фантастическій элементь въ изображеніяхъ начинаетъ постепенно преобладать и изображенія становятся какъ бы ильюстраціей бестіаріевъ, или физіологовъ, что вполнѣ отвѣчаетъ указанному выше составу византійскаго орнамента, пропикнутаго элементами восточнаго характера 3).

<sup>1)</sup> Византійскія церкви и памятники Константинополя, стр. 53, 58. См. также стр. 60.

<sup>2)</sup> См. разборъ иконографіи половой мозаики въ спеціальномъ изследованіи Мюнца «Les pavements historics» въ его «Etudes iconographiques archéologiques». Paris. 1887.

<sup>3)</sup> Достаточно указать для характеристики этого орнамента сюжеты орнаментаціи въ византійскихъ миніатюрахъ нікоторыхъ рукописей, какъ напр. Григорія Богосл., Ж 339 Синайск. Библ. XI—XII в. (Кондаковъ, Путешествіе на Синай, стр. 152), Григорія Богосл. Париж. Нац. Библ. № 550, XIII в. и др. (Кондаковъ, Исторія виз. иск. стр. 200) и др., гді имбемъ волка, лису со своими проказами, собакъ, оленей, козловъ, жентавра съ лютней въ рукахъ; до пояса женщину съ распущенными волосами, это пояса барса и т. п.

Въ силу естественнаго уваженія къ священнымъ изображеніямъ, которыхъ не должны были касаться человѣческія ноги, половая мозаика должна была имѣть свою спеціальную роспись, матеріалы для которой, какъ показывають факты, не мало дали физіологи, особенно въ періодъ VII—XIII, т. е. въ тотъ, къ которому относятся и мозаики церкви Іоанна Ев. Въ самомъ дѣлѣ среди разнообразнаго характера изображеній въ половыхъ мозаикахъ первенствующую роль занимаютъ изображенія различнаго рода животныхъ, какъ реальныхъ, такъ и фантастическихъ, свойства которыхъ вмѣстѣ съ символическимъ толкованіемъ ихъ описаны въ физіологахъ и въ другихъ литературныхъ памятникахъ, заимствовавшихъ изъ того же источника, т. е. физіологовъ.

Мозаики церкви Іоанна Евангелиста относятся, какъ выше было сказано, не ко времени основанія церкви, а къ болье позднему времени — именно XIII въку. На это указываеть самый характеръ работы мозаикъ; это подтверждается и свидътельствомъ очевидца, присутствовавшаго при открытіи мозаикъ, извъстнаго равеннскаго археолога-юриста, Antonio Zirardini. Въ рукописномъ своемъ сочиніи, De antiquis sacris aedificiis, хранящемся въ равеннской Библіотекъ di Classe, онъ говоритъ, что мозаика сопровождалась надписями: «Dominus Abbas Guilielmus hoc ор.»... и «Аппо millesimo ducentesimo tertio decimo» 1). Часть этой надписи читается и въ дошедшихъ фрагментахъ: — DNS CV. Слъдовательно, несомнънно, что мозаика должна принадлежать XIII въку.

Дошедшіе до насъ фрагменты этой мозаики можно раздѣлить на двѣ группы: 1) съ изображеніями различнаго рода животныхъ и можеть быть олицетвореній, 2) съ изображеніями какого-то историческаго событія.

Къ первой группъ принадлежать: а) агнецъ въ зеленомъ кресчатомъ нимбъ, съ краснымъ крестомъ въ кругъ, составлявшій, можетъ быть, центръ мозаики; б) двъ женщины, стоящія другъ противъ друга, поддерживаютъ вмъстъ правою рукою грибъ, или цвътокъ — изображеніе какъ бы изъ календаря; в) женская фигура, держащая въ одной

<sup>1)</sup> Ricci, Guida di Ravenna, Ravenna 1884. стр. 6—7, примъч. 4, гдъ приведенъ текстъ изъ рукописи Зирардини. Со словъ его повторяетъ объ этой мозанкъ и Pavirani, Memorie storiche di Galla Placidia, p. 233—234 и Tarlazzi, Memorie sacre, p. 250. По ихъ словамъ, половая мозанка времени Галлы Плацидіи — lastricato di marmo — или погибла въ 1213 году, т. е. во время устройства дошедшей до насъ мозании, или же скрывается на значительной глубинъ въ полу церкви.

рукѣ цвѣтокъ, или вѣтвь, а въ другой сосудъ, — можетъ быть, олицетвореніе апрѣля; г) часть колоссальной фигуры въ медальонѣ, съ надписью: ARIA...IE¹), д) два пѣтуха, несущіе привязанную къ шесту, что на ихъ шеѣ, повидимому, ящерицу; е) гусь;) ж) двѣ рыбы; з) олень; и) волкъ; к) корова; л) сфинксъ; м) грифъ; н) можетъ быть, краббъ (?), о) сирена; п) единорогъ; р) пантера.

Ко второй группѣ принадлежатъ: 1) двѣ человѣческихъ фигуры по сторонамъ башни, 2—5) четыре корабля; одинъ предъ стѣною башни въ гавани; около другого, какъ полагаютъ, или голова дующаго въ трубу вѣтра, или воина, подающаго сигналъ къ нападенію 2); 6) башня въ три этажа; двѣ фигуры встрѣчаютъ, повидимому, апгела, или воина въ одеждѣ, имѣющей видъ чешуи (нимбъ и крылья); надпись надъ ними: ТА DRAAD CEDEM; 7) башня, два воина въ шишакахъ, третій воинъ заноситъ мечъ надъ вельможей въ діадемѣ; его руки связаны; надпись: COSTATINOPOLIM; 8) три фигуры въ нимбахъ и со щитами, въ чешуйчатой одеждѣ; 9) варвары (?), пускающіе дротики; 10) восточный владыка въ тіарѣ, сидя на тронѣ, со свиткомъ въ одной рукѣ и, дѣлая жестъ бесѣды другой, какъ бы принимаеть свитокъ отъ человѣка, стоящаго предъ нимъ, очевидно, вѣстника.

Если сравнить большинство изъ перечисленныхъ сюжетовъ ноловой мозаики церкви Іоанна Евангелиста съ сюжетами обычными въ росписи половъ<sup>8</sup>), то можно видъть, какъ упоминали уже, что они входять въ кругъ послъднихъ; эти сюжеты — символико-физіологическіе; исключеніемъ являются лишь сюжеты чисто историческіе: обыкновенно въ роспись входятъ сюжеты не чисто историческіе, а историко-легендарные <sup>4</sup>).

Что же касается физіологическихъ животныхъ, то нѣкоторыя изъ нихъ, какъ двѣ рыбы, корова, можетъ быть, входили въ составъ зодіака, если таковой изображенъ былъ здѣсь.

Относительно другихъ изображеній можно сдёлать поясненіе и указать на отношеніе ихъ къ физіологу.

Иттухи. Изображение пътуховъ является однимъ изъ довольно

<sup>1)</sup> Этой фигуры, а равно деревца, цвѣтковъ нѣтъ въ издаваемыхъ снимкахъ по фотографіямъ Риччи, № 307, 310, 311.

<sup>2)</sup> Allgem. Encyclop. von Ersch u. Gruber, I, Th. 84, crp. 370.

<sup>3)</sup> Перечень этихъ сюжетовъ сдёланъ Мюнцемъ въ указанной ранее статье.

<sup>4)</sup> Кром'в портретовъ воиновъ, епископовъ, аббатовъ, Александръ Великій, везомый грифонами, Артуръ, Асканій, Роландъ и др. (См. у Мюнца; ibid. стр. 25—26).

Въ силу естественнаго уваженія къ священнымъ изображеніямъ, которыхъ не должны были касаться человѣческія ноги, половая мозаика должна была имѣть свою спеціальную роспись, матеріалы для которой, какъ показывають факты, не мало дали физіологи, особенно въ періодъ VII—XIII, т. е. въ тотъ, къ которому относятся и мозаики церкви Іоанна Ев. Въ самомъ дѣлѣ среди разнообразнаго характера изображеній въ половыхъ мозаикахъ первенствующую роль занимаютъ изображенія различнаго рода животныхъ, какъ реальныхъ, такъ и фантастическихъ, свойства которыхъ вмѣстѣ съ символическимъ толкованіемъ ихъ описаны въ физіологахъ и въ другихъ литературныхъ памятникахъ, заимствовавшихъ изъ того же источника, т. е. физіологовъ.

Мозаики церкви Іоанна Евангелиста относятся, какъ выше было сказано, не ко времени основанія церкви, а къ болье позднему времени — именно XIII въку. На это указываеть самый характеръ работы мозаикъ; это подтверждается и свидътельствомъ очевидца, присутствовавшаго при открытіи мозаикъ, извъстнаго равеннскаго археолога-юриста, Antonio Zirardini. Въ руконисномъ своемъ сочиніи, De antiquis sacris aedificiis, хранящемся въ равеннской Библіотекъ di Classe, онъ говоритъ, что мозаика сопровождалась надписями: «Dominus Abbas Guilielmus hoc ор.»... и «Anno millesimo ducentesimo tertio decimo» 1). Часть этой надписи читается и въ дошедшихъ фрагментахъ: — DNS CV. Следовательно, несомнънно, что мозаика должна принадлежать XIII въку.

Дошедшіе до насъ фрагменты этой мозаики можно раздёлить на двё группы: 1) съ изображеніями различнаго рода животныхъ и можетъ быть олицетвореній, 2) съ изображеніями какого-то историческаго событія.

Къ первой группъ принадлежать: а) агнецъ въ зеленомъ кресчатомъ нимбъ, съ краснымъ крестомъ въ кругъ, составлявшій, можетъ быть, центръ мозаики; б) двъ женщины, стоящія другъ противъ друга, поддерживаютъ вмъстъ правою рукою грибъ, или цвътокъ — изображеніе какъ бы изъ календаря; в) женская фигура, держащая въ одной

<sup>1)</sup> Ricci, Guida di Ravenna, Ravenna 1884, стр. 6—7, примъч. 4, гдъ приведенъ текстъ изъ рукописи Зирардини. Со словъ его повторяетъ объ этой мозаикъ и Pavirani, Memorie storiche di Galla Placidia, р. 233—234 и Tarlazzi, Memorie sacre, р. 250. По ихъ словамъ, половая мозаика времени Галлы Плацидіи — lastricato di marmo — или погибла въ 1213 году, т. е. во время устройства дошедшей до насъ мозаики, или же скрывается на значительной глубинъ въ полу церкви.

рукѣ цвѣтокъ, или вѣтвь, а въ другой сосудъ, — можетъ быть, олицетвореніе апрѣля; г) часть колоссальной фигуры въ медальонѣ, съ надписью: ARIA...IE¹), д) два пѣтуха, песущіе привязанную къ шесту, что на ихъ шеѣ, повидимому, ящерицу; е) гусь;) ж) двѣ рыбы; з) олень; и) волкъ; к) корова; л) сфинксъ; м) грифъ; н) можетъ быть, краббъ (?), о) сирена; п) единорогъ; р) пантера.

Ко второй группѣ принадлежать: 1) двѣ человѣческихъ фигуры по сторонамъ башни, 2—5) четыре корабля; одинъ предъ стѣною башни въ гавани; около другого, какъ полагаютъ, или голова дующаго въ трубу вѣтра, или война, подающаго сигналъ къ нападенію 2); 6) башня въ три этажа; двѣ фигуры встрѣчаютъ, повидимому, ангела, или воина въ одеждѣ, имѣющей видъ чещуи (нимбъ и крылья); надпись надъ ними: ТА DRAAD CEDEM; 7) башня, два война въ шишакахъ, третій войнъ заноситъ мечъ надъ вельможей въ діадемѣ; его руки связаны; надпись: COSTATINOPOLIM; 8) три фигуры въ нимбахъ и со щитами, въ чешуйчатой одеждѣ; 9) варвары (?), пускающіе дротики; 10) восточный владыка въ тіарѣ, сидя на тронѣ, со свиткомъ въ одной рукѣ и, дѣлая жестъ бесѣды другой, какъ бы принимаетъ свитокъ отъ человѣка, стоящаго предъ нимъ, очевидно, вѣстника.

Если сравнить большинство изъ перечисленныхъ сюжетовъ половой мозаики церкви Іоанна Евангелиста съ сюжетами обычными въ росписи половъ<sup>8</sup>), то можно видѣть, какъ упоминали уже, что они входять въ кругъ послѣднихъ; эти сюжеты — символико-физіологическіе; исключеніемъ являются лишь сюжеты чисто историческіе: обыкновенно въ роспись входятъ сюжеты не чисто историческіе, а историко-легендарные <sup>4</sup>).

Что же касается физіологическихъ животныхъ, то и вкоторыя изъ нихъ, какъ двъ рыбы, корова, можетъ быть, входили въ составъ водіака, если таковой изображенъ былъ здъсь.

Относительно другихъ изображеній можно сділать поясненіе и указать на отношеніе ихъ къ физіологу.

Иттухи. Изображение пътуховъ является однимъ изъ довольно

<sup>1)</sup> Этой фигуры, а равно деревца, цвѣтковъ нѣтъ въ издаваемыхъ снимкахъ по фотографіямъ Риччи, № 307, 310, 311.

<sup>2)</sup> Allgem. Encyclop. von Ersch u. Gruber, I, Th. 84, ctp. 370.

<sup>3)</sup> Перечень этихъ сюжетовъ сделанъ Мюнцемъ въ указанной ранее статье.

<sup>4)</sup> Кром'в портретовъ воиновъ, епископовъ, абоатовъ, Александръ Великій, везомый грифонами, Артуръ, Асканій, Родандъ и др. (См. у Мюнца; ibid. стр. 25—26).

обычныхъ мотивовъ въ византійскомъ орнаментѣ XI—XII в., въ качествѣ украшенія заставокъ, каноновъ; они даются или отдѣльно, или одинъ противъ другаго 1), или же въ соединеніи съ лисою 2), однимъ изъ популярнѣйшихъ звѣрей въ народныхъ сказкахъ, басняхъ и вообще разсказахъ животнаго эпоса: въ послѣднихъ пѣтуху приходится часто имѣть дѣло съ нею.

И въ половой мозаикѣ встрѣчаемся съ изображеніями пѣтуховъ, при томъ въ композиціи, имѣющей для насъ по отношенію къ изображеніямъ пола церкви Іоанна Евангелиста спеціальный интересъ. Такъ, въ половой мозаикѣ церкви св. Марка въ Венеціи, ХІ в. в) два пѣтуха представленные въ профиль, идя влѣво несутъ на палкѣ, что положена на ихъ шеи, лису въ Верчельскомъ соборѣ еще въ концѣ XVII в. находилось въ половой мозаикѣ отъ 1040 года изображеніе «процессіи куръ, которыя сопровождаютъ погребальную колесницу съ лисой, во главѣ съ пѣтухомъ, несущимъ крестъ; надпись гласила: ad ridendum». Сходный съ сюжетомъ мозаики церкви св. Марка въ Венеціи находился въ церкви S. Магіа е Donato (въ Венеціи же) в).

Очевидно, что всё эти изображенія имість своимъ источникомъ бестіаріи, или вообще разсказы, заимствованные изъ нихъ и развитые на основаніи ихъ. Очевидно также, что въ нихъ же паходится объясненіе и изображенію мозаики церкви Іоанна Евангелиста, гді пітухи изображены одинъ противъ другого — несущими привязанное къ шесту, при посредстві веревки, какос-то животное, похожее на ящерицу (ближе опреділить животное — трудно). Быть можеть, въ изображеніи пола церкви св. Марка въ Венеціи, а по аналогіи и въ изображеніи церкви Іоанна Евангелиста, съ замібной животнаго — можно видіть погребеніе пітухами лисы, прикинувшейся мертвой б)—

<sup>1)</sup> Въ грузинскомъ орнаментъ X—XII в. Стасовъ, Славянскій и восточный орнаментъ, СXLIX, 26; въ армянскомъ орнаментъ XIV в.; Ib. CXLV; 15; CXLVI, 2, 3.

<sup>2)</sup> Въ Минећ XI в. Дохіарскаго мов. на Аоонћ, XI в. въ качествъ украшевія канона; одинъ пѣтухъ сидить на хвость лисы; другой нападаеть на нее, согнувшуюся. Стасовъ; іb., СХХІV, 24.

<sup>3)</sup> См. изд. Онганья «La Basilica di S. Marco». P. III, Il Pavimento, стр. 229.

<sup>4)</sup> Ibid., Il Pavimento, стр. 232; tav. IX, II. Въ той же церкви два пътуха изображены были по сторонамъ сосуда; мозанка была еще въ прошедшемъ въкъ, но теперь погибла.

<sup>5)</sup> Il. Pavimento, crp. 232.

<sup>6)</sup> Физіологи отмінчають китрость и лукавство лисы; ся притворство мертвой, когда не находить пищи. Уподобленіе Прода лись, а также и дьявола. См. Pitra, Spicilegium Solesmense, t. III, Physiologus XVII.

сюжеть весьма распространенный въ барельефахъ церквей Франціи, Германіи, Испаніи 1).

Олень. Олень — любимый образь первых учителей церкви, какъ символь Христа (Ambros., Di interpell. David. с. 1), Апостоловъ (Hieron. In Isaiam, с. XXXIV), души христіанской 2). Въ качествъ души христіанской, устремляющейся къ ученію Христа (Пс. XLI, 3)—олень изображается въ древне-христіанскихъ памятникахъ и византійскихъ стоящимъ у источника воднаго, напр. на свинцовомъ цилиндрическомъ сосудъ изъ Кареагена IV—V в. 3), въ Неаполитанскомъ Баптистеріъ 4), въ усыпальницъ Галлы Плацидіи, въ Равеннъ, въ плюстраціяхъ Псалтыри къ указанному Псалму 5) и др.

Уже у первыхъ отцовъ церкви въ объяснени различныхъ мѣстъ св. писанія или по поводу указанія на оленя, какъ праведника, встрѣчаемъ сказанія о немъ — на основаніи физіолога (у Оригена къ Cant. 2, 9). Поэтому весьма естественно, что олень среди другихъ животныхъ, описываемыхъ въ физіологахъ, могъ являться наиболѣе популярнымъ, и изображеніе его какъ иллюстрація физіолога, должно было найти мѣсто въ иконографіи половой мозанки, какъ это видимъ въ церкви Іоанна Евангелиста въ Равеннѣ, въ церкви св. Марка въ Венеціи во, соб. Отранто прави половой мозанки, какъ это видимъ въ церкви Гоанна Евангелиста въ Равеннѣ, въ церкви св. Марка въ Венеціи (в), соб. Отранто (править править прави

Любонытно, что въ физіологи, очевидно, подъ вліяніемъ Пс. 41, 2 попаль разсказь объ оленѣ, испытывающемъ сильную жажду отъ вдохнутаго въ себя запаха змѣннаго гнѣзда: «Потомъ бѣжить, разсказывается въ физіологѣ, искать воды напиться, и если не найдеть, унираетъ; яко же глаголеть Давидъ: имъ же образомъ желаеть олень на источники водные» и т. д. 8).

И въ мозаикѣ пола церкви св. Іоанна Евангелиста олень изображенъ съ наклоненной къ землѣ головой, именно какъ бы инцущимъ, по физіологу «воды напиться».

<sup>1)</sup> Въ Ле-Фауэ, въ Таррагонѣ, въ Буржѣ, въ Oviedo, Страсбургѣ. См. Meissner, Die bildlichen Darstellungen des Reineke Fuchs im Mittelalter въ Archiv f. d. Studium d. neuen Sprachen u. Literaturen; LXV, 209, 214; LVI, 274, 276, 269; LXV, 224. См. у Колмачевскаго, Животный эпосъ на Западѣ и у Славянъ, Казапь 1882, стр. 24.

<sup>2)</sup> Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes art. Cerf.

<sup>3)</sup> Garrucci, Storia VI, 428, 1.

<sup>4)</sup> Garrucci, IV, 82-83.

<sup>5)</sup> Кондаковъ, Исторія византійскаго искусства, стр. 125.

<sup>6)</sup> Il Pavimento, 43, 10.

<sup>7)</sup> Müntz; ib., p. 40.

<sup>8)</sup> Буслаевъ, Русскіе духовные стихи въ книгѣ «Народная поэзія». СПБ. 1887, стр. 465.

Сфинкст — фантастическое животное, образъ котораго перешелъ въ античный міръ съ Востока, изображенъ въ мозаикѣ съ женской головой, крыльями птицы, двумя ногами и хвостомъ какого-то животнаго; крылья того же геральдическаго характера, какъ обыкновенно у грифоновъ. Это изображеніе сфинкса имѣетъ сходство съ изображеніями сфинксовъ на барельефахъ наружныхъ стѣнъ стараго собора въ Афинахъ.

Грифонг. Изображеніе грифона въ качеств'є украшенія половой мозаики находимъ во многихъ церквахъ, какъ св. Марка въ Венеціи 1), соб. Пезаро, Отранто, Бриндизи, Бенедикта Полиронскаго 2) и др.

Изображеніе грифона, фантастическаго животнаго, подобнаго льву но съ орлиной головой и крыльями, перешедшаго въ античный міръ съ Востока, въ средніе вѣка, особенно ІХ—ХІІІ, было весьма распространено, какъ въ западномъ, такъ и восточномъ искусствѣ. Оно является однимъ изъ любимыхъ мотивовъ орнамента, какъ въ иллюстраціи рукописей, такъ въ украшеніи барельефовъ, капителей колоннъ, фасадовъ церквей и т. п. Укажемъ лишь нѣсколько примѣровъ: рукопись Ев. Синайской Библіотеки, № 213, 967 года в), прилѣпы Дмитріев. соб. во Владимірѣ і; въ южно-русскомъ орнаментѣ ХІв. і; на серьгахъ ХІ—ХІІв., открытыхъ въ 1824 г. въ Кіевѣ, русскаго происхожденія; фрески лѣстницъ Кіево Софійскаго собора о, и др.

Въэтихъ многочисленныхъ изображеніяхъ грифонъ представляется то съ головой льва, или другого какого животнаго, то головой птицы, съ туловищемъ, то птицы, то животнаго, крылья въ большинствъ случаяхъ приподняты вверхъ, хвостъ иногда имъетъ завитки, тъло же покрыто геральдическими линіями, или треугольниками и жемчужными точками.

Въ равенской мозаикъ у грифона характерная птичья голова, туловище животнаго; крылья приподняты; приподнятый хвостъ загнутъ крючкомъ; на задней ногъ углубленія, какъ бы указывающія на подражаніе выполненію въ металлъ, гдъ подобныя углубленія заполняются эмалью.

<sup>1)</sup> Il Pavimento, pl. 42, flg. 2 u 6.

<sup>2)</sup> Müntz, ib. 38-41.

<sup>3)</sup> Кондаковъ, Путешествіе на Синай, стр. 128.

<sup>4)</sup> Рихтеръ, Памятники древняго русскаго водчества, М. 1850-56; табл. VI.

<sup>5)</sup> Стасовъ, Восточный и Славянскій орнаменть, 42, 16.

<sup>6)</sup> Древности Россійскаго Государства, Кієво-Софійскій Соборъ. Табл. 55, рис. 9, 5.

Опрема. Въ качествъ украшенія половой мозанки изображеніе сирены встръчается весьма часто: въ церкви Пьеве Терцани, въ соб. Пезаро, въ S. Savino въ Пьяченцъ 1), въ церкви св. Марка въ Венеціи 2), въ S. Denis 3) и др. Такимъ образомъ мозанка равеннская и въ данномъ случаъ, какъ въ другихъ, стоитъ наряду съ другими однородными памятниками. Но изображеніе самой сирены требуетъ поясненія.

Какъ извъстно, образъ сирены перешелъ въ античный міръ съ Востока, гдъ она изображается подъ видомъ птицы съ женской головой 4).

Тѣ представленія, которыя сложились въ античномъ мірѣ о сиренѣ, были переданы и въ христіанскій, измѣнившись лишь въ отношеніи увеличенія тѣхъ или иныхъ деталей, характеризующихъ ея природу. Въ литературныхъ источникахъ она характеризуется различно: по одной версіи (восточной) сирена представляется въ видѣ полуптицы, полуженщины (или мужчины) 5), по другой — въ видѣ полурыбы, полужены 6). Любопытно, что сирена въ византійскомъ искусствѣ (съ эпохи вторичнаго процвѣтанія), а равно въ древне-русскомъ, грузинскомъ, ариянскомъ и др., находившихся подъ вліяніемъ его, изображается именно согласно характеристикѣ ея въ литературной версіи перваго рода. Наиболѣе обычный видъ ея здѣсь — это туловище птицы съ женской головой, безъ рукъ 7) или съ руками, и съ музыкальными инструментами въ нихъ: арфой или кноарой 8); въ царской коронѣ

<sup>1)</sup> Mantz, ib. 37, 39, 28,

<sup>2)</sup> Il Pavimento, pl. 42, fig. 8.

<sup>3)</sup> Lenoir, Monum. de la France, Paris. 1840, p. 36, pl. XXVIII. Piper, Mythologie und Symbolik der christlichen Kunst, I, 1, 388.

<sup>4)</sup> Perrot et Chipiez, Histoire de l'art dans l'antiquité I. p. 58, fig. 38; III, p. 599; p. 277, fig. 208.

Baumeister, Denkmäler des klassischen Alterthums, fig. 1700, 1702, 1703, 1704.

<sup>5)</sup> Кирилать Александрійскій, Исидоръ (VI в.); греческій физіологъ: «видъ ихъ на половину женскій, на половину птичій» (Pitra, Spicilegium Solesmense, III, р. 350, XV).

<sup>6)</sup> Anonym., De monstr. et belluis. P. I, c. 8.

Berger de Xivrey, въ Tradit. tératol. Paris 1836. p. 25 (Piper, Mythologie und Symbolik der altchristlichen Kunst. Weimar, 1847, I, 381—3). Также по Алану (Alan. ab. Insul. De planet. nat. Opp. p. 285, col. 2). Piper. ib.

<sup>7)</sup> Рукоп. Григор. Богосл. Парижск. Нац. Биб. № 550; на диптих в Императ. Эрмитажа XI в., № 76; въ рукоп. Александра Макед. греческ. церкви св. Георгія въ Венеціи, XIV в., л. 128 об.; въ Армянск. Библ. 1648 г. Библ. мон. св. Лазаря близъ Венеціи и др.

<sup>8)</sup> Въ Смирнскомъ физіологѣ XII, л. 20; нъ кодексѣ Іова, Ватик. Библ., № 1231, XIII в. и Іова, № 751.

или шапочкѣ 1), чаще всего золотого цвѣта. Къ птичьей формѣ дрозда, страуса, курицы — сирена присоединяетъ формы павлина; получаетъ въ нѣкоторыхъ памятникахъ павлиній хвостъ 2). Эта форма сирены, какъ наиболѣе красивая, въ связи съ отголоскомъ античнаго воззрѣнія на пее, какъ на птицу, имѣющую отношеніе къ погребальному культу, можетъ быть, и послужила основаніемъ для представленія ел, какъ райской птицы.

Въ памятникахъ западнаго искусства сирена представляется разнообразно: и въ видѣ женщины съ птичьимъ хвостомъ<sup>в</sup>), и въ видѣ женщины съ рыбьимъ хвостомъ — съ различными аттрибутами.

Въ равеннской мозаикѣ сирена изображена именно подъ видомъ женщины съ двумя рыбыми хвостами, которые держить обѣими руками. Сходиыя изображенія ея находимъ на стѣнѣ церкви Schottenkloster въ Регенсбургѣ XIII в., въ скульнтурахъ Х в. мон. въ Цюрихѣ, на колоннахъ въ церкви Couvigny 4), въ рукописи XIV в. Francisci Asculari Лавренц. Библ. во Флоренціи (Plut. 40, cod. 52, л. 43 об.) и др.

Въ толкованіяхъ физіологовъ сирены уподобляются людямъ, дѣйствующимъ двояко, кажущимся праведными, а на самомъ дѣлѣ далекими отъ этого и т. п. <sup>5</sup>).

Единорогъ. Изображение единорога въ половой мозаикѣ церкви Іоанна Евангелиста — не единственный примѣръ; его паходимъ и въ другихъ церквахъ, какъ напр. въ церкви S. Savino въ Пьяченцѣ, въ Пезарскомъ соборѣ 6), а также въ орнаментахъ IX—XIII в. византійскаго искусства 7).

Древивищія извъстія о единорогъ, какъ извъстно, находятся въ Библіи. Проф. Усовъ в), опредъляя это животное, по характеристикъ его здъсь, полагаеть, что это — каффрскій быкъ.

Описанія единорога же у Ктезія, Аристотеля, Плинія, по мижнію

<sup>1)</sup> На эмаляхъ въ коллекціи Звенигородскаго; въ Арм. Ев. 1254 г., № 1374 Библ. мов. св. Лазаря въ Венеціи; въ той же Библ. армян. рукопис. Ев. 1331 г., № 816; Ев. 1428 г., № 942; Лит. 1444 г. № 634 и др.

На шкатулкъ изъ слоновой кости въ Равеннской Библ., XI—XII в.; на эмали изъ коллекціи Звенигородскаго.

<sup>3)</sup> Въ Hortus deliciarum (XII в.), на эмалированныхъ чашахъ XIII в. Халберштадскаго соб. Piper, Mythologie und Symbolik, I, 1, 387.

<sup>4)</sup> Piper, Ib., ctp. 389, 388.

<sup>5)</sup> См. у Пипера, стр. 383.

<sup>6)</sup> Müntz, ib. 38-39.

<sup>7)</sup> Напр. въ Синайск. рукоп. христіанской топографіи Космы Индикоплова № 1186 Х—ХІ в. (Кондаковъ, Путешествіе на Синай, стр. 189).

<sup>8)</sup> Единороги, Актовая річь, Изд. Имп. Московск. Унив., стр. 7.

того же ученаго, разумѣють индійскаго носорога. Различныя описанія единорога, подобныя указаннымъ и легли, очевидно, въ основу сказаній о немъ въ христіанизированныхъ физіологахъ; но въ послѣднихъ—единорогъ, по словамъ Усова 1), уменьшился въ ростѣ; пересталъ бытъ копытнымъ, совершенно утратилъ опредѣленную наружность, за исключеніемъ рога среди лба.

Такимъ образомъ напр. въ физіологъ, изданномъ Питрой онъ описывается такъ: «физіологъ насъ учитъ, что это маленькое животное подобно козленку; но будучи очень смѣлымъ и вооруженнымъ однимъ рогомъ на челъ, не боится преслъдованія охотника. Говорятъ, что сажаютъ предъ этимъ животнымъ дѣву; животное бросается въ ея лоно, и дѣва согрѣваетъ его и ведетъ во дворецъ царя». По уподобленію физіолога — единорогъ — это Христосъ, Дѣва — Богородица 2).

Это сказаніе физіолога о единорогѣ, замѣтимъ между прочимъ, легло въ основу иллюстрацій къ Пс. ССІ ІІ, напр. въ Хлудовской ІХ в., Барберинской ХІ—ХІІ (№ 217, стар., нов. ІІІ, 9) л. 154 и Британской (№ 19325) л. 123 об.; оно иллюстрировано также въ древиѣйшемъ греческ. Смирнскомъ физіологѣ (л. 74).

Изображеніе единорога во всёхъ указанныхъ намятникахъ весьма разнообразно; чаще всего онъ приближается въ козлу, или антилопіть, но также и къ лошади (въ позднихъ западныхъ намятникахъ) и къ другимъ животнымъ. Такъ, въ Хлудовской Псалтыри онъ представленъ въ видіть фантастическаго леопарда съ высокимъ рогомъ 3), въ одномъ физіологіть XIII в. — онъ въ видіть медвітженка, въ другомъ XIV в. — въ видіть небольшого оленя 4) и т. д.

Въравеннской мозапкѣ единорогъ данъ отдѣлынымъ изображеніемъ среди другихъ, описанныхъ выше, и по виду ближе всего, кажется, напоминаетъ медоподя, на лбу у котораго въ видѣ треугольника одинъ небольшой рогъ.

Пантера, изображенная въ мозаикт пола равениской церкви нажодить себт объяснение также въ физіологт, въ которомъ о ней говорится, что она испещрена, какъ одежда Іосифа<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 23.

<sup>2)</sup> Мочульскій, Происхожденіе физіолога, Варшава, 1889, стр. 55. Pitra, Spic. Solesm. t. III, p. 355 (XXV).

<sup>3)</sup> Н. ІІ. Кондаковъ, Миніатюры греческой рукописи Исалтыри IX в. изъ собранія А. М. Хаудова (Древности, Труды Моск. Арх. Общ., т. VII, 3, М. 1878, табл. XIII).

<sup>4)</sup> Усовъ, ів., стр. 23.

**<sup>5)</sup>** Мочульскій, ib., стр. 50.

Вторая группа мозаикъ пола церкви Іоанна Евангелиста представляеть, какъ мы уже сказали, очевидно, какое-то историческое событіе. Опредёлить, что именно за историческое событіе изображено въ мозаикѣ — довольно трудно, такъ какъ въ ней, за исключеніемъ одного слова въ надписи — Constatinopolim, нѣтъ ближайшихъ указаній на мѣсто, время и лицъ указаннаго событія.

Быть можеть, эти мозаики иллюстрирують одно изъ событій времени Галлы Плацидіи. По смерти Гонорія управленіе Западной Имперіей перешло насильственнымъ образомъ въ руки Іоанна «primicerius» (главнаго секретаря). Посланный противъ него восточнымъ императоромъ флоть быль разсѣянъ бурею, а начальникъ его вмѣстѣ съ двумя галерами взятъ въ плѣнъ и отправленъ въ равеннскую гавань. Одинъ пастухъ въ видѣ ангела провелъ кавалерію въ городъ, Равенна была взята, а Іоанну отрѣзали голову и руки 1). Если это событіе дѣйствительно изображено въ мозаикѣ, то большая часть лицъ, данныхъ въ ней объясняется.

Но, высказывая приведенную догадку, мы все же не считаемъ, чтобы она была вполит правильна, такъ какъ трудно предположить, чтобы сюжетомъ для мозаики XIII в. избиралось событіе, имтвиее мтьсто въ V в. Поэтому, быть можетъ, будетъ болте правильнымъ предположить, что въ мозаикт изображены эпизоды изъ осады и взятія Константинополя крестоносцами четвертаго крестоваго похода, событія, въ которомъ, какъ извтетно, принимала участіе венеціанская республика и другія мелкія итальянскія государства венеціанская республика и другія мелкія итальянскія государства событіе имть можето незадолго до выполненія мозаики и кътому же въ періодъ, когда Равенна была главою особой республики, независимой отъ папы Иннокентія III; она, быть можетъ, принимала также участіе въ немъ. Какъ замтательное событіе времени и при томъ памятное по ттыть или инымъ обстоятельствамъ Равенцамъ— оно и могло послужить сюжетомъ для половой мозаики, исполнителемъ или заказчикомъ которой былъ упоминаемый въ надписи Abbas Guilielmus.

Если принять это предположеніе, то въ воинахъ, мечущихъ копья можно вид'єть греческое войско, заключавшее въ себ'є между прочимъ и дружину Варяговъ в); въ воинахъ же, од'єтыхъ въ особый

<sup>1)</sup> Гиббонъ, Исторія упадка и разрушенія Римской Имперіи, перев. Невѣдомскаго, т. III, М. 1884, стр. 536.

<sup>2)</sup> Мишо, Исторія крестовыхъ походовъ, перев. съ франц. Бутовскаго ч. ІІІ, СПБ. 1835, кн. ХІ. См. также Гиббонъ, ibid., VI, 583—598.

<sup>3)</sup> Мишо; ib., 162.

в. Ръдинъ: половая мозаика перкви св. Евангел. 10анна въ равеннъ. 339

сътчатый доспъхъ, высокихъ, имъющихъ нимбы — предводителей крестоносцевъ, которые, по словамъ Хоніата, были такъ высоки, какъ ихъ копья 1); въ корабляхъ — флотъ крестоносцевъ; въ другихъ сценахъ — переговоры, и самое взятіе: изображеніе казни у городскихъ воротъ съ надписью Costatinopolim 2).

Всѣ фрагменты описанныхъ мозаикъ несомнѣнно одного времени. Исполненіе ихъ весьма небрежное, грубой работы; фигуры почти во всѣхъ случаяхъ даны лишь въ видѣ очерковъ. Такимъ образомъ, если для большинства изображеній образцы нужно видѣть въ памятникахъ византійскаго искусства, то исполненіе ихъ нужно считамъ мѣстпымъ.

Отдёльныя изображенія различныхъ животныхъ заключены въ описанныхъ мозаикахъ въ квадратныя рамочки, окруженныя византійскими волютами и вообще чисто византійскимъ орнаментомъ (вокругъ грифона, крабба, единорога, паптеры): въ видё тонкаго лиственнаго стебля, завивающагося въ спираль 3).

Хотя описываемая мозаика не одноцвѣтная; но цвѣта ея колорита весьма блѣднаго и выборъ ихъ не большой.

<sup>1)</sup> Ib., 161.

<sup>2)</sup> Такимъ образомъ невозможно согласиться съ Риччи, что въ мозаикъ представлены нъкоторые факты третьяго крестоваго похода. Не указывая, какіе факты, онъ говоритъ: «Credo che sia provato dall' essersi quella esaurita pochi anni prima che il musaico fosse operato, e maggiormente dal l'aver proprio l'arcivescovo di Ravenna capitani gl'Italiani» (Atti e memorie della R. Deputazione di Storia Patria per le provincie di Romagna. III serie, vol. IV. Bologna. 1886, p. 42).

<sup>3)</sup> Ср. примёры, данные у А. Павловскаго, Живопись Палатинской капеллы въ Палерио. СПБ, 1890, стр. 168.

Е. Ръдинъ.

# О Тайной Исторіи Прокопія.

(Продолжение) 1).

Что касается первыхъ пяти главъ Тайной Исторіи, то онъ прелставляють изъ себя настолько очевидное дополнение къ Vandalica, второй книгъ Persica, третьей книгъ Gothica, наконецъ къ 10-й и следующимъ главамъ второй книги Vandalica, что не нуждаются въ открытыхъ ссылкахъ для доказательства ихъ связи съ Исторіей Войнъ. Впрочемъ, этихъ ссылокъ тамъ достаточное число<sup>2</sup>). Переходя отъ Велисарія и Антонины къ Юстиніану и Өеодоръ, авторъ Тайной Исторіи при удобномъ случать не забываетъ сослаться на Исторію Войнь. Всв эти ссылки выражены словами ей тої випроσθεν λόγοις и относятся преимущественно къ Persica 3). Формула ώσπερ μοι εξρηται ξμπροσθεν означаеть уже ссылку на предыдущія главы Тайной Исторіи 4), хотя обыкновенно въ такихъ случаяхъ авторъ говоритъ просто:  $\dot{\omega}_{\mathsf{c}}$  єї $\dot{\rho}$ ηται или  $\dot{\omega}_{\mathsf{c}}$   $\dot{\upsilon}$ πε $\ddot{\imath}$ πον  $^{\mathsf{b}}$ ). Начиная съ  $\mathsf{An.}\ 111_{\mathsf{1e}}$ ссылки становятся менъе ясными и формулы ихъ теряютъ прежнюю точность. Разсмотримъ каждую изъ нихъ въ отдёльности. Разсказывая о разливъ р. Скирта и о несчастіяхъ жителей г. Эдессы, авторъ ссылается на свое прежнее изложеніе этого факта въ обычной формуль έν τοις έμπροσθεν λόγοις. Мы видьли, что эти слова постоянно означають ссылку на Исторію Войнь; но тамь эпизода о разливѣ Скирта не находимъ, тогда какъ въ De Aedificiis таковой имъется на лицо, и притомъ весьма подробный <sup>6</sup>). Естественно отсюда заключить,

<sup>1)</sup> См. Визант. Врем. II, стр. 24 сл.

<sup>2)</sup> An. 12<sub>14</sub> 13<sub>15</sub> (14<sub>3</sub> cf. Vand. I, 362) (15) 16<sub>11</sub> 21<sub>6·16</sub> 23<sub>1</sub> 30<sub>2</sub> 36<sub>14</sub> (37) 39<sub>8</sub> 41<sub>4·15</sub> (42).

<sup>3)</sup> An.  $45_2$   $47_2$   $73_{6\cdot 13}$   $78_{10}$   $79_4$   $96_{10\cdot 18}$   $105_{4\cdot 13}$   $96_{18}$  έν τοῖς ἐγκαίροις δεδιήγηται λόγοις.  $109_{19}$  ἐν λόγοις εἴρηται τοῖς καθήκουσι.  $41_5$  ἐπιτηδείοις.

<sup>4)</sup> An. 8619 cf. An. 72? 1081 ήδη μοι έμπροσθεν δεδιήγηται cf. An. 35 sqq.

<sup>5)</sup> Hanp. 105<sub>11</sub> 143<sub>5</sub>.

<sup>6)</sup> Aedif. II c. 7.

что авторъ Тайной Исторіи ссылается на «Постройки». Это м'ясто является единственнымъ доказательствомъ для техъ изследователей, которые считають Тайную Исторію написанной позже «Построекъ». Такъ думаетъ Данъ и настанваетъ, въ рецензіп на работу Haury, на значеній даннаго міста, какъ неопровержимаго доказательства ложности новой даты 1). Такого значенія за разбираемой ссылкой признать нельзя, потому что совершенно не ясно, имбемъ ли мы дбло съ ссылкой на «Постройки». Не говоря уже о доказательствахъ, которыми оправдывается новая дата Тайной Исторіи, формула єν τοῖς ἔμπροσθεν λόγοις во всехъ другихъ случаяхъ, кроме даннаго спорнаго, означаеть ссылку на Исторію Войнь. Тайная Исторія нигдѣ не содержить упоминанія или намека на сочиненіе «О постройкахъ», кромѣ этого спорнаго мъста, даже въ procemium, гдъ съ полнымъ правомъ можно было бы ожидать, что авторъ объясиять читателю свое отношение къ хвалебному описанію построекъ Юстиніана, разъ онъ оправдывается по поводу Войнъ. Этотъ фактъ былъ заміченъ еще Эргардтомъ, хотя тотъ не подозръваль о возможности новой даты. Чтобы объяснить затруднительную ссылку. Гори обратиль внимание на то, что и въ Исторіи Войнъ есть и сколько страницъ объ Эдесст и объ исторіи этого города до вторженія Хозроя въ 542 г.<sup>2</sup>). Въ концѣ послѣдней изъ этихъ страницъ существуетъ несомивниая лакуна, отмвченная издателями, какъ скрывающая подъ собою значительное количество текста. Гори считаетъ возможнымъ, что въ утраченномъ пассажћ находилось и изв'єстіе о гибельномъ для жителей разлив'є Скирта. Этотъ фактъ случился въ 523 году, о немъ говорять многіе источники<sup>3</sup>), и автору Persica онъ долженъ быть извъстенъ. Привлеченное мъсто Persica содержить апокрифическое сказаніе о посланіп Христа къ Авгарю, объщавшемъ, что Эдесса навсегда останется неприступной для враговъ. Проконій замічаетъ, что Эдесса была подъ властью Персовъ, хотя благодаря измѣнѣ, а не силь оружія; затымь слъдуетъ лакуна. Текстъ возобновляется на полуфразь: Проконій выражаеть мивніе, что Христось не оставить вкру Эдесцевь не оправданной. Контекстъ не даетъ возможности судить, насколько возможно пред-

<sup>1)</sup> Berl. Wochenschr. für die class. Philologie, 1892, & 6: «Freilich aber widerlegt diese Thatsache alle die zum Theil recht hübsch erdachten Gründe für die Entstehung der Geheimgeschichte von den Bauwerken».

<sup>2)</sup> Pers. II, p. 209.

<sup>3)</sup> Malal. p. 418. Evagr. IV c. 8. Theoph. s. a. 6017. Cp. Aedif. l. c. p. 228<sub>22</sub> ποτέ u 229<sub>κ</sub> εὐθύς.

ложенное Haury объяснение. Оно, повидимому, не можеть быть доказано. Впрочемъ, достаточно ясно, что ссылка о разливъ Скирта не можеть имъть такого значенія, какое ей присвоивается Даномъ, и не можеть быть противонолагаема ряду убёдительных доказательствь, которыми подтверждается новая дата. Отсутствіе въ Тайной Исторіи упоминаній о «De aedificiis» и употребленная авторомъ формула є̀ν τοις έμπροσθεν λόγοις требують признанія того, что и въ данномъ мізсть о разливь Скирта авторъ Тайной Исторіи ссылается на Persica. Продолжая наше изученіе, мы встрічаемь на той же страниці ссылку на Gothica въ обычной форм $\dot{b}$  «èν τοῖς  $\ddot{\epsilon}$ μπροσθεν λόγοις  $\dot{b}$ ), но въ сл $\dot{b}$ дующемъ случаћ 2) та же самая формула отсылаетъ къ разсказу о растрать собранных Анастасіем сокровищь в), хотя объ этомъ, повидимому, Прокопій остерегся говорить въ «Войнахъ»; и Алеманнъ, чтобы оправдать это известие, приводить такую цитату, что она вместо того, чтобы подтвердить ссылку, заставляеть усумниться, относится ли она именно къ «Войнамъ», и приходится отнести ее къ Тайной Исторіи 4). Ссылка о Трибоніань, въ тыхъ же самыхъ выраженіяхъ, не ясна 5). Ссылка о praefectus praetorio Фокъ относится къ Persica 6), и формула приложена точно. Но на стр. 136 ссылка должна относиться къ Тайной Исторіи 7).

Изученіе ссылокъ позволяєть сдёлать слёдующіе выводы. Вопервыхъ, содержаніе Исторіи Войнъ Прокопія было изв'єстно автору Тайной Исторіи до посл'єдняго факта. Однако это не можеть считаться положительнымъ и полнов'єснымъ доказательствомъ въ пользу принадлежности Тайной Исторіи Прокопію. Противники могутъ отв'єтить, что подражатель былъ искусенъ, и продолжать оспаривать подлинность Тайной Исторіи. Зам'єтная во многихъ м'єстахъ близость самыхъ выраженій съ одинаковымъ правомъ можетъ быть сочтена за аргументь въ ихъ пользу в). Объ этомъ уже была р'єчь выше. Поэтому, кажется, напрасно Тейфель и Данъ р) придаютъ явнымъ и

<sup>1)</sup> An. 111<sub>15</sub>, cf. Goth. III, p. 398.

<sup>2)</sup> An. 113<sub>12</sub>.

<sup>3)</sup> Vand. I, 3504. Cf. Alem. ad An. p. 113. Дестунисъ ad Vand. l. c.

<sup>4)</sup> An. 59<sub>18</sub>

<sup>5)</sup> An. 117<sub>15</sub>. Cf. An. 84<sub>18</sub> или Регв. I, 129 (вѣроятнѣе).

<sup>6)</sup> An. 119<sub>16</sub>. Pers. I, 123.

<sup>7)</sup> An. 136<sub>21</sub>. Cf. An. 96-97.

<sup>8)</sup> Cp. Pers. I  $119_{14}$  u An.  $47_1$ . Pers. I,  $123_4$  u An.  $47_8$ . Goth. III, 427 u An. 36. Goth. I,  $15_{16}$  u An.  $96_8$ . Goth. I,  $12_{15}$ , cp. An.  $96_{14}$  u Ap.

<sup>9)</sup> Dahn, 344 ff.

скрытымъ ссылкамъ значение доказательства: онъ дълають только болье вырожной принадлежность Тайной Исторіи Прокопію. Если же намъ возразять, что ссылки важны не сами по себъ, какъ формальные признаки соответствія Тайной Исторіи и «Войнъ» въ ихъ содержанін, но какъ указанія на тожество взглядовъ Прокопія и автора Тайной Исторін; если представляется важнымъ, при какихъ условіяхъ ссылки встрѣчаются, если именно тожество этихъ условій въ Тайной Исторіи и въ безспорныхъ трудахъ Прокопія является доказательствомъ подлинности. -- то на это можно отвътить, что при такомъ пониманіи аргумента о ссылкахь онь не является самостоятельнымъ. Въ такомъ случат онъ сводится не къ формальному, но къ внутренному тожеству личности автора Тайной Исторіи съ Прокопіемъ, и тёмъ самымъ войдеть въ составъ третьяго и главнаго аргумента о внутреннихъ признакахъ тожества личности. Другимъ выводомъ является отсутствіе ссылокъ на такъ называемую четвертую книгу «Готскихъ Войнъ» и на «Постройки», если не считать вышеуказанной сомнительной ссылки по новоду Скирта. Это объясняется гипотезой о новой дать и, въ свою очередь, служить для нея лишнимъ доказательствомъ. Въ-третьихъ, изучение ссылокъ позволяетъ сделать следующее предположение. Къ концу Тайной Исторіи ссылки становятся рѣже; приблизительно съ 111 страницы онъ дълаются менъе точными. Для ссылокъ на ту же самую Тайную Исторію авторъ иногда употребияеть формулу οί ξμπροσθεν λόγοι, обычную и понятную для ссылокъ на прежнія сочиненія, т. е. на Исторію Войнъ. Это даетъ намъ поводъ къ предположенію, что последнія страницы были паписаны нозже. Обратимъ вниманіе на порядокъ изложенія Тайной Исторіи. Судя по ргооетит, авторъ собирается разоблачить поступки Велисарія и его жены, а затемъ Юстиніана и Өеодоры. Посвященныя Велисарію и Антонинъ первыя пять главъ нашего счета представляють отдъльное целое по содержанию и по порядку изложения, являясь дополнениемъ къ Исторія Войнъ. Дальній піанъ автора былъ слідующій: «я разскажу», говорить онъ, «что за люди были Юстиніанъ и Оеодора и какимъ способомъ они разстроили государство Римлянъ 1). Разсказъ объ Юстиніанъ до его воцаренія заканчивается 8-ю главою, въ 9-й авторъ переходить нь Өеодорь. Изложивъ, къмъ была Осодора въ своей прежней жизни и какъ она достигла трона, авторъ окончилъ

<sup>1)</sup> An. 42<sub>22</sub>.

первую половину своего плана. Ему оставалось теперь изложить, скакимъ путемъ они разстроили государство Римлянъ», вступивъ на престоль по смерти Юстина 1). Авторъ снова возвращается къ Юстиніану и трактуеть о немъ въ главахъ 11-14 нашего счета. Снова онъ возвращается къ Өеодоръ и говорить о ея злодъйствахъ въ 15— 17 імавахъ, обрывая свое изложеніе на разсказъ объ Іоаннъ Каппадокъ, на чемъ заканчиваются и объ книги Persica. Первый планъ быль выполнень. Дальнейшее изложение Тайной Истории иметь следующій порядокъ. Мы увидимъ изъ последующаго, что основными чертами представленія, которое сложилось у автора объ Юстиніань, являются жестокость и корыстолюбіе. Сообразно тому, авторъ посвящаеть 18-ю главу изображенію жестокости (άπανδρωπία) Юстиніана, т. е. описанію несчастій, обрушившихся на самыя личности его подданныхъ и всехъ людей вообще, благодаря его виешней и внутренней политикъ, а также благодаря физическимъ бъдствіямъ, которыя общественнымъ подозрѣніемъ связывались съ политикой правительства. Въ следующей 19-й главе нашего счета авторъ переходить къ изображенію корыстолюбія Юстиніана, т. е. къ имущественнымъ бъдствіямъ народа подъ его управленіемъ<sup>2</sup>). Чтобы справиться съ общирнымъ и разнороднымъ матерьяломъ, авторъ счелъ удобнымъ порядокъ изложенія по общественнымъ классамъ, которые одинь за другимъ представляются пострадавшими отъ меропріятій правительства. Онъ начинаеть съ сенаторскаго сословія, богатство котораго, по мивнію автора, перешло въ руки варваровъ (гл. 19). Далье авторъ предполагаетъ изложить «другіе способы грабежа подданныхъ», посредствомъ которыхъ Юстиніанъ «съумълъ понемногу ограбить имущества у всёхъ». Подъ этимъ заглавіемъ намъ предлагаются извъстія объ администраціи при Юстиніанъ. Окончивъ эту рубрику о чиновникахъ (архочтес), авторъ переходить къ бъдствіямъ землевладыльцевь в). Посвятивы этому классу 23-ю главу, оны вы томъ же порядкъ изложенія переходить къ арміи (гл. 24), къ торговымъ классамъ (гл. 25), къ горожанамъ (гл. 26), къ низшимъ классамъ 4) общества, оставляя подъ конецъ духовенство. Но вмѣсто того, чтобы говорить о духовенствъ, авторъ нъсколько изменяеть порядокъ

<sup>1)</sup> Cp. An. 728.

<sup>2)</sup> An. 112.

<sup>3)</sup> An. 128<sub>15</sub>.

<sup>4)</sup> An 145<sub>10</sub>.

изложенія и ставить своей задачей і доказать, что Юстиніань не увепжаль ни Бога и духовенство (с. 27), ни законы (с. 28), быль лжив сс. 29), изміняль своимь приверженцамь Венетамь (р. 159—161) не заботился о благі государства (с. 30 init.). Выполняя эту последнюю программу, наміченную на 149 страниці, авторь сообщаеть подь каждой рубрикой по ніскольку фактовь. Подъ конець онь упоминаєть «τινὸς αὐτοῦ τῶν γελοίων» 2) и о нововведеніяхь Θеодоры и Юстиніана въ придворной жизни и въ этикеть.

Возвращаясь къ отмеченнымъ выше переменамъ въ формулахъ ссылокъ, начиная съ 111 страницы, и сопоставляя съ ними фактъ присутствія новаго порядка изложенія съ 18-й главы, можемъ заключить, что съ главы 18-й начинается приписка къ первоначальному тексту Тайной Исторіи. Начало этой приписки в) означено логической непоследовательностью: все время авторъ говорилъ о Өеодоре, но 18-ю главу онъ начинаетъ словами: «онъ былъ не человѣкъ, а демонъ и т. д. Припомнимъ, что всё мёста, содержащія извёстіе о 32-мъ годъ парствованія Юстиніана, разсмотрънныя выше, встръчаются только съ стр. 110-й, такъ что дата Тайной Исторіи—32-й годъ правленія Юстиніана — относится только къ припискѣ. Однако, этоть выводь не иметь особаго значенія: Тайная Исторія во всемь своемъ составћ является произведеніемъ одного лица. Это можно доказать безъ особаго труда путемъ наблюденія за языкомъ, стилемъ и прочими признаками тожества личности. Мы не входимъ въ разборъ этого въ настоящемъ случат, такъ какъ сомитнія въ принадлежности всего текста одному и тому же автору представляются недостаточно обоснованными. Притомъ, какъ первоначальный тексть, такъ и приписка были написаны почти въ одно время. Дайствительно, если последнія 13 главъ относятся къ 550-551 гг., то и первыя семнадцать содержать извъстіе о смерти Өеодоры въ 548 году 4), говорять о событіяхъ послів ея кончины и примыкають къ содержанію семи книгъ Исторіи Войнъ, вышедшихъ въ окончательномъ видѣ около 550 года. Впрочемъ, для характеристики небрежной редакціи Тайной Исторіи—судя по этому, и отъ извістій этого памятника пельзя ожидать особой точности-отсутствіе общаго плана представляется инте-

<sup>1)</sup> An. 149<sub>15</sub>.

<sup>2)</sup> An. 164.

<sup>8)</sup> An. 103.

<sup>4)</sup> An. 1035. Cf. 9620.

первую половину своего плана. Ему оставалось теперь изложить, «какимъ путемъ они разстроили государство Римлянъ», вступивъ на престоль по смерти Юстина 1). Авторъ снова возвращается къ Юстиніану и трактуеть о немъ въ главахъ 11-14 нашего счета. Снова онъ возвращается къ Осодоръ и говорить о ся здодъйствахъ въ 15— 17 імавахъ, обрывая свое изложеніе на разсказт объ Іоаннт Каппадокъ, на чемъ заканчиваются и объ книги Persica. Первый планъ быль выполнень. Дальнъйшее изложение Тайной Истории имъетъ слъдующій порядокъ. Мы увидимъ изъ последующаго, что основными чертами представленія, которое сложилось у автора объ Юстиніань, являются жестокость и корыстолюбіе. Сообразно тому, авторъ посвящаеть 18-ю главу изображенію жестокости (άπανθρωπία) Юстиніана, т. е. описанію несчастій, обрушившихся на самыя личности его подавныхъ и всёхъ людей вообще, благодаря его внёшней и внутренней политикъ, а также благодаря физическимъ бъдствіямъ. которыя общественнымъ подозрѣніемъ связывались съ политикой правительства. Въ следующей 19-й главе нашего счета авторъ переходить къ изображенію корыстолюбія Юстиніана, т. е. къ имущественнымъ бъдствіямъ народа подъ его управленіемъ<sup>9</sup>). Чтобы справиться съ общирнымъ и разнороднымъ матерьяломъ, авторъ счелъ удобнымъ порядокъ изложенія по общественнымъ классамъ, которые одинъ за другимъ представляются пострадавшими отъ мѣропріятій правительства. Онъ начинаеть съ сенаторскаго сословія, богатство котораго, по мнънію автора, перешло въ руки варваровъ (гл. 19). Далье авторъ предполагаетъ изложить «другіе способы грабежа подданныхъ», посредствомъ которыхъ Юстиніанъ «съумѣлъ понемногу ограбить имущества у всёхъ». Подъ этимъ заглавіемъ намъ предлагаются извъстія объ администраціи при Юстиніанъ. Окончивъ эту рубрику о чиновникахъ (аруочтес), авторъ переходитъ къ бъдствіямъ землевладыцевь в). Посвятивь этому классу 23-ю главу, онь вы томъ же порядкъ изложенія переходить къ армін (гл. 24), къ торговымъ классамъ (гл. 25), къ горожанамъ (гл. 26), къ низшимъ классамъ 4) общества, оставляя подъ конецъ духовенство. Но вмѣсто того, чтобы говорить о духовенстве, авторъ несколько изменяеть порядокъ

<sup>1)</sup> Cp. An. 72<sub>8</sub>.

<sup>2)</sup> An. 112.

<sup>3)</sup> An. 128<sub>15</sub>.

<sup>4)</sup> An 145<sub>10</sub>.

шэложенія и ставить своей задачей і) доказать, что Юстиніанъ не увать жаль ни Бога и духовенство (с. 27), ни законы (с. 28), быль лжив (с. 29), изміняль своимь приверженцамь Венетамь (р. 159—161. не заботился о благі государства (с. 30 init.). Выполняя эту последнюю программу, наміченную на 149 страниці, авторь сообщаеть подъ каждой рубрикой по ніскольку фактовь. Подъ конець онъ упоминаєть «τινός αὐτοῦ τῶν γελοίων» 2) и о нововведеніяхь Θеодоры и Юстиніана въ придворной жизни и въ этикеть.

Возвращаясь къ отмеченнымъ выше переменамъ въ формулахъ ссылокъ, начиная съ 111 страницы, и сопоставляя съ ними фактъ присутствія новаго порядка изложенія съ 18-й главы, можемъ заключить, что съ главы 18-й начинается приписка къ первоначальному тексту Тайной Исторіи. Начало этой приписки в) означено логической непоследовательностью: все время авторъ говорилъ о Өеодоръ, но 18-ю главу онъ начинаетъ словами: «онъ былъ не человъкъ, а демонъ» и т. д. Припомнимъ, что всѣ мѣста, содержащія извѣстіе о 32-мъ годъ царствованія Юстиніана, разсмотрънныя выше, встръчаются только съ стр. 110-й, такъ что дата Тайной Исторіи—32-й годъ правленія Юстиніана — относится только къ припискѣ. Однако, этоть выводь не имъеть особаго значенія: Тайная Исторія во всемь своемъ составъ является произведениемъ одного лица. Это можно доказать безъ особаго труда путемъ наблюденія за языкомъ, стилемъ и прочими признаками тожества личности. Мы не входимъ въ разборъ этого въ настоящемъ случав, такъ какъ сомивнія въ принаддежности всего текста одному и тому же автору представляются недостаточно обоснованными. Притомъ, какъ первоначальный текстъ, такъ и приписка были написаны почти въ одно время. Дъйствительно, если последнія 13 главъ относятся къ 550-551 гг., то и первыя семнадцать содержать известие о смерти Оеодоры въ 548 году 4), говорять о событіяхъ послів ея кончины и примыкають къ содержанію семи книгъ Исторіи Войнъ, вышедшихъ въ окончательномъ видъ около 550 года. Впрочемъ, для характеристики небрежной редакціи Тайной Исторіи—судя по этому, и отъ изв'єстій этого намятника нельзя ожидать особой точности-отсутствіе общаго плана представляется инте-

<sup>1)</sup> An. 149<sub>15</sub>.

<sup>2)</sup> An. 164.

<sup>3)</sup> An. 105.

<sup>4)</sup> An. 1035. Cf. 9620.

его безспорныхъ сочиненіяхъ, то и сомнѣнія въ подлинности Тайной Исторіи не возникло бы: оно явилось по той причинъ, что нельзяпо мнінію Эйхеля и другихъ-признать Прокопія авторомъ Тайной Исторіи вслідствіе разницы во взглядахъ на эпоху Юстиніана. На это следуеть возразить, что действительно, вполне убедиться въ тожествъ взглядовъ можно только тогда, когда будуть изучены извъстія Тайной Исторіи въ отдільности; и постольку окончательное рівшеніе вопроса о подлинности зависить оть изученія степени достовърности извъстій Тайной Исторіи въ сравненіи съ безспорными сочиненіями Прокопія; но до того изученіе тожества будеть ограничено теми взглядами Тайной Исторіи, которые более характеризують ен автора, чемъ передаваемые имъ факты. При этомъ, конечно, мы не имбемъ права ожидать полнаго тожества. Нельзя требовать, по данной группъ отношеній, вполнъ тожественныхъ извъстій отъ Тайной Исторів и безспорных в сочиненій Прокопія. Тайная Исторія написана пристрастно, «Войны» сдержанно, «Постройки» изложены льстиво. Следовательно, считаясь съ каждымъ изъ известій Тайной Исторіи. мы должны выдълить общій имъ всёмъ элементь пристрастности и тогда уже искать тожества съ соответственными известіями «Войнъ». Лалье, содержание Тайной Истории и «Войнъ» различное. Содержаніемъ первой являются, главнымъ образомъ, факты внутренней политики и управленія, а «Войны» являются исторіей вибшней политики Юстиніана. Факты, составляющіе главное содержаніе одного сочиненія, попадаются въ другомъ лишь случайно. Распредъляя факты по категоріямъ на основаніи ихъ внутренней близости, мы получаемъ, на значительное число фактовъ въ одномъ сочиненим, сравнительно мало фактовъ той же категорін въ другомъ; иныя категорін вовсе могутъ не имъть себъ соотвътствія. Этимъ, однако, не слъдуеть затрудняться. Если бы всѣ категоріи были въ обоихъ сочиненіяхъ достаточно представлены и соотвётственныя графы были заполнены, то мы не имъли бы еще права приступить непосредственно къ сравненію этихъ частныхъ категорій, не установивъ предварительно связи между ближайшими частными категоріями и не приведя ихъ къ бол'ве общимъ. Следуетъ основываться лишь на тожестве общихъ принциповъ, а тожественныя частности только могутъ ввести въ заблужденіе въ иныхъ случаяхъ. Это приводить насъ ко второму возраженію противъ аргумента о тожествъ личности, въ сущности къ тому же, съ которымъ мы встретились въ аргументе о ссылкахъ. Спрашивается, насколько мы можемъ допустить, что предполагаемый подражатель съумѣль поддѣлаться подъ образъ мыслей и выраженій Прокопія? Другими словами, имфемъ ли мы дело съ аргументомъ большей или меньшей въроятности или съ доказательствомъ несомитиной достоверности? На это можно ответить, обративъ внимание, на какихъ основаніяхъ мы интересуемся вопросомъ о подлинности и ставимъ его во главу изученія Тайной Исторіи. Если подражатель, усвоивъ ивсколько вибшнихъ пріемовъ Прокопія, съумбль бы выдать свое произведеніе за сочиненіе Прокопія, то это им'єло бы для насъ значеніе на столько, на сколько мы имфли бы дфло съ произведеніемъ, помимо нѣсколькихъ внѣшнихъ признаковъ, не отвѣчающимъ, по своему содержанію, той степени достов'єрности, которую критика установила для Прокопія: произведеніе страдало бы такимъ внутреннимъ противорѣчіемъ, которое лишало бы его всякой исторической цѣнности до тёхъ поръ, пока не будетъ установлено, изъ какихъ круговъ и отъ какого времени оно исходить. Припомнивъ это общее правило, можемъ отвътить на предложенное возражение: если удастся доказать, что существенные взгляды и кругозоръ автора Тайной Исторіи и Прокопія тожественны, то вопрось о подлинности потеряеть въ нашихъ глазахъ прежнюю остроту. Если бы себъ представили такой exemplar fictum, гдв фальзарій и хотвль бы, и могь бы говорить совершенно то самое, что и авторъ, подъ котораго онъ подделался, то не было бы большой нужды интересоваться вопросомъ о подлинности сочиненія.

Къ изученію тожества личности можно подойти различнымъ путемъ. Слѣдуетъ изучать языкъ, стиль, основные взгляды политическіе, философскіе и другія черты міросозерцанія автора. Новые изслѣдователи внесли каждый свою долю въ разработку этого аргумента. Тейфель коснулся всѣхъ пунктовъ, но большею частью ихъ только намѣтилъ. По его слѣдамъ пошли Экардтъ и Данъ. Экардтъ развилъ доказательство о стилѣ, но остановился передъ изслѣдованіемъ тожества языка. Эта чисто филологическая работа, по его мнѣнію, только тогда сдѣлается плодотворной, когда сама филологія поставить на очередь вопросъ о позднѣйшемъ греческомъ языкѣ и тѣмъ дастъ возможность опереться на ея выводы неспеціалисту. Тогда только станетъ возможнымъ серьезное изученіе языка Прокопія 1). Весь аргументъ о внутреннемъ тожествѣ личности впервые былъ поставленъ,

<sup>1)</sup> Eckardt, p. 20-26.

оценень въ своей целости и разработанъ въ частностяхъ Даномъ. Мы не имбемъ смблаго желанія умалять достоинства его большого и извъстнаго труда. Хотя, можетъ быть, онъ и не открылъ въ нашемъ вопросъ безусловно новыхъ горизонтовъ, и въ этомъ отношеніи даже уступаетъ небольшому изслідованію Тейфеля, но собравъ богатый матеріаль и разработавь его съ большимъ, по нашему миънію, талантомъ, Данъ нанесъ решительный ударъ противникамъ подлинности, и съ этой стороны его трудъ составилъ эпоху въ исторіи нашего вопроса. Въ трудъ Дана аргументь о внутреннемъ тожествъ распадается на два самостоятельныя доказательства: о тожествъ языка и стиля и, во-вторыхъ, о тожествъ міровоззрънія. Что касается перваго доказательства, то большой матеріаль, добытый сравнительнымъ изученіемъ Тайной Исторіи, «Войнъ» и «Построекъ», частью расположенъ въ видъ словаря (не исчерпавшаго, впрочемъ, всего матеріала), частью разработань болье систематически путемь группировки синонимическихъ выраженій и словъ, а также путемъ наблюденія надъ характерными для Прокопія оборотами рѣчи.

Въ этомъ случат Данъ имълъ предшественникомъ Экардта. Въ виду возраженій со стороны противниковъ подлинности, что особенности языка Прокопія могли быть усвоены подражателемъ, Данъ кладеть въ основу разработки аргумента о языкъ два условія: количественный объемъ сравненія, т. е. возможно большее число сопоставленій, подавляющее всякое сомнічніе, и во-вторыхъ, изученіе тіхъ словъ и оборотовъ рѣчи, которые свойственны Прокопію въ особомъ и постоянномъ значеніи, хотя бы сами по себѣ они были употребительными. Что касается перваго условія, то никакая масса не можеть устранить сомненія въ подлинности въ виду того, что выводы о свойствахъ языка, основанныя только на сходствъ отдъльныхъ случаевъ употребленія словъ и оборотовъ річи, имітють неизвітстную степень достовърности. Генетическій методъ можеть принести лучшіе результаты, отправляясь отъ изученія индивидуальности автора или отъ исторіи даннаго оборота въ языкъ. Приведенныхъ выше сомнъній Экардта Данъ не устранилъ. Что касается до второго условія—своеобразности и постоянства въ выборѣ выраженій, которыми Прокопій долженъ отличаться отъ другихъ писателей, то Данъ и этого не доказаль. Всякій писатель, думающій своею мыслью и выражающійся своими словами, до извъстной степени монотоненъ. Не видно, почему Прокопій болье однообразень, чыть, положимь, Оукидидь, особенно

если принять во вниманіе, къ какой эпохів въ исторіи языка относится Прокопій. Данъ самъ соглашается, что «die Monotonie ist nur im Princip». Сами по себів взятыя начала массы и своеобразности ограничивають другъ друга: Данъ существенно ослабиль необходимость количественнаго условія массы, вводя качественное условіе своеобразности. Сознавая относительную бездоказательность начала массы, которое въ состояніи только придавать большую віроятность, въ виду большого объема сочиненій Прокопія, возможности односторонняго подсчета однихъ сходныхъ случаевъ и т. д., Данъ не долженъ быль остановиться на этомъ условін; ему слідовало установить, что его цифры настолько иміють значеніе, насколько облекають характерныя для Прокопія привычки мышленія и выраженія. Если это вірно, то аргументь о языкі не имість самостоятельнаго значенія и долженъ войти, какъ часть, въ составъ аргумента о внутреннемъ тожествіх личности.

Припомнимъ, предварительно, что мибніе о полномъ противорбчін Тайной Исторіи «Войнамъ» во взглядѣ на эпоху Юстиніана въ значительной степени основано на предразсудкѣ 1). Если Проконій удивляется энергіи Юстиніана при случат Вандальской и Готской экспедицін, то этимъ ограничиваются скудныя похвалы Прокопія. Тайная Исторія не касается военныхъ успѣховъ Вандальской экспедицін, по осуждаеть ея последствія для благосостоянія страны; объ этомъ не молчать и Vandalica. Вторая книга «Персидскихъ Войнъ», вторая и третья «Готскихъ», равно какъ и четвертая поіхіду, могуть быть названы сдержаннымъ обвинительнымъ актомъ противъ политики Юстиніана. Обыкновенно Проконій говорить намекомъ, но иногда осуждаеть открыто. Въ сравнени съ предыдущимъ царствованиемъ Анастасія, время Юстина и Юстиніана кажется Прокопію тяжелымъ временемъ. Мы увидимъ это ниже при разборіз обвиненій Тайной Исторін. Нигат въ Исторін Войнъ Прокопій не говорить сочувственно о самой личности императора. Правда, Прокопій удивляется его энергіи во вижшней политикъ, его хитрости съ персидскимъ лазутчикомъ, его богословскимъ занятіямъ<sup>2</sup>). Ниже мы будемъ им'єть случай убъдиться, что эти единственныя похвалы Войнъ были сверхъ того и двусмысленными. Что касается сочиненія «О постройкахт»,

<sup>1)</sup> Cp. Dahn, 286-319. 117. 131-132.

<sup>2)</sup> Goth. I, 30. Cf. Pers. II, 158. Vand. I, 353<sub>6</sub>. Cf. An. 57<sub>12</sub> 87<sub>15</sub>. Aed. 315<sub>6</sub>. Pers. I, 108—109. Goth. IV, 409<sub>20</sub> 429<sub>4</sub>. Cf. Aed. 195. Agath. V extr.

то можно читать у Дана, насколько основной тонъ этого оффиціальнаго описанія отзывается фальшью 1). Обстоятельства личной жизни Прокопія за время 550—559 г. намъ не извъстны; за то вполнъ понятны требованія, предъявляемыя къ такимъ сочиненіямъ, какъ «Постройки». Этотъ трудъ былъ вызванъ предложениемъ правительства. Его автору быль открыть оффицальный матеріаль и лаже быль указанъ планъ сочиненія 2). На ряду съ самостоятельной литературой дошли произведенія отъ этого же времени, какъ въ прозъ. такъ и въ стихахъ (Присціана, Павла Силентіарія и Кориппа). Іоаннъ Лидъ разсказываеть о своихъ опытахъ и о полученномъ имъ приглашеніи описать первую персидскую войну 3). Спрашивается, чёмъ же затрудняться, если правительство обратилось къ перу извъстнаго писателя, какимъ былъ Прокопій, и тоть выполниль порученіе въ соотвётственной работь 4)? Къ такого рода источникамъ нужно прилагать особую міру. При разборіз отдільных в извістій Тайной Исторіи намъ встретится случай сравнить ихъ съ данными «Войнъ» и «Построекъ». привлекаемыхъ въ числъ другихъ источниковъ.

Развитіе тезиса о внутреннемъ тожествѣ личности Прокопія и автора Тайной Исторіи связано какъ исторически, такъ и логически съ изученіемъ характерныхъ особенностей Прокопія, какъ писателя; но рышающее значене этого аргумента въ вопрось о принадлежности Тайной Исторіи Прокопію было сознано сравнительно недавно, именно въ трудахъ Тейфеля и Дана. Еще Алеманнъ опредъляль-и довольно мѣтко—убъжденія Прокопія словомъ «politicus». Онъ примѣняль это слово для обозначенія религіознаго индифферентизма Прокопія. Его противники увидели въ Прокопіт язычника, и первая полемика имела своимъ предметомъ вопросъ о язычествъ Прокопія. Ставя вопросъ шире, Тейфель не остановился на анализъ религіознаго скептицизма Прокопія и раскрыль весь кругозоръ морально-философскихъ убъжденій писателя. По следамъ Тейфеля Дань разработаль глубоко и подробно фатализмъ и скептицизмъ, суевъріе Прокопія, его этическіе взгляды, и обратился къ изученію самыхъ замѣтныхъ основъ политическихъ возэрвній Прокопія—къ его аристократизму, консерватизму и чувству римскаго патріота. Тожество основныхъ политическихъ

<sup>1)</sup> Dahn, 352 m g.

<sup>2)</sup> Aed. I, c. 3.

<sup>3)</sup> Lyd. de mag. III, c. 28, p. 198 Hase.

<sup>4)</sup> Dahn, 356. Teuffel, 264.

взглядовъ автора Тайной Исторів со взглядами Прокопія было Тейфелемъ только намечено, и Данъ сделалъ несколько более. После Тейффеля и Лана перестали появляться полозрвнія, что Прокопій еретикъ или изъ партіи Прасиновъ. Уже Гундлахъ 1) высказываль мибніе, что авторъ Тайной Исторіи заимствоваль свои обвиненія изъ дагеря Прасиновъ или Евтихіанъ, а причины его раздраженія были нныя. Къ сожальнію, Данъ не поставиль своею задачей изученіе эпохи. Онъ имъеть дъло съ Прокопіемъ въ себъ. Поэтому его знаніе Прокопія нісколько отвлеченное, и точка зрібнія скорібе психолога, чёмъ историка. За то при встрече съ фактами его психологическія объясненія оказываются несостоятельными. Такъ случилось съ его гипотезой о происхождении Тайной Исторіи, отпадающей вмісті съ признаніемъ того факта, что Тайная Исторія была написана за 8-9 леть до описанія «Построекъ»<sup>2</sup>). Дань не преувеличиль бы одіозный характерь «Построекъ» Прокопія, если бы сопоставиль это сочиненіе съ рядомъ другихъ подобныхъ оффиціальныхъ описаній. Въ общемъ онъ береть Прокопія, какъ тотъ высказывается самъ, теоретически сознавая неправильность такого пріема. Разбирая взгляды Прокопія, Данъ мало пользуется фактическимъ содержаніемъ его сочиненій, оцінка котораго можеть явиться только результатомъ изученія эпохи; а сопоставляеть, вмісто того, афоризмы и отдільныя фразы. Если Данъ указываеть на консерватизмъ Прокопія, то въ это время всё были консерваторами, и Юстиніанъ, вводя административныя реформы, рекомендоваль ихъ, какъ возстановление забытой древности. Какого рода быль консерватизмъ Прокопія и чемъ объясняется его отношеніе къ Юстиніану, какъ къ новатору, остается не вполнъ яснымъ 3). Если Данъ указываетъ на аристократизмъ, то въ VI въкъ всъ были далеки отъ идеаловъ равенства, и демократическіе элементы общества скрывались въ церкви и монашествъ. Если онь указываеть на патріотизмъ Прокопія, то недостаточно разъясияется, каковъ быль характеръ этого патріотизма: имперскій или національный, отвлеченная ли идея или чувство близости къ окружающему обществу, несчастія котораго Прокопій виділь и слышаль.

Для того, чтобы опредёлить политическую тенденцію Тайной Исторіи и, затёмъ, убёдиться, что она согласна съ основами полити-

<sup>1)</sup> Quaestiones Procopianae, p. 26.

<sup>2)</sup> Dahn, 365-366.

<sup>3)</sup> Dahn, 135.

ческаго міросозерцанія Прокопія, следуеть собрать все изв'єстія Тайной Исторіи, могущія выяснить ея тенденцію безъ предварительной провърки данными другихъ источниковъ; далье, следуетъ свести ихъ путемъ синтеза къ несколькимъ основнымъ политическимъ и соціальнымъ возэръніямъ, по которымъ и авторъ Тайной Исторіи, и Прокопій въ его безспорныхъ сочиненіяхъ высказались наибол'йе определеню; и затемъ намъ останется убедиться въ тожестве основныхъ. выдъленныхъ нами, понятій у обоихъ авторовъ. Этимъ мы исчерпаемъ самую существенную для нашей настоящей цёли и, виёстё съ тьмъ, наименье разработанную часть сложнаго аргумента о тожествъ личности. Откроется возможность дать опредъленный и рышительный отвъть на вопросъ о принадлежности Тайной Исторіи Прокопію. Дальнъйшее изследованіе Тайной Исторіи утвердить въ насъ это убъжденіе, будучи ведено аналитическимъ методомъ критики отдъльныхъ извъстій Тайной Исторіи со стороны ихъ исторической цен-HOCTH.

Въ видѣ предварительнаго замѣчанія, упомянемъ о тѣхъ мѣстахъ Тайной Исторіи, гдѣ авторъ попутно отмѣчаетъ свое личное отношеніе къ излагаемымъ событіямъ. Въ разсказѣ о преслѣдованіяхъ еретиковъ въ Палестинѣ онъ называетъ Кесарею Палестинскую своимъ роднымъ городомъ¹). Указывая на многочисленность населенія Ливіи до раззорительныхъ войнъ времени Юстиніана, авторъ ссылается на свои личныя наблюденія²). Изображая раззореніе и униженіе сенаторскаго сословія и сената, какъ учрежденія, подъ властью Юстиніана и Өеодоры, авторъ прибавляетъ: «поэтому они казались какъ мнѣ, такъ и большинству изъ насъ не людьми, но какими-то демонами-губителями»³). Нельзя заключать на основанія этого мѣста, что Прокопій принадлежаль къ сословію сенаторовъ. Оно должно быть сопоставлено съ рядомъ текстовъ, гдѣ авторъ Тайной Исторіи говорить отъ лица общества или его высшихъ классовъ, участвующихъ въ политической жизни (λόγιμοι τῶν ዮρωμαίων) ²).

Выдыля основныя политическія идеи Тайной Исторіи, мы встрычаемся, прежде всего, съ представленіемъ, отличающимъ автора отъ

<sup>1)</sup> An. 75<sub>5</sub>.

<sup>2)</sup> An. 106,,.

<sup>3)</sup> An. 79<sub>12</sub>.

<sup>4)</sup> An. 26<sub>13</sub> 98<sub>4</sub> 103<sub>5</sub> 114<sub>18</sub> 121<sub>21</sub>. Cf. Pers. I, 89<sub>16</sub>. An. 36<sub>16</sub> 31<sub>7</sub> 35<sub>9</sub> 98<sub>7</sub> 99<sub>16</sub> 100<sub>10</sub> 121<sub>23</sub> 122<sub>6</sub>.

христіанскихъ писателей, различающихъ христіанъ и нехристіанъ. неверныхъ. Авторъ Тайной Исторіи делить все человечество, какъ античные писатели, на два міра: на Римлянъ и варваровъ. Онъ собирается, въ предисловін, изобразить несчастія, случившіяся при Юстиніанть съ «Римскимъ родомъ» 1), но при другомъ случать замітчаеть, что дъйствие его губительной политики отражалось даже на врагахъварварахъ 2). Римляне представляются автору окруженными со всъхъ сторонъ враждебнымъ міромъ варварскихъ племенъ и государствъ 8). Авторъ Тайной Исторіи строго отличаеть Римлянъ оть всёхъ другихъ народовъ. Онъ не включаетъ въ ихъ число даже римскихъ федератовъ, лучшую часть императорской арміи 4). Упоминая о грабежахъ этихъ федератовъ, авторъ называеть ихъ точно также варварами, какъ если бы онъ говориль о Персахъ в). Не удивительно, поэтому, что авторъ отличаеть отъ Римлянъ союзныхъ съ имперіею Лазовъ и даже римскихъ подданныхъ Армянъ 6): но нельзя не замѣтить, что авторъ не называетъ Римлянами римское населеніе, жившее въ старой провинціи Африк' и даже въ Италіи. Онъ называетъ нхъ  $\Lambda$ івоєς и Ітахоі $^7$ ), не смотря на то, что они имѣли больше правъ на имя Римлянь, чёмъ провинціалы Оракін и Малой Азін, которыхъ авторъ называетъ Оракійскими и восточными Римлянами 8). Очевидно, авторъ употребляетъ слово Ромайо не въ этнографическомъ смыслъ. Онъ далекъ былъ отъ того, чтобы присвоивать почетное въ его глазахъ имя Римлянъ западному, менбе тогда культурному обществу предпочтительно передъ греческимъ восточнымъ. Считая себя Римляниномъ и будучи римскимъ натріотомъ, авторъ нишеть по гречески, **называеть латинскій языкь** Λατίνων φωνή $^9$ ), а не πάτρια φωνή, κακъ современные сму, тоже по языку греческіе памятники законодательства, называеть Константинополь туземнымъ старымъ именемъ Византіи. Онъ презрительно отзывается о квесторі: Юнилі, Ливійці по происхожденію, знавшемъ латпискій языкъ, но возбуждавшемъ

<sup>1)</sup> An. 101.

<sup>2)</sup> An. 109<sub>16</sub> 110<sub>6</sub> 86<sub>17</sub>

<sup>3)</sup> An. 54<sub>2</sub> 72<sub>9</sub>—73<sub>4</sub> и др.

<sup>4)</sup> An. 1074. Cf. Vand. 35820.

<sup>5)</sup> An. 12211.

<sup>6)</sup> An. 10910 2315.

<sup>7)</sup> An. 87<sub>6</sub> 106<sub>20</sub>; 39<sub>5</sub> 41<sub>13</sub>.

<sup>8)</sup> An. 108<sub>18</sub> 122<sub>19</sub> 108<sub>21</sub> τους έφους Ρωμαίους.

<sup>9)</sup> An. 44<sub>22</sub>. Cf. 117<sub>21</sub>.

смѣхъ, пытаясь говорить по гречески 1); онъ иронизируеть надъ исключениемъ изъ списковъ всѣхъ солдатъ, происходившихъ изъ собственной Греціи, «какъ будто изъ той страны совсѣмъ не можетъ быть хорошаго солдата» 2). Слѣдовательно, не языкомъ и происхождениемъ опредѣляется принадлежность къ римскому обществу, по представленію автора Тайной Исторіи.

Одинаково ошибочно было бы полагать, что понятіе Рошатог идентично для автора съ понятіемъ о подданныхъ императора. Такое понятіе у него, конечно, существуеть. Авторъ неоднократно употребляеть выраженія хатіхооі и іліхооі тамъ, гді річь идеть объ отношеніяхъ между подданными и императоромъ; въ случаяхъ, гдъ подобный оттънокъ отсутствуетъ, населеніе называется Роматог. Для выраженія подчиненности высшимъ властямъ государства авторъ иногда упо-Τρεбляеть τέ же самыя слова κατήχοοι μ υπήχοοι 8) вмѣсто ἀργόμενοι⁴). Въ одномъ случа в это последнее выражение относится къ подданнымъ императора, но и тамъ оно выражаеть особый оттёнокъ мысли автора 5). Сами Римляне имъли подданныхъ 6). Такимъ образомъ, понятіе «Римляне» и «подданные императора» не тожественны для автора Тайной Исторів, хотя относятся къ одному и тому же населенію. Понятіе о Римлянахъ существуеть въ умѣ автора независимо отъ понятія объ император' и его подданныхъ. Говоря о слабостяхъ Юстина Старшаго, авторъ заканчиваетъ словами: «такъ у Римлянъ обстояло дъло съ Юстиномъ» 7), подобно тому какъ по поводу грабительства сановниковъ онъ замѣчаеть: «такъ у Римлянъ обстояло дѣло съ высшеми ВЛАСТЯМИ 8)».

Въ текстъ Тайной Исторіи мы встръчаемся съ самостоятельнымъ и отчетливымъ представленіемъ о Римдянахъ, о римской націи. Предметомъ Тайной Исторіи являются несчастія Римлянъ подъ скипетромъ Юстиніана <sup>9</sup>). Римляне состоятъ въ мирныхъ отношеніяхъ къ Персамъ, Римляне имъютъ союзниковъ <sup>10</sup>). О государственныхъ

<sup>1)</sup> An. 11919.

<sup>2)</sup> An. 134,.

<sup>3)</sup> An. 119, 120, 121, 165, 86, 105, и др.

<sup>4)</sup> An. 120<sub>13</sub>.

<sup>5)</sup> An. 66<sub>12</sub>.

<sup>6)</sup> An. 23<sub>15</sub>.

<sup>7)</sup> An. 45<sub>5</sub>. Cf. 41<sub>12</sub>.

<sup>8)</sup> An. 122<sub>10</sub>.

<sup>9)</sup> An. 58<sub>3</sub> 45<sub>13</sub>. 109<sub>16</sub>. Cf. 10<sub>1</sub>.

<sup>10)</sup> An. 72, 122,6-20.

тыяхь Римлянь, о Рошайом та праушата идеть рычь 1). Встрычается выражение ѝ Российом добития в равноснивное Romana respublica запалныхъ источниковъ<sup>3</sup>). Римляне образують имперію, которая навывается не парствомъ Юстиніана или восточнаго христіанскаго императора, но государствомъ, имперією Римлянъ, т Роцилюм изут 1), Римлянамъ принадлежить территорія съ ея границами 3), войско 6), національное богатство — з Рошийом тіхэйтэр, которое Юстиніань растратиль 7). Римляне и ихъ государство представляются автору Тайной Исторів существующими помимо римскаго автократора, и представителями Римлянъ являются высшіе классы римскаго общества, λόγιμοι άπαντες, начиная съ ή σύγκλητος βουλή. Существованіе понятія o Romana gens въ устахъ писателя VI-го въка, принадлежащаго къ политической оппозиціи правительству Юстиніана, является фактомъ исторической важности. Нельзя отожествлять его съ той литературно-оффиціальной традиціей, въ силу которой среднев ковые греки называли себя ромеями: отсутствіе литературной отділки, уклоненіе отъ оффиціальных в именъ и терминовъ выдаляеть Тайную Исторію на особое м'єсто изъ числа ей современныхъ и поздивіншихъ источниковъ. Нъкоторыя изъ ея извъстій объясняются традиціей, но не литературною, а продолжавшей свое существование въ действительной жизни извъстныхъ круговъ современнаго автору общества, Въ этомъ можно убъдиться лишь по изучении отдъльныхъ извъстий нашего источника въ связи съ эпохою.

Понятіе «Римлянинъ» опредъляется прежде всего принадлежностью къ высшей культуръ. Поэтому авторъ, враждебно настроенный къ дому Юстина Старшаго, видитъ въ ней прежде всего варварскую династію. Чтобы указать на ея низкое, варварское происхожденіе, авторъ разсказываетъ в біографію Юстина, родившагося пллирійскимъ крестьяниномъ. Въ ръзкихъ и язвительныхъ выраженіяхъ говорится о безграмотности этого императора, «чего, но словамъ Тайной Исторіи, прежде у Римлянъ не бывало» в Латоръ не забылъ

<sup>1)</sup> An. 37<sub>18</sub> 38<sub>18</sub> 41<sub>6</sub> 42<sub>28</sub> 93<sub>10</sub> 111<sub>6</sub>.

<sup>2)</sup> An. 47<sub>5</sub> 87<sub>10</sub>. См. ниже.

<sup>3)</sup> Cp. Regesta Gregorii M., ed. Jaffé-Ewald, n. 1353 и др.

<sup>4)</sup> An. 10<sub>6</sub> 42<sub>16</sub> 46<sub>9</sub> 47<sub>16</sub> 53<sub>11</sub> 72<sub>13</sub> 73<sub>19</sub> 88<sub>10</sub> 108<sub>15</sub> 109<sub>5</sub> 111<sub>9</sub> 114<sub>23</sub> 122<sub>12</sub> 128<sub>22</sub> 164<sub>3</sub>.

<sup>5)</sup> An. 22, 24, 25, 34, 58, 73, 102, 110, 163, 22, 1.

<sup>6)</sup> An. 30<sub>10</sub> 37<sub>10</sub> 39<sub>5</sub> 41<sub>13</sub> 108<sub>7</sub> 163<sub>17-21</sub>. 30<sub>6</sub>.

<sup>7)</sup> An. 54<sub>2</sub> 114<sub>18\*21</sub>. 166<sub>3</sub>.

<sup>8)</sup> An. 43 sq.

<sup>9)</sup> An. 44<sub>12</sub>. Cf. 45<sub>1</sub>,

поставить на видъ, что и жена Юстина была рабыней варварскаго происхожденія или образованія 1). Даже о просвіщенномъ Юстиніанів авторъ выражаеть сожальніе, что онь не соблюдаль царскаго достоинства; языкъ, осанка, образъ мыслей Юстиніана были, по мижнію автора, варварскіе, но «не смотря на такіе недостатки Юстиніанъ самъ писалъ свои рътенія 2)». Не только умственное развитіе отличаеть Римлянина отъ варваровъ. Семейные обычаи и свобода личности у Римлянъ стоятъ гораздо выше, чемъ у варваровъ в). Эта мысль, кстати сказать, была любимой въ письмахъ Григорія В. 4). Налъ варварскими модами, широкимъ платьемъ «гуннскаго» образца, авторъ не безъ успъха пронизируетъ ). И личными достоинствами варвары не могуть равняться съ Римлянами. Жена Юстина Старшаго, императрица Евфимія, была далека, по словамъ автора, отъ всякаго порока, но по своему необразованію, неопытности и варварству не могла достичь той добродетели, которая требуеть противиться общественному злу 6). Вообще, варварское происхождение относится къ числу личныхъ недостатковъ 7).

Принадлежность къ высшей культурѣ опредѣляеть Римлянина въ сравненіи съ варваромъ. Еще болѣе яснымъ отличіемъ Римлянина является принадлежность къ Римской имперіи. Авторъ не противополагаетъ государство обществу, что было бы такъ естественно въ этнографически пестрой монархіи Юстиніана. Въ немъ живо античное возэрѣпіе, по которому государство является первой, главной и неизбѣжной формой общественной жизни. Государственные интересы заставляютъ забывать о личныхъ, сознаніе долга передъ государствомъ еще живеть въ современномъ Юстиніану обществѣв). Чувство органической связи между государствомъ и обществомъ выражено весьма ясно въ попятіяхъ автора. Онъ выражается: Рофайом ѝ πολιτεία, Рофайом та πράγματα. Онъ обвиняетъ Юстиніана, Феодору, даже Льва Киликійца въ томъ, что они погубили «Римлянамъ ихъ государство» вы Это государство является священнымъ и для варваровъ. Оно

<sup>1)</sup> An. 456.

<sup>2)</sup> An. 87<sub>22</sub> 88<sub>3</sub>.

<sup>3)</sup> An. 104<sub>2</sub>.

<sup>4)</sup> Greg. M. ep. XII Leontio consulari; XIII 31 Phocae imperatori.

<sup>5)</sup> An. 48.

<sup>6)</sup> An. 66<sub>5</sub>.

<sup>7)</sup> An. 97<sub>21</sub>.

<sup>8)</sup> An. 22<sub>1</sub>. Cf. 42<sub>16</sub>.

<sup>9)</sup> An. 47<sub>5</sub> 58<sub>19</sub> 91<sub>1</sub> 93<sub>10</sub> 87<sub>10</sub>.

самое древнее и славное, въра въ его непоколебимость должна еще сохраняться у варваровь, даже у подзанных хозроя 1). Въ этомъ случать слово πελιτεία, употребленное авторомъ, имтеть значение Римской имперіи, какъ политическаго цілаго, въ противоположность врагамъ-варварамъ (имфетъ смыслъ ή Ρωμαίων άργή). И въ ифсколькихъ другихъ случаяхъ за нимъ наблюдается то же значение 2): авторъ говорить о предълахъ πολιτεία, о военныхъ интересахъ πολιτεία, о пере**мене** тодитей путемъ бытства въ Персію. Наблюдается и обратное словоупотребленіе  $\dot{\alpha}$ ру $\dot{\eta}$  вм'єсто  $\pi$ рільє  $\alpha$ 3). Далье, есть н'єсколько примеровь употребленія слова тэдітеіх въ смысле, близкомъ къ современному понятію объ обществъ. Изложивъ мъропріятія правительства, раззорительныя для различных классовъ общества, авторъ обобщаеть нхъ въодномъ понятін та хата την πολιτείαν 4). Въ другомъ случать сказано, что консулы, какъ устроители публичныхъ зрёлищъ, тратили большія суммы на государство, є iς την πολιτείαν i). Сюда же можно привлечь и третье місто, гді авторь усматриваеть въ раздачі хліба римскимъ нищимъ стедъ древняго установленія, πολιτείας της παλαιάς учос 6). Въ остальныхъ случаяхъ слово тодитей имћетъ опредћленное значение законнаго государственнаго порядка 7) и противополагается насильственному режиму или тиранніи в). Съ попитіемъ πολιτεία οκазываются несовитестимыми: нарушение закона, неуважение къ лицамъ, облеченнымъ законной властью, насильственное вмінательство близкихъ къ императору лицъ, напр. Өеодоры, въ дела управленія и законодательства, неночтительное отношение къ серьезнымъ и важнымъ государственнымъ дѣламъ 9), однимъ словомъ все, что нарушаетъ законный порядокъ, «эй те νόμοι καὶ ὁ τῆς πολιτείας κόσμος 10).

Такимъ образомъ выясняется вторая основная черта политическаго міросозерцанія нашего автора. Онъ является не только натріотомъ, но приверженцемъ законнаго порядка, видѣвнимъ въ правленіи Юстиніана съ Өсодорой нарушеніе римской конституціи. Власть закон-

<sup>1)</sup> An. 245.

<sup>2)</sup> An. 22<sub>2</sub> 135<sub>5</sub> 142<sub>15</sub>. Cf. 74<sub>3</sub>. Goth. IV 541. An. 161<sub>6.9</sub> 163<sub>23</sub> 149<sub>19</sub>.

<sup>3)</sup> An. 746.

<sup>4)</sup> An. 14010.

<sup>5)</sup> An. 144<sub>11</sub>.

<sup>6)</sup> An. 146<sub>24</sub>

<sup>7)</sup> An.  $24_{19}$   $47_{5\cdot 19}$   $52_{18}$   $58_{19}$   $70_{20}$   $71_{12}$   $87_{11}$   $90_{9}$   $93_{9}$   $102_{6}$   $103_{20}$   $105^{9}$   $117_{12}$   $118_{7}$   $160_{23}$ .

<sup>8)</sup> An. 51,. Cf. 71,.

<sup>9)</sup> An. 90<sub>9</sub> cf. 44<sub>8</sub>.

<sup>10)</sup> An. 47<sub>19</sub>.

ную онь строго отличаеть оть незаконной или превысивней прежніе, установленные закономъ и обычаями, предёлы. Для обозначенія власти, существующей по закону, помимо закона и противъ закона, авторъ имбеть три соответственныя группы терминовь: βασιλεύειν, άργειν, άργήν, τιμήν, βασιλείαν έγειν; ΒΟ-ΒΤΟΡΜΙΧЪ: διοιχεῖσθαι, πρυτανεύειν, χρατείν и, въ-третьихъ, βιάζεσθαι и τυραννείν. Напримъръ, Юстиніанъ при жизни Юстина фактически управляль имперіей (біфхеїто) 1), затымь противузаконно и насильственно захватиль императорскую власть при жизни Юстина 2), но будучи формально узаконенъ сенатомъ. Юстиніанъ сталъ уже признаннымъ императоромъ в) (την βασιλείαν έσχεν, παρέλαβεν). Употребление въ данномъ мъсть этихъ последнихъ формулъ, равно какъ и то обстоятельство, что власть Юстиніана была вполнъ безспорна по смерти Юстина Старшаго — что не могло быть безъизвъстно автору Тайной Исторія — указывають, что если авторь примъняеть, притомъ неоднократно 1), къ Юстиніану и Өеодоръ наименованіе тиранновъ, и высказывается объ ихъ власти, какъ о тиранніи, то употребляеть эти слова, подъ вліяніемъ пристрастія, не въ точномъ значеніи власти незаконной. Онъ, повидимому, желаль заклеймить этимъ именемъ насильственный характеръ ихъ правленія 5), нарушеніе Юстиніаномъ и Оеодорой обычаевъ, законовъ и гарантированныхъ установленнымъ порядкомъ личныхъ и имущественныхъ правъ ихъ подданныхъ.

Признаками нормальнаго государственнаго порядка, отвѣчающаго политическимъ убѣжденіямъ автора Тайной Исторіи, является, во-первыхъ, соблюденіе законовъ, далѣс, уваженіе къ властямъ, неприкосновенность ихъ и свобода рѣшенія; въ-третьихъ, правильное теченіе дѣлъ. Законы и хранители ихъ, магистраты (ἀρχαί), выражаютъ въ себѣ идею государства  $^6$ ), отъ нихъ исходитъ наказаніе за преступленіе противъ государственнаго порядка  $^7$ ). Сознаніс обязательности закона весьма живо у автора, будучи связано съ моральнымъ началомъ вѣрности и ностоянства, πίστις и τὸ βέβαιον τῆς γνώμης  $^8$ ). На сколько

<sup>1)</sup> An. 45<sub>12</sub>.

<sup>2)</sup> An. 66<sub>22</sub>.

<sup>3) 672.8.</sup> 

<sup>4)</sup> An. 90<sub>16\*22</sub> 92<sub>19</sub> 93<sub>11</sub> 125<sub>4</sub> 138<sub>12</sub> 159<sub>25</sub>. Procem.

<sup>5)</sup> Cp. An. 71, съ 70<sub>19</sub>. 51, 110<sub>2</sub>. 11—12.

<sup>6)</sup> An. 47<sub>19</sub> 102<sub>6</sub>.

<sup>7)</sup> An. 52<sub>21</sub>.

<sup>8)</sup> Лп. 862 и др.

юридически точно авторъ употребляеть слово убисс, и не смѣшиваеть ли онь lex съ edictum, это можно будеть видеть по изучении отабльныхъ извъстій Тайной Исторіи въ сравненіи съ памятниками законодательства. Можно замътить, что убщос и убщих употребляется имъ въ значени близкомъ, но не тожественномъ съ моральными требованіями справедливости 1). Нарушеніе правиль законнаго судопроизводства вызываеть осуждение автора, стоящаго на точки эринія юриста<sup>2</sup>). Хранители закона, магистраты (άργαί) должны иметь свободное дѣлопроизводство (γνώμη αὐτονόμφ τὰς ψήφους διδόναι), собираясь въ сенать или въ своихъ присутствіяхъ 3). Они должны пользоваться, при исполнении своихъ обязанностей, почетомъ и самостоятельностью 4). Вмышательство Юстиніана и Осодоры называется въ Тайной Исторіи безразсуднымъ сапоуправствомъ (αύτοδιαζόμενος,  $\alpha\dot{\nu}$ тоуу $\omega\mu$ оус $\bar{\nu}\sigma\alpha$ ) 5), новыя требованія этикета рабол'єнствомъ, сои $\lambda$ сπρέπεια 6). Казнь Осодорою сановника признается тѣмъ болѣе возмутительною, что тоть еще быль облечень своею властью 7). Такое отношеніе оппозиціоннаго писателя къ д'віствіямъ самодержавнаго правительства тымь менье для насъ должно быть удивительно, что онъ, повидимому, не признаеть власть автократора принципіально отличной отъ власти магистратовъ. По его выраженіямъ нельзя думать, что онъ признаваль власть перваго для себя священной, а власть сановниковъ производной. Правда, въ отношени къ императору населеніе является подданными (хатихосі,  $i\pi$ ихосі)  $^8$ ), а въ отношенін къ правителямъ подчиненными, подвідомыми (арубиємої) 9), но такое различіе не выдержано строго въ тексть Тайной Исторіп: иногда **вивсто κατήκοοι читаемъ άργόμενοι 10) и вивсто άργόμενοι встрвчасмъ** υπήχοοι 11). Авторъ означаетъ власть императора и магистратовъ одними и тыми же словами, говорить одинаково του αυτοκράτορος τιμής

I) An. 51<sub>15</sub> 88<sub>14</sub> 158<sub>3</sub> 165<sub>13</sub>.

<sup>2)</sup> An. 76<sub>10</sub>—14.

<sup>3)</sup> An. 165<sub>12</sub>—<sub>22</sub> 88<sub>10·18</sub> 89<sub>5</sub> 51<sub>12</sub>.

<sup>4)</sup> An. 160<sub>23</sub>.

<sup>5)</sup> An. 88<sub>11</sub> 103<sub>20</sub>.

<sup>6)</sup> An. 165<sub>18'21</sub> 92<sub>22</sub>—93<sub>10</sub>.

<sup>7)</sup> An. 100<sub>20</sub>.

<sup>8)</sup> An. 86<sub>18</sub> 83<sub>14</sub> 115<sub>2·20</sub> 123<sub>11</sub> 126<sub>17</sub> 129<sub>1·6</sub> 165<sub>17</sub>.

<sup>9)</sup> An. 120<sub>13</sub> 165<sub>15</sub>.

<sup>10)</sup> An. 66<sub>12</sub>

<sup>11)</sup> An. 121<sub>15</sub>.

Η τοῦ μαγίστρου καλουμένου τιμή 1), άργης άξίωμα Η βασιλέως άξίωμα 2), ή αὐτοχράτωρ ἀρχή η ἡ ἐπὶ τοῖς κλέπταις τεταγμένη ἀρχή <sup>8</sup>). Βιαсть Юстиніана описательно названа властью магистрата, стоящаго во главѣ государства 4); и хотя мѣсто относится къ Юстиніану до коронованія, но и тогда, по представленію самой же Тайной Исторіи, онъ обладаль императорскою властью и действоваль ея именемъ. Впрочемъ, и власть самого Юстина названа словомъ άρχή 5). Власти и личнымъ качествамъ сановниковъ авторъ придаеть большое значеніе. Они должны быть опытными, мудрыми, знающими законы, безкорыстными блюстителями справедливости 6); въ противномъ случат они или позорять государство или являются орудіемъ тиранній (τυραννίδος δργανον)<sup>7</sup>). Пренебреженіе закономъ и установленными властями ведеть къ третьему признаку тиранническаго образа правленія: ко всеобщему разстройству<sup>8</sup>), гибели установленнаго порядка дёлопроизводства, къ забвенію каждымъ своего міста и діла. Таковы признаки новаго режима. Этихъ явленій не было въ старое время. Отсюда вытекаеть третья крупная черта политическихъ воззрѣній автора Тайной Исторіи, его консерватизмъ.

Сожальн о разстройствь стараго добраго порядка <sup>9</sup>), авторъ въ то же время не безусловный консерваторъ. Онъ дорожить старыми порядками, потому что считаетъ ихъ хорошими. Онъ допускаетъ измѣненія, требуемыя пользой или справедливостью <sup>19</sup>). Тайная Исторія съ большой горячностью нападаетъ на новаторство Юстиніана. Авторъ видитъ въ немъ признаки тиранніи, желаніе, чтобы все было связано съ именемъ Юстиніана <sup>11</sup>). Онъ осуждаетъ учрежденіе новыхъ должностей, уничтоженіе и униженіе старыхъ <sup>12</sup>), между прочимъ консуловъ и сената <sup>18</sup>), вмѣшательство Өеодоры въ политику <sup>14</sup>), различныя зако-

<sup>1)</sup> An. 66<sub>22</sub> 186<sub>17</sub>.

<sup>2)</sup> An. 1318 (1653). 6710.

<sup>3)</sup> An. 43, 76<sub>19</sub>.

<sup>4)</sup> An. 531.

<sup>5)</sup> An. 53<sub>18</sub>.

<sup>6)</sup> An. 117<sub>8</sub>—14 119<sub>17</sub>.

<sup>7)</sup> An. 118, 128<sub>0</sub>.

<sup>8)</sup> An. 47<sub>4·18</sub> 71<sub>10</sub> 87<sub>18</sub> 90<sub>5</sub>—<sub>10</sub>.

<sup>9)</sup> των ευ καθεστότων. An. 4517 7110-19 8718 10719.

<sup>10) 7116.</sup> 

<sup>11)</sup> An. 71<sub>17</sub>.

<sup>12)</sup> An 7114.

<sup>13)</sup> An. 144, 88<sub>16</sub>-89<sub>5</sub>.

<sup>14)</sup> Ац. 165 и др.

дательныя и административныя мфропріятія правительства, введеніе этикета въ болье стьснительныхъ формахъ 1), возвышеніе по службь лицъ низкаго званія и дурной нравственности 2), удаленіе людей стараго образа мыслей 3), азіатскія неслыханныя моды 4). Авторъ сожальеть о времени прежнихъ императоровъ, между прочимъ Анастасія: тогда законы и сановники были въ уваженіи, образованіе было распространено 5), бережливость въ расходахъ соединялась со щедростью на дъйствительныя нужды населенія 6). Такова консервативная точка зрѣнія автора Тайной Исторіи. Для него законы и установленія кажутся тымъ болье священными, чымъ они древные 7). Время прежнихъ императоровъ кажется ему свытлымъ прошедшимъ, господствомъ законности и порядка. Его консерватизмъ тысно связань съ тымъ элементомъ его убыжденій, который можеть быть названь конститупіонализмомъ.

Переходя къ изученію соціальныхъ взглядовъ автора Тайной Исторіи, дополняемъ характеристику ея политической тенденціи новою существенною чертою. Аристократизмъ автора не имбетъ сословной окраски. Началомъ соціальнаго діленія для него служить прежде всего экономическое благосостояніе, достаточность, богатство. Только въ высшихъ кругахъ общества принимается въ расчетъ родовитость. Оба момента одинаково необходимы в). Мы не встричаемся въ Тайной Исторіи съ юридическимъ дѣленіемъ римскаго общества на plebs и иривиллегированныя сословія или корпораціи. Слово бідись означаеть въ Тайной Исторіи городское населеніе (организованное въ нартіи цирка). Мы находимъ въ ней экономическое дъленіе, существовавшее въ законодательствъ въ понятіяхъ humiliores и potentiores: авторъ выдъляеть изъ всего населенія классь достаточныхъ людей, жившихъ въ столицъ и въ провинціп, обозначая ихъ неопредъленными выраженіями επιειχείς, επιφανέστεροι, εύδαίμονες 9). Ποдъ ними следуеть разумьть, кромь сенаторовь и куріаловь, всьхь лиць, подходящихъ по своему имущественному или служебному цензу подъ понятие доста-

<sup>1)</sup> An. 164<sub>10</sub>.

<sup>2)</sup> An. 117, 124<sub>20</sub>.

<sup>3)</sup> An. 86<sub>11</sub> 119<sub>21</sub>.

<sup>4)</sup> An. 47<sub>20</sub>.

<sup>5)</sup> An. 44<sub>12</sub>.

<sup>6)</sup> An. 112<sub>23</sub> 128<sub>23</sub> 129<sub>22</sub> 143<sub>13</sub> 146<sub>24</sub>.

<sup>7)</sup> An. 66<sub>18</sub> 68<sub>7</sub> 165 и др.

<sup>8)</sup> An. 157<sub>3</sub>.

<sup>9)</sup>  $19_{13}$   $49_6$   $63_1$   $71_{21}$   $77_6$   $113_{21}$   $129_8$   $143_4$   $(144_{23})$   $145_1$   $154_1$ .

точныхъ 1). Для остальной массы населенія встрѣчаемъ взятыя изъ жизни наименованія соціально-экономическихъ группъ по роду занятій: ἀγροϊχοι (rustici), γεωργοί (coloni), χωρίων χτήτορες (possessores), ξμποροι, ναῦται, βάναυσοι, γειρώναχτες, τεχνῖται, ἐπιδημιουργοί, στρατιῶται, στρατευόμενοι (militantes, officiales), ῥήτορες (iurisperiti) и διδάσχαλοι (οίς ἐν λόγοις τὰ ἐπιτηδεύματά ἐστιν, An.  $145_5$ ), ἰατροί, ἰερεῖς, οἰ ἐπὶ σχηνῆς, προσαιτηταί, ἀγελαῖοι, πτωχοί, λώβη πάση ἐχόμενοι 2). Изъ класса достаточныхъ авторомъ выдѣляются лица, принадлежащія къ составу сената 3).

Вся эта аристократическая корпорація, или высшее въ имперіи сословіе, называется авторомъ почетнымъ именемъ ή σύγκλητος βουλή и определяется имъ какъ одна изъ «величайшихъ частей Римской имперіи» 4). Принадлежность къ составу сената (βουλής άξίωμα) является больщою честью <sup>6</sup>) и доступна только лучшимъ людямъ изъ общества <sup>5</sup>). О случаяхъ конфискаціп имуществъ сенаторовъ авторъ передаеть съ негодованіемъ. Онъ ставить въ вину Юстиніану съ Осодорой истязанія заподозр'єнных вими членов сената, пытки, «достойныя рабовь» 7), введеніе этикета, какъ униженіе аристократіи в), вспоминая, что когда-то постановленіе сената, δόγμα της συγκλήτου βουλης, предала память Домиціана позорному забвенію 9). Авторъ негодуеть на привлеченіе рабовъ въ качеств свидетелей противъ ихъ господъ 10). Изъ среды сенаторовъ выдъляются первенствующія семейства и отдъльныя лица, сообразно съ ихъ родовитостью, саномъ патрикіевъ, инатовъ, съ ихъ служебнымъ положеніемъ 11). Патрицію, явившемуся къ Өеодорѣ съ просьбой о денежной помощи, авторъ приписываеть рѣчь о достоинствь его сана 12), запрещающемъ патрицію отказаться оть уплаты долговъ, о кредиторахъ, не имъющихъ «стыда передъ его саномъ», о его должникахъ, прибъгающихъ къ плутовству, «такъ какъ

<sup>1)</sup> Cp. An. 145<sub>1.5</sub> съ 128<sub>21</sub> и 129<sub>4</sub>.

<sup>2)</sup> An. 145<sub>3</sub>—<sub>13</sub> и др.

<sup>3)</sup> An. 77<sub>6</sub> 144<sub>23</sub> ср. 145<sub>1</sub> и др.

<sup>4)</sup> An. 746 778 796 10111 14423 15713 16412.

<sup>5)</sup> An. 26<sub>15</sub> 66<sub>17</sub> и др.

<sup>6)</sup> An. 150<sub>10</sub>.

<sup>7)</sup> An. 26<sub>15</sub> 27<sub>6</sub> 94<sub>3</sub> 99<sub>5</sub>—10.

<sup>8)</sup> An. 164,1.

<sup>9)</sup> An. 55.

<sup>10)</sup> An. 76<sub>12</sub> 99<sub>18</sub>.

<sup>11)</sup> An. 164<sub>13</sub> cf. 165<sub>3</sub>. 19<sub>16</sub> 78<sub>5</sub> 101<sub>9</sub> 154<sub>2</sub>.

<sup>12)</sup> An. 9421-9514.

они не патриців», о печальной необходимости просить помощи у престола. Авторъ пѣнитъ соціальныя различія. Все высшее римское общество представляется ему разделеннымь на целый рядь общественныхъ группъ, различныхъ по своему сану (аξίωμα). Бракъ между сенаторами различныхъ чиновъ представляется ему неравнымъ 1), жий тіє адія одной стороны и этіс тіх адіях для другой?). Бракъ между сенаторомъ и гетерой является «не возможнымъ» 3). Браки между знатными наследницами и приближенными Осодоры низкаго происхожденія, устроенные Өеодорой противь желанія богатыхъ сироть, называется злодъйствомъ, иіхэчх 4) (piaculum, scelus). Эти сановники называются авторомъ άγελαζει, βδελυρεί πτωγει, άπερριμμένει, что должно означать ихъ незнатное происхождение и бъдность. Такъ относится Тайная Исторія къ насильственному нарушенію общественной іерархін. Подобное нарушеніе авторъ видить даже въ роскошныхъ модахъ стасіотовъ 5). Чувство аристократизма весьма развито у автора Тайной Исторіи. Онъ никогда не забываеть отметить низкое провсхожденіе лиць, для него ненавистныхъ. Такъ онъ поступасть. говоря о Өеодорь, Антонинь, Петрь Варсимь, Юсгинь "). Въ представленів о класст вобанцьюму аристократизмъ автора имкотъ экономическія основаніе и окраску, въ его взглядахъ на различныя группы высшаго общества — бюрократическія и отчасти политическія, последнее въ его представлении о римскомъ сенатъ.

Экономическіе питересы автора занимають въ его міросозерцаніи видное мѣсто. Понятіе богатства соединяется у него съ понятіемъ силы?). Насиліе надъ имуществомъ ставится имъ рядомъ съ насиліемъ надъ личностью в). Представленіе о личности сопровождается почти постоянно извѣстіемъ о степени ся имущественнаго благосостоянія в). Экономическія понятія автора весьма не сложны. Народное богатство (ὁ Γωμαίων πλοῦτος) 10) онъ представляетъ какъ сумму наличныхъ каниталовъ достаточныхъ классовъ. Значеніе послѣднихъ осно-

<sup>1)</sup> An. 38<sub>1</sub>.

<sup>2)</sup> An. 38<sub>2-6</sub>.

<sup>3)</sup> An. 66<sub>17</sub>. Cp. 63<sub>20</sub>.

<sup>4)</sup> An. 1019. 1021 c. f. 10519 τὸ μίασμα τοῦ φόνου. 15715.

<sup>5)</sup> An. 48, cf. 49<sub>13</sub>.

<sup>6)</sup> An. 12<sub>15</sub> 43<sub>3</sub> c. 9. 123<sub>16</sub>.

<sup>7)</sup> An. 17<sub>3</sub> 150<sub>9</sub> и др.

<sup>8)</sup> An. 45<sub>14</sub>.

<sup>9)</sup> An. 20<sub>1</sub> 82<sub>19</sub> и мн. др.

<sup>10)</sup> An. 542 11414 21 1663 cf. Vand. 423.

вано на обладаніи капиталами, составляющими народное богатство. Ихъ раззореніе является раззореніемъ имперіи. Подъ богатствомъ разум бются авторомъ деньги и цености (урущата) 1), какъ бываеть въ эпохи застоя въ экономическомъ развитіи общества. Поэтому вывозъ денегъ за границу, раздача субсидій и дани варварамъ раззоряють общество и повергають его въ бѣдность<sup>2</sup>). Наобороть, раздача денегь народу, щедрыя публичныя игры, жалованье чиновниковъ являются источниками народнаго богатства в). Варвары, жадные грабители, равпо какъ и вымогательства Юстиніана, виновны въ раззореніи Римлянъ. Впрочемъ, авторъ сознаеть, что промышленность и торговля являются кормилицами всего общества 4), и тымъ болье осуждаеть таможенныя стёсненія и поборы правительства. Грабежи Юстиніана и его министровъ представляются автору громадными. Юстиніанъ виновникъ общей бѣдности; онъ скрываетъ въ своихъ дворцахъ народное богатство 5). Его агенты — раззорители народа, его сборщики податей — плуты и вымогатели «сикофанты <sup>6</sup>)».

Патріотизмъ, основанный на идеб римской имперіи и римской культуры, недоступной враждебному міру варварскихъ племенъ и государствъ; приверженность къ политическому порядку, требующему уваженія къ законамъ и властямъ, въ противоположность безпорядочному и тиранническому образу правленія; консерватизмъ, вытекающій изъ воспоминаній о старой государственной и общественной жизни, какъ о болъе славной, просвъщенной, законной и свободной; аристократическія симпатіи къ высшимъ классамъ общества, выдёляющимся богатствомъ, службой, саномъ, происхожденіемъ, обладателямъ государственной власти и народнаго богатства: эти четыре точки зрѣнія опредѣляють взгляды автора на государство и общество. На нихъ основана его оппозиція правительству Юстиніана. Теперь намъ остается разсмотръть, такіе ли политическіе идеалы выражены въ безспорныхъ сочиненіяхъ Прокопія. Не входить въ нашу задачу привести здёсь всё мёста изъ восьми книгъ Исторіи Войнъ и шести книгъ «О постройкахъ», по которымъ можно изучать политическія убъжденія Прокопія. Въ виду того, что вопросъ о подлинности Тай-

<sup>1)</sup> An. 77<sub>15</sub>—18 32<sub>4</sub> cf. 34<sub>6</sub> и др.

<sup>2)</sup> An. 58<sub>14</sub> 166<sub>8</sub> 77<sub>9</sub>.

<sup>3)</sup> An. 144<sub>19</sub> 138<sub>4</sub>.

<sup>4)</sup> An. 138<sub>14</sub> (145<sub>19</sub>).

<sup>5)</sup> An. 548 5814 1665.

<sup>6)</sup> An. 129, cf. l. 4. 116, 145, 155,5-24.

ной Исторіи собственно не содержить въ себѣ изследованія о Прокопів, мы имвемъ право на подобное ограниченіе, разъ для него существуеть возможность въ видѣ работы, уже совершенной съ успѣхомъ, достаточнымъ для нашей цёли. Сорокъ страницъ монографія Дана 1), посвященныя изследованію политических убежденій Прокопія, представляють свой предметь не во всёхъ пунктахъ одинаково разработаннымъ. Противоположность римскаго міра варварскому по понятіямъ Прокопія разсмотрѣна Даномъ прекрасно и подробно, отчасти потому, что и матеріаль, представляемый Исторією Войнь, въ этомъ случат особенно обиленъ<sup>2</sup>). Убъжденіе въ томъ, что интересы варварскаго и римскаго міровъ не примиримы и не допускаютъ во взаимныхъ отношеніяхъ ни вёрности, ни дружбы, весьма ясно выражено какъ у автора Тайной Исторіи, такъ и у Прокопія<sup>8</sup>). Римляне отличаются отъ варваровъ своимъ культурнымъ превосходствомъ 4). Варвары стоять ихъ ниже п въ отношении нравственности 5). Персидскіе стражи слабае римскихъ 6). Въ безспорныхъ сочиненіяхъ Прокопія встр'вчаемъ тоть же взглядъ на имперію, какъ на государство Римлянъ 7), то же понимание имени Римлянина не въ этнографическомъ смыслѣ, но опредѣляемое принадлежностью къ имперіи, какъ къ высшему нолитическому и культурному цёлому в); то же отношеніе къ греческому языку и греческой народности въ имперія 9). Мен'ве разработаны у Дана другіе элементы политическихъ воззрѣній Прокопія 10). Въ этомъ случа в его трудъ не отвічаеть на ті запросы, которые являются для изучающихъ Тайную Исторію съ выше изложенныхъ точекъ эрвнія. Впрочемъ, для характеристики взглядовъ автора Исторіи Войнъ на внутреннюю политику правительства существуеть, конечно, меньше данныхъ, чемъ для изученія его антиварварской тенденцін. Въ тожестві понятій Прокопія и автора Тайной Исторіи о государствъ и о государственномъ порядкъ можно убъдиться, раз-

<sup>1)</sup> Dahn, 105-143.

<sup>2)</sup> Dahn, 111 и далье.

<sup>3)</sup> Pers. 103<sub>12</sub>. Vand. 313<sub>14</sub>. Goth. 262<sub>12</sub>. Aed. 338<sub>21</sub>. Cp. Dahn, 112—113.

<sup>4)</sup> Cp. Dahn, 120.

<sup>5)</sup> Dahn, 122 и далће.

<sup>6)</sup> Pers. 95<sub>23</sub>.

<sup>7)</sup> Pers. 13<sub>7</sub>. 3. 20. 14<sub>13</sub>. 16. 22 и т. д.

<sup>8)</sup> Cf. Ind. hist. ad libros De bellis s. v. Romani. Dahn, 109, 441, 64 Anm.

<sup>9)</sup> Goth. 93, 313, 581, Cu. Dahn, 110. Cp. eue Vand. 527, Goth. 368,

<sup>10)</sup> Dahn, 134-143.

смотрывь собранные Даномы случам употребленія слова подітьі а 1). Выраженія торачуос и торачуєїч, означающія въ Тайной Исторіи насильственный, тиранническій образъ правленія Юстиніана и Өеодоры, имѣють въ Исторіи Войнъ болье точное значеніе незаконной власти; хотя встречаются случаи, подходящіе къ неточному словоупотребленію Тайной Исторіи<sup>2</sup>). Для изученія понятій Прокопія о подданств'я, объ отношении населения къ государственной власти, обращаемся къ словамъ хатихось и отихось в). Данъ утверждаетъ ), что выражение άργόμενοι замѣнило прежнее populus Romanus и такимъ образомъ понятіе о подчиненности заступило м'єсто понятія о гражданств'є. Однако, представление о Римлянахъ, о римскомъ народъ существуетъ у Проконія. Въ Тайной Исторіи слово фрубиємої примінено къ подданнымъ Юстина для выраженія особаго оттінка мысли автора. Замічаніе Дана остается не оправданнымъ, и въ его матеріалахъ слова фрубμενοι мы не находимъ, хотя объ άρχή и άρχων имъ сдълано много сопоставленій 5). Обязанности личности передъ государствомъ являются для Проконія ненарушимыми, подданный связанъ сознаніемъ нравственнаго долга (то обсом) 6). Въ Тайной Исторіи языкъ нѣсколько иной. Авторъ негодуеть съ общечеловъческой точки зрънія на слабость общества и на безхарактерность Велисарія по отношенію къ Юстиніану и Өеодорь 7). Но и въ Тайной Исторіи авторъ спасаеть свое сознаніе обязанностей передъ государственной властью признаніемъ императорской четы тираннами, преступающими въ своихъ насиліяхъ законы и обычай; и тамъ онъ смотрить на мятежи солдать, служащихъ, еретиковъ, стасіотовъ партіи Прасиновъ, какъ на общественное несчастіе. Власть сановниковъ (άрγαί) должна быть велика и независима по понятіямъ Прокопія в); мнѣніе автора Тайной Исторін намъ уже изв'єстно. Понятіе Проконія о закон'є тожественно съ таковымъ же понятіемъ автора Тайной Исторіп, и слова νόμος, νόμιμα употребляются ими въ одинаковыхъ сочетаніяхъ и оборотахъ рачи. Подходящія м'єста изъ сочиненій Проконія сопоставлены въ прило-

<sup>1)</sup> Dahn, Anhang, 434.

<sup>2)</sup> Ibidem, 436.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Dahn, 143.

<sup>5)</sup> Dahn, 441-442.

<sup>6)</sup> Dahn, 143.

<sup>7)</sup> An. 68. 35<sub>13</sub>.

<sup>8)</sup> Goth. 283<sub>9</sub> (cf. An. 165<sub>12</sub>). Pers. I, 136<sub>9</sub>—14 y Dahn, 139.

женіяхъ къ труду Дана 1). Вообще, для ближайшаго знакомства съ политическими убъжденіями Прокопія слёдуеть обращаться не столько къ самому его изложенію, сколько къ его богатымъ лексическимъ матеріаламъ<sup>2</sup>). Не говоря о полноть частностей, весьма важная и интересная группа политическихъ убъжденій Прокопія, которую можно объединить подъ именемъ конституціонализма, особенно замітная при одновременномъ изучении Іоанна Лидійца, не выдёлена и не разработана въ нъсколько бъгломъ — въ данномъ случаъ — изложени Дапа. жотя, поведимому, могла быть имъ замъчена в). Врядъ ли недостатокъ матеріала пом'вшаль ему собрать больс данных для опредьленія характера аристократизма и консерватизма Прокопія, чёмъ опъ представиль въ своемъ изложении 4). Впрочемъ, и словарь Дана, неоцинимое въ большинствъ случаевъ пособіе при изученіи Прокопія, не содержить всёхъ понятій, интересныхъ для знакомства съ политическими возэрвніями писателя. Термины изъ области государственнаго быта (или слова, замѣняющія ихъ въ постоянномъ употребленіи), также не всв собраны Даномъ: у него пвть, напр., терминовъ втарγος, ϋπαργος, άριθμός. Правда, объяснить и отмѣтить термины нельзя безъ изученія эпохи, чего Данъ не предприняль. Безспорно, для того. чтобы удостовъриться въ принадлежности Тайной Исторіи, собранный имъ матеріаль вполив достаточень. На результатахъ его большого и ценнаго труда основываются поздиейшие изследователи. Но въ то же время врядъ ли опибочно митие, что по его следамъ нужна не меньшая работа. Новое изданіе Проконія и детальное изученіе времени Юстиніана, надо думать, вызовуть необходимое филологическое изследованіе. Получивъ определенное представленіе о политическомъ направления Тайной Истории и убъдившись въ томъ, что оно не представляеть никакого противоречія съ темп взглядами, которые выражены въ несомивнимыхъ сочиненияхъ Прокония, мы этимъ исчернали существенную часть аргумента о внутреннемъ тожествъличности. Взгляды автора Тайной Исторіи не представляють въ своихъ основныхъ пунктахъ — которые, именно, должны служить предметомъ сравненія ничего несходнаго съ убъжденіями Прокопія. Эгимъ далеко не исчер-

<sup>1)</sup> Dahn, Anhang, 431.

<sup>2)</sup> Cm. ctp. 441-442.

<sup>3,</sup> Dahn, 144: Patriotismus oder richtiger Politismus.

<sup>4)</sup> Dahn, 189. 141. 142. Anhang, 441. 448 и в. vv. νεωτερίζειν, εἰωθότα, ἐπιφανής, λόγιμος μ τ. п.

пывается содержаніе названнаго аргумента. Но та часть его, которая была разсмотрѣна, позволяеть отвѣчать на вопросъ о подлинности утвердительно. Это объясняется тѣмъ, что тожество политической тенденціи Прокопія и автора Тайной Исторіи направлено непосредственно противъ подозрѣній Эйхеля и Ранке.

На этомъ можно закончить настоящій пересмотръ вопроса о подлинности. Дальнъйшее изученіе Тайной Исторіи можеть идти двумя путями. Можно, во-первыхъ, продолжать возстановление личности автора Тайной Исторіи посредствомъ синтеза его философскихъ, религіозныхъ, моральныхъ и иныхъ взглядовъ, пользуясь изученіемъ писательскихъ пріемовъ, стиля, языка. Во-вторыхъ, можно обратиться къ аналитическому изученію изв'єстій Тайной Исторіи. Первый путь приводить насъ къ вопросамъ, принадлежащимъ къ области болбе филологическаго, чемъ историческаго изученія. Благодаря Тейффелю и еще болье глубокому изследованию философскаго міросозерцанія Прокопія въ труд'є Дана 1), дальн й шая работа по ихъ следамъ приводить къ подтвержденію выводовъ, не возбуждающихъ сомнѣнія, и потому представляется лишнею. Съ другой стороны, недостаточно установить, что авторъ Тайной Исторіи хотіль того же самаго, какъ Прокопій. Следуеть изучить, каковъ быль кругь его сведеній, могь ли онь быть современникомъ Юстиніана по степени знакомства съ событіями. Требуется узнать, не отличаются ли его извъстія такимъ незнаніемъ фактовъ, которое исключало бы возможность приписывать ихъ Прокопію. Необходимо изследовать, останется ли за известіями Тайной Исторіи, за освобожденіемъ ихъ отъ свойственнаго памятникамъ такого рода пристрастія, неточности и безпорядка, приблизительно такая же стецень сообразности съ фактами, какая должна быть установлена критикой для извъстій Прокопія. Въ случаь отрицательнаго отвъта на эти требованія, никакое тожество идеаловъ и убъжденій не искоренитъ подозрѣнія противъ Тайной Исторіи. Сомнѣніе останется, хотя бы за нимъ не стояло никакого доказательства. Поэтому мы предпочитаемъ второй путь, направляющій наше изученіе на болье благодарные и менте изследованные вопросы. Анализъ отдельныхъ известій Тайной Исторін или изследованіе ея достоверности имееть свою важность, свои задачи, свой методъ. Для него вопросъ о подлинности служитъ введеніемъ. Но связь между обоими вопросами понятна.

<sup>1)</sup> Dahn, 144-252. 268-286.

Аргументы скептиковъ можно устранить, въ подлинности различными путями можно убъдиться; недоумъніе, вызываемое существованіемъ Тайной Исторіи, можеть быть разръшено только критическимъ изученіемъ ея извъстій, въ связи съ эпохой и при помощи другихъ источниковъ.

Б. Нанченко.

(Продолжение следуеть).

## Прибавленіе къ статьъ: "О значеніи славянскаго перевода Малалы".

Мы высказали въ своей стать ув френность въ томъ, что съ расширениемъ нашего знакомства съ греческими текстами, такъ или иначе проистекающими изъ первоначальной хроники Іоанна Малалы, все бол в будетъ раскрываться полнота и точность греческаго оригинала славянскаго переводчика.

Новъйшая публикація извлеченій изъ Іоанна рукописи Paris. suppl. 682 saec. X въкнигъ A. Вирта (Wirth) Chronographische Späne (Frankf. a. M. 1894) даетъ новыя и существенныя дополненія къ греческимъ текстамъ, которыя и на этотъ разъ покрываются славянскимъ переводомъ.

Впервые сообщая греческій оригиналь предисловія хронографіи, точный переводъ котораго на славянскій языкъ сохрапяеть архивская рукопись 1), эта публикація имѣеть, намъ кажется, особенную цѣнность въ томъ смыслѣ, что приведеть, быть можеть, къ нѣкоторому согласію ту разноголосицу мнѣній объ отношеніи между лѣтописными трудами двухъ антіохійскихъ лѣтописцевъ, Малалы и такъ называемаго Іоанна Антіохійскаго, какая наблюдается въ текущей иностранной литературѣ.

Въ то время какъ Е. Patzig, правда, на основани весьма проблематическихъ соображеній, нашелъ возможнымъ вернуться къ обыч-

<sup>1)</sup> До сихъ поръ иностранные ученые прибъгали къ обратному переводу славянскаго предисловія на греческій языкъ. Кромъ перевода Гаупта, былъ сдѣланъ такой переводь еще М. Ердманомъ въ его Adversaria critica in Malalac Chronographiam въ Festschr. d. Protest. Gymn. in Strassb. 1889, ср. Е. Patzig, въ Progr. d. Thomasschule zu Leipzig. 1891, S. 11, S. 18 f.). Къ сожалѣнію, и новый греческій текстъ опускаетъ, по оплошности писца, слова, соотвѣтствующія словамъ славянскаго перевода: «сказати и мнѣ», λέξαι (ἀποδεῖξαι, μεθερμηνεῦσαι Erdm., διεξελθεῖν Wirth) καὶ ἐμοῦ (ἐπ² ἐμοῦ Haupt, ὑπ² ἐμοῦ c. inf. pass. Sotiriadis), возбудившія различныя конъектуры.

ному мивнію, что Іоаннъ Антіохійскій (патріархъ съ 631—649 г.г.) написаль свою летопись въ періодъ между 610 и 630 г.г. и что трудъ его предшественника Іоанна Малалы служиль ему однимъ изъ источниковъ 1), А. Wirth въ указанной книгь, приписывая издаваемые имь отрывки изъ Іоанна Іоанну Антіохійскому, относить его летописную деятельность ко времени около 530 по Р. Хр. (согласно выводамъ греческаго ученаго Сотиріадиса) и считаеть его источникомъ Малалы (S. 2).

Только плохимъ знакомствомъ со славянскимъ переводомъ Малалы. впрочемъ вполнъ понятнымъ, можно объяснить сомичнія Вирга въ томъ, что славянскій переводчикъ даетъ намъ переводъ именно Малалы (S. 3). Такъ какъ Вирть самъ признаеть, что издаваемый имъ греческій тексть предисловія Іоанна въ точности покрывается славянскимъ переводомъ, и даже исправляетъ на основаніи послідняго искаженіе въ греческомъ текстъ нъкоторыхъ изъ именъ цитуемыхъ въ предисловіи авторитетовъ Малалы, то онъ, конечно, принужденъ будетъ отказаться отъ своего отождествленія автора издаваемыхъ имъ отрывковъ (Іоанна) съ Іоанномъ Антіохійскимъ, какъ скоро приготовляемый теперь къ печати трудъ г. Глейе точиве познакомить ипостранныхъ ученыхъ со славянскимъ переводомъ Малалы. Но не только предисловіе, но и большая часть прочаго греческаго текста парижской рукописи, издаваемаго Виртомъ, не исключая и иткоторыхъ мелкихъ его добавленій къ прежде изв'єстнымъ отрывкамъ изъ первой книги Малалы, точивишимъ образомъ покрываются славянскимъ переводомъ.

Заглавіе текста, издаваемаго Виртомъ, пичего не говорить намъ о томъ, какого Іоанна слѣдуетъ разумѣть здѣсь: 'Εγκύκλιον 'Ιωάννου καταγόμενον ἐκ τῶν χρόνων Κωνσταντίνου τοῦ μεγάλου εἰς χρόνον κτίσεως κόσμου. Извѣстно, что и въ оксфордской рукописи заглавіе утеряно вмѣстѣ съ первою и частью второй книги хронографіи. Чильмидъ далъ свое заглавіе—'Ιωάννου Μαλάλα χρονογραφία на основаніи ссылки

<sup>1)</sup> Patzig, Progr. d. Thomasschule zu Leipzig 1892, S. 22. Несмотря на обстоятельность ученаго матеріала въ этой и предшествующей программахъ Патцига, мы не можемъ раздѣлять его отношенія къ традиціи. Его предположеніе чуждыхъ вставокъ въ извлеченіи Константинова сборника περі єті3, эскур, рукоп, изъ Іоанна Антіохійскаго (2 Progr. S. 13) кажется намъ не менѣе произвольнымъ, чѣмъ предположеніе, будто бы авторы конца VI (Евагрій) и первой половины VII (Пасх. хрон.) в.в. пользовались Малалой безъ 18 книги его хронографіи, а авторы ІХ—Х в.в. всѣми 18-ю книгами, хотя 18-ая книга была написана вскорѣ послѣ смерти Юстиніана, только позже 17-ти первыхъ (1 Progr. S. 25). Почему же только въ ІХ—Х в.в. вышла 18-ая книга на свѣтъ Божій!.

Ιοαнна Дамаскина (Orat. 3 pro imaginibus, ed. Leg. vol. I, p. 368 ἐκ τῆς χρονογραφίας Ἰωάννου ἀντιοχείας τοῦ καὶ Μαλάλα cf. p. 236—239 Mal. ed. Bonn.), цитата коего вполнѣ сходится съ текстомъ Малалы оксфордской рукописи. Ясно различены Ἰωάννης ὁ ἐπίκλην Μαλέλας и Ἰωάννης ὁ ἀντιοχεύς въ туринской рукописи. Περὶ ἀρετῆς καὶ κακίας и въ эскуріальской рукописи Περὶ ἐπιβουλῶν. Также у Іоанна Цецы надо отличать двухъ авторитетовъ, Ἰωάννης ὁ ἀντιοχεύς и Ἰωάννης τις Μαλέλης или Ἰω. τις Μελέλης χρονογράφος (cf. Patzig, 2 Progr., S. 17).

Въ Parisin. 1630 въ сборникъ фрагментовъ Іоанна Антіохійскаго очень краткое извлеченіе изъ предисловія приводится подъ именемъ Ἰωάννου ᾿Αντιοχέως. Но мы уже подтвердили сопоставленіемъ со славянскимъ переводомъ выводъ тъхъ нъмецкихъ критиковъ, которые отнесли эти фрагменты Paris. 1630 къ Малалъ. То же самое приложимо и къ извлеченіямъ, издаваемымъ Виртомъ.

Τρεческое предисловіе читаєтся такъ: Δίχαιον ήγησάμην μετὰ τὸ ἀχροτηριάσαι τινὰ ἐχ τῶν Ἑβραϊχῶν χεφαλαίων ὑπὸ Μωϋσέως χρονογράφων ᾿Αφριχανοῦ καὶ Εὐσεβίου τοῦ Παμφίλου καὶ Παυσανίου καὶ Σισιννίου καὶ Θεοφίλου καὶ Κλήμεντος καὶ Διοδώρου καὶ Δομνίνου καὶ Καὰθ καὶ ἄλλων πολλῶν φιλοπόνων χρονογράφων καὶ ποιητῶν εἰσθέσεσιν καὶ σοφῶν μετὰ πάσης ἀληθείας τὰ συμβάντα ἐν μέρει ἐν τοῖς χρόνοις τῶν βασιλέων ἕως τῶν συμβεβηχότων ἐν τοῖς ἐμοῖς χρόνοις ἐλθόντων εἰς τὰς ἐμὰς ἀχοάς, λέγω δὴ ἀπὸ λδὰμ ἕως τῆς βασιλείας Ζήνωνος καὶ τῶν ἑξῆς βασιλευσάντων. δεῖ δὲ καὶ τοὺς μετὰ ταῦτα συγγράψασθαι τὰ λοιπὰ ἀρετῆς χάριν.

Μы видимъ, что греческій тексть далеко не въ удовлетворительномъ видѣ переданъ намъ переписчикомъ. Пропущены не только слова, отвѣчающія словамъ славянскаго перевода: «сказати и мнѣ», но, вѣроятно, и между Мωϋσέως и χρονογράφων. Совершенно искажены имена Σισιννίου (Paris. 1630 и славян. перев. Διδύμου) и Кαάθ (по слав. перев. Εὐσταθίου) и слово ἐσθέσεσιν (ἰστορικῶν, ἰστορέων?). Зато новый греческій тексть даетъ вмѣстѣ со слав. переводомъ Παυσανίου (при Παππίου cod. Paris. 1630). Особенное значеніе имѣютъ пропущенныя въ славянскомъ переводѣ слова: ἔως τῶν συμβεβηκότων ἐν τοῖς ἐμοῖς χρόνοις. Этотъ пропускъ вызвалъ далѣе пропускъ въ переводѣ послѣ λέγω δή (глаголю убо): «отъ царства Зинона» вмѣсто: «отъ Адама до царства Зинона».

За предисловіемъ читаемъ у Вирта: ἐξέθεντο οὖν οἱ πλείονες συγγραψάμενοι τὴν κοσμικὴν ἔκθεσιν εἶναι οὕτως.

Λόγος α χρόνων 'Αδάμ.

Έκτίσθη ήτοι έδημιουργήθη ύπο του θεου ο πρώτος έκ γης κτλ.

Слав. пер. арх. рукоп. сказаша оубо прежде писавшен мирское бытие сице сущее. А далье: създанъ рекше сътворень бы отъ бга землею пръвыи члкъ адамъ и проч.

Новый греческій тексть даєть и ссылку на Фуртина или Фуртуна съ указаніемъ на містонахожденіе въ Константинополіъ. Тексть славянскаго перевода, впрочемъ, боліє точень:

Wirth, S. 5: άτινα ο σορώτατος Φουρτούνος συνεγράψατο είς ην είπεν έκθεσιν έν Κωνσταντινουπόλει.

се же мудрыи фортоунъ римскый хранографь списа. еже твореніе въ константинъ градъ изопорътох.

Дальнѣйшій тексть въ архивномъ спискѣ изобилуетъ посторонними вставками, но, повидимому, и здѣсь сохраняется извлеченіе изъ Малалы, какъ будеть ясно изъ слѣдующаго сопоставленія съ болѣе полнымъ новымъ греческимъ текстомъ:

Wirth, S. 5. ιδόντες δὲ υἰοὶ τοῦ θεοῦ τὰς θυγατέρας τῶν ἀνθρώπων, ὅτι καλαί εἰσιν, ἔλαβον ἑαυτοῖς γυναϊκας ἀπό πασῶν ὧν ἐξελέξαντο ὡς ορισι Μωυσῆς, καὶ ἐπορεύοντο πρός αὐτάς, καὶ ἐγέννησαν ἐαυτοῖς υἰοὺς καὶ ἤσαν γίγαντες ἐπὶ γῆς ἐν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις οἱ ἀπ' αἰῶνος ἀνθρωποι οἱ ὀνομαστοί ἐγένετο δὲ ἀπὸ Ἀδὰμ ἔως τοῦ οἱ ἄγγελοι ἐπεθυμησαν οἱ υἰοὶ Σὴθ γυναικῶν ἤγουν τὰς θυγατέρας τῶν ἀνθρώπων ρυλῆς τοῦ Κάιν ἔτη δισχίλια (βρκβ' γ Κραμερα βτ Ἐκλογαί Paris. 1336).

Арх. сп., л. 20 обор. видѣвше рече снові бжій дщери члческым жю добри соуть помша собѣ жены всѣхъ мже избраша.... и внидоша агтли бжій къ дщеремъ члческымъ. мко рече с них мойси и родиша имъ сны и бышаа гиганте на земли с вѣка члци нарочити... бѣже с адама донеле агтли помыслиша на дщери члческы. лѣтъ двѣ тыслици и р и к и двѣ лѣтѣ: с с гигантѣх како ижъжеса крада огньна л.

Έν τοῖς χρόνοις τούτοις σφαῖραν πυρός ατλ.

تد

Въ дальнѣйшемъ изложеніи о гигантахъ Виртъ даетъ впервые греческій тексть цитаты изъ Тимовея, до сихъ поръ сохранявшейся только въ славянскомъ переводѣ (S. 6 f.):

ό δὲ σορώτατος Τιμόθεος τὴν αὐτὴν ποίησιν ἐρμήνευσεν οὐτως, ὅτι διὰ τοῦτο ὁ ποιητὴς εἶπεν αὐτοὺς ἀνθρώπους δρακοντοποδας, διοτι τεθηριωμένας εἶγον τὰς γνώμας μηδὲν τῶν τοῦ ἀνθρώπου ἀγαθῶν λογιζοΒεπεπτίθεκῖε Βρεκιππεκ.

μένους, ἀλλ' ἔγοντας πόδας βαδίζοντας εἰς τὰ πονηρὰ καὶ ἄδικα πράγματα τῆς γῆς. τούτου χάριν τὸ θεῖον νομικῆς κινήσεως καὶ τοῦ ἡλίου καὶ τῆς σελήνης τοὺς μὲν ἀπὸ κεραυνίου πυρὸς ἐκέλευσεν ἀπολέσθαι, τοὺς δὲ ἀπολίθωθέντας τὰ σώματα ἄλλους τοῦ θανάτου τοξευθῆναι, ἐτέρους δὲ τραύμασι σπαραχθῆναι ὡς λόγχης, τοὺς δὲ λοιποὺς ὑπὸ πλήθους ὑδάτων βυθισθῆναι καὶ οὕτως οἱ γίγαντες ἤτοι δρακοντόποδες κακῶς ἀναλωθέντες ἐπλήρωσαν τὸν ίδιον βίον.

Въ двухъ мѣстахъ славянскій переводъ позволяєть исправить этотъ греческій текстъ: Вм. μηδέν τῶν τοῦ ἀνθρώπου ἀγαθῶν λογιζομένους слѣдуетъ читать, согласно со славянскимъ переводомъ (ничесоже блбаго нбнаго на оумѣ имоуща), μηδέν τῶν τοῦ οὐρανοῦ ἀγαθῶν λ., и вм. νομιχῆς χινήσεως (звѣзднымъ простираніемъ) — ἀστρονομιχῆς χινήσεως.

Остается отмѣтить еще одно небольшое дополненіе къ извѣстнымъ до сихъ поръ греческимъ текстамъ новаго текста въ замѣткѣ о каменныхъ и глиняныхъ таблицахъ потомковъ Сива — ώς καὶ Ἰώσηπος ὁ σοφώτατος συνεγράψατο ἐν τῷ δευτέρῳ τῆς ἀρχαιολογίας αὐτοῦ. Славянскій переводчикъ, передавая это: «пакоже и [Іо]сифъ списа во второмъ листѣ сначала книгъ своихъ», очевидно, по своему понялъ слово ἀρχαιλογία: (срв. Κατελλιναρία Mal. р. 209, 3 «въ списаніи еже на еллины» и т. п.).

Можно строить всевозможныя предположенія о первоначальной основ'є хроники Малалы, которая только переработана поздн'єйшимъ л'єтописцемъ, о степени зависимости Малалы отъ Іоанна Антіохійскаго и наоборотъ; вс'є эти ученыя комбинаціи могутъ быть очень остроумны и правдоподобны, но, по нашему уб'єжденію, не сл'єдуетъ слишкомъ посп'єшно выбрасывать за бортъ вс'є свид'єтельства рукописной традиціи и, въ угоду заран'є составленнымъ представленіямъ, стараться устранять ихъ съ пути произвольными предположеніями.

Для насъ, пока, ясно одно, что Малала написалъ свою лѣтопись послѣ смерти Юстиніана В. и притомъ со времени Зинона пользовался для этой лѣтописи (рядомъ съ нѣкоторыми литературными источниками и архивными документами) разсказами своихъ старшихъ современниковъ. Если онъ говоритъ о времени начиная съ царствованія Зинона какъ о своемъ времени (οί ἐμοὶ χρόνοι), но о событіяхъ этого времени хочетъ говоритъ по слухамъ, то ясно, что самъ онъ не былъ очевидцемъ и зрѣлымъ наблюдателемъ еще событій царствованія Зинона. Опредѣленіе въ началѣ XVIII-ой книги числа лѣтъ всего царство-

ванія Юстиніана В. понятнымъ образомъ устраняеть возможность относить его эрклый возрасть къ столь раннему времени. Впрть пробуеть объяснить тексть предисловія въ пользу Іоанна Антіохійскаго («Wir dürfen aus der besonderen Hervorhebung Zenons, gestorben 491, schliessen, dass unter ihm das Werk begonnen wurde, seine Regierung also ursprünglich das Endziel gewesen. So bestätigt sich der Ansatz von Sotiriades, der Iohannes' Abschluss auf 530 n. Chr. bestimmte», S. 4). Но славянскій переводъ устраняєть всякую мысль объ Іоаннъ Антіохійскомъ, какъ авторъ предисловія. и самое объясненіе Вирта весьма проблематично.

С. Шестаковъ.

Берлинъ. Февраля 4 16 1895 г.

## Каноническіе отвѣты Никиты, митрополита Солунскаго (XII вѣка?).

Съ именемъ Никиты, митрополита Солунскаго, извъстны по печатнымъ изданіямъ источниковъ византійскаго церковнаго права двѣ статьи съ такими надписаніями: 1) Έρωτήσεις και άποκρίσεις διάφοροι, γενόμεναι παρά διαφόρων άρχιερέων πρός τον χαρτοφύλακα κύριον Νικήταν, τὸν γεγονότα άρχιεπίσκοπον τῆς μητροπόλεως Θεσσαλονίκης — 13 οτβέτοβτ η 2) Λύσις нα υπόμνησις τινός μοναγού Καππαδόχου Βασιλείου τούνομα πρός τὸν Θεσσαλονίκης χυρόν Νικήταν τὸν Μιτυληναΐον περί δούλων, ίνα ιερολογώνται — 1 отвъть. Первые издатели объихъ этихъ статей, Бонефидій и Леунклавій, приписали ихъ одному и тому же автору, не опредъляя времени, когда онъ жилъ 1). Единство автора той и другой статьи признають также Алляцій и Лекёнь и указывають его въ лицѣ Никиты, митрополита Солунскаго, по прозванію Митилинца, жившаго около половины XIII вѣка 2). Но издатели асинской Синтагмы каноновъ (Ралли и Потли) раздёлили тё же самые отвъты между двумя соименными, но разновременными Солунскими митрополитами: отвъты съ первымъ надписаніемъ они приписали Никить Солунскому, который, по ихъ словамъ, жилъ во времена Іоанна Комнина (1118—1143) и сначала былъ патріаршимъ хартофилаксомъ, а потомъ епископомъ Μαρωνείας 3); отвѣтъ же со вторымъ надписапіемъ отдали тому (позднейшему) Никите Солунскому, котораго Алляцій и Лекёнъ считають авторомъ вспьх» отвітовъ 1). Издатели

<sup>1)</sup> См. Bonefidii, Juris orientalis lib. III, p. 203—216 и Leunclavii, Jus graecoromanum, t. I, p. 344—351; ср. стр. 409—411, гдѣ напечатанъ въ другой разъ отвѣтъ Никиты монаху Василію.

<sup>2)</sup> Allatii Diatriba de Nicetis № XIII по изданію Mai, Nova patrum bibliotheca, t. VI, pars II, p. 23; Lequien, Oriens christianus, t. II, p. 62, № XLVI.

<sup>3)</sup> Σύνταγμα, т. V, стр. 382, прим. 1.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 443, прим. 1.

Синтагмы не указывають основаній, на которыхь они совершили ототь разавль однородныхъ сочинений между двумя соименными авторами. Одно несомивнео, что при Іоанив Комнинв въ Солуни действительно быль митрополить Никита: онъ упоминается въ записи на одной книгъ, писанной тамъ въ 1133 году 1); но быль ли онъ прежде хартофилаксомъ и потомъ епископомъ Маронійскимъ, это весьма сомнительно. Никита Солунскій, отличаемый сейчась указанными двумя признаками, не разъ упоминается Пахимеромъ, который представляеть его современникомъ не Іоанна, а Мануила Комнина (1143— 1180) 3). Можетъ быть, этотъ Никита есть одно лицо съ Никитою Μαρωνείας, имя котораго стоить въ синодальномъ акть 1171 года, надаваемомъ нами подъ следующимъ №. Такимъ образомъ установленное издателями авинской Синтагмы каноновъ различіе двухъ Никитъ, митрополитовъ Солунскихъ, известныхъ своими каноническими ответами, должно быть признано правильнымъ; только относительно стар**шаго Никиты** (сначала хартофилакса а потомъ епископа Маронійскаго) необходимо сдёлать выше указанную хронологическую поправку.

Новый и болбе трудный вопросъ вызывають другіе, ни разу не изданные канонические отвъты, носящие на себъ такое надписание: Έρωτήσεις διαφόρων νομίμων και κανονικών ζητημάτων άνενεγθείσαι Νικήτα τῷ ἰερωτάτῳ μητροπολίτη Θεσσαλονίκης, καὶ λύσεις αὐτῶν ἀπολυθείσαι παρ' αύτου. Которому изъ двухъ или даже трехъ выше упомянутыхъ Никить, митрополитовъ Солунскихъ, могуть быть съ большею в роятностію приписаны эти отв в ты? Приведенное надписаніе ихъ, очевидно, ничего не даеть для решенія этого вопроса: авторъ не названъ ни бывшимъ хартофилаксомъ, ни с Μαρωνείας, ни с Μιτυληναίος. Но самое содержаніе отвітовь, повидимому, указываеть на эпоху болье раннюю, чемъ когда жиль Инкита, бывшій хартофилаксь Великой церкви (онъ же и ό Μαρωνείας). Такъ въ первомъ и второмъ отвъть авторъ является представителемь еще старыхъ. строгихъ возэрьній на повторительные браки, пменно: третій бракъ онъ признаеть не дозволеннымъ, по крайней мѣрѣ, для женщина (отв. 1), а о второмъ высказываеть довольно оригинальное мифије: «если изъ

<sup>1)</sup> См. Montfaucon, Palaeographia graeca, р. 60. Извъстно еще одно сочиненіе какого-то Никиты, митрополита Солунскаго, въ спискъ XII въка (Muralt, Catalogue des mss. greeques de la bibliothèque impériale publique, N XCV).

<sup>2)</sup> Свидътельства Пахимера объ этомъ Никитъ приведены Алляціемъ въ извъстномъ сочиненіи de consensione, р. 705—706. Ср. Hergenröther, Patriarch Photina Bd. III, в. 796, not. 39.

брачущихся лиць одно вступаеть въ первый бракъ, а другое во второй, то в'єнчанія удостопвается одно только первобрачное лицо» (отв. 2). Трудно допустить, чтобы такіе отвёты могъ давать духовный іерархъ, жившій во второй половинь XII выка и по прежней своей должности — патріаршаго хартофилакса, конечно, хорошо знакомый съ современною практикою Великой церкви по отношенію къ третьимъ и въ особенности ко вторымъ бракамъ; а эта практика, какъ мы уже знаемъ изъ свидътельствъ Никиты Ираклійскаго и Вальсамона 1), далеко расходилась съ воззрѣніями автора издаваемыхъ отвѣтовъ. Поэтому надобно думать, что онъ жилъ значительно раньше Никиты Μαρωνείας и, можеть быть, есть тоть самый Никита, митрополить Солунскій, который изв'єстень по выше упомянутой записи 1133 года, или даже другой - старшій, занимавшій Солунскую канедру въ концѣ XI или въ началѣ XII вѣка, но остающійся до сихъ поръ не неизвѣстнымъ <sup>9</sup>). Впрочемъ, какому бы Никитъ Солунскому ни принадлежали издаваемые отвёты, они во всякомъ случат заслуживають полнаго изданія. Въ нихъ содержится не мало любопытныхъ данныхъ для исторіи византійскаго брачнаго права (таковы, кром'є двухъ выше указанныхъ. отвъты 3, 4, 13, 15). Не лишены значенія для ученаго канониста и некоторые другіе ответы, въ особенности 8-й (объ общеніи православныхъ съ армянами), 14-й (объ обычать братотворенія или побратимства), 7 и 9-й (объ условіяхъ принятія въ клиръ) и пр. Издавая эти отвъты по рукописи Московской синодальной библіотеки № 445 (XV в.), л. 50—52, мы присоединяемъ къ нимъ изъ другой, поздивишей рукописи той же библютеки (№ 33, л. 30) одинъ весьма любопытный отвъть, стоящій подъ особымь заглавіемь: Ἐρωτήσεις διάφοροι πρός τῶν γαρτοφύλακα κῦρ Νικήταν, τὸν ὕστερον Θεσσαλονίκης άργιερέα, καὶ άποκρίσεις έπ' αὐταζς. Это заглавіе, очевидно, не можеть

<sup>1)</sup> См. наше предполовіе къ памятнику № 1.

<sup>2)</sup> Такъ какъ въ выше приведенномъ надписаніи издаваемыхъ нами отвѣтовъ авторъ ихъ названъ только митрополитомъ Солунскимъ, то отсюда можно было бы заключать, что и Никита Мхромеїхс, получивъ этотъ высокій іерархическій постъ, сталъ проводить въ своей административной и судебной дѣятельности болѣе строгія воззрѣнія на вторые и третьи браки, чѣмъ какихъ держалась Великая церковь. Но при этомъ не нужно забывать, что заинтересованныя лица, недовольныя строгостью своего митрополита, могли прямо обращаться къ самой патріархім съ просъбами о повѣнчаніи вторыхъ и дозволеніи третьихъ браковъ и получать здѣсь то, въ чемъ отказываль имъ мѣстный іерархъ. Такимъ образомъ практика провинціальныхъ церквей (митрополій) по необходимости должна была согласоваться съ практикою Великой церкви.

относиться къ одному только издаваемсму нами ответу, а предполагаеть болье или менье длинный рядь и другихъ отвътовъ. Дъйствительно, въ указанной рукописи следують далее те самые ответы. которые въ авинской Синтагмф каноновъ усвоены Никитф Солунскому, бывшему прежде патріаршимъ хартофилаксомъ и епископомъ Маронійскимъ; но надъ этими последними ответами страннымъ образомъ выставлено въ синодальной рукописи повое заглавіе: 'А похрібец той Убрафу (разумбется, конечно, Никита Ираклійскій). Что это заглавіе есть плодъ педомыслія позднейшихъ писцовъ, а не принадлежность оригинальной редакціи отвітовь, видно изь одной рукописи XIV въка, находящейся во Флорентійской Лаврентіевой библіотекъ. Отвъты выше упомянутаго Никиты, митронолита Солунскаго. извъстные по печатнымъ изданіямъ, начинаются въ этой рукописи съ того же самаго неизданнаго ответа, какъ и въ синодальной, и всф стоять подъ однима общима заглавіемъ, какое въ синодальной рукописи выставлено только надъ первыма (неизданнымъ) ответомъ 1). Въ этомъ отвътъ ръшается вопросъ, на который мы не находимъ решенія въ другихъ павестныхъ источникахъ византійскаго церковнаго права, именно: «можно ли въ одну и ту же литургію рукополагать священника и діакона, и не запрещено ли рукоположеннаго сегодня во діаконы на другой или на третій день производить въ священники?» Ученому канонисту нашего времени, безъ сомивнія, будеть весьма любонытно прочитать рышение этого вопроса, данное канонистомъпрактикомъ XII въка, —и вотъ причина, почему мы присоединяемъ это решение къ ответамъ, принадлежащимъ, какъ думается намъ, другому, старшему Никить, митрополиту Солунскому.

Έρωτήσεις διαφόρων νομίμων καὶ κανονικών ζητημάτων άνενεχθείσαι Νικήτα, τῷ ἀγιωτάτῳ μητροπολίτη Θεσσαλονίκης, καὶ λύσεις αὐτών ἀπολυθείσαι παρ' αὐτοῦ ²).

1) Ἐρώτησις: Εί χρη γυναϊκα διγαμήσασαν είς τρίτον ελθείν συνοικέσιον;

Άπόχρισις, ορ χρή.

<sup>1)</sup> Cm. Bandini, Catalogus codicum mss. bibliothecae Mediceae Laurentianae t. I, p. 11. & XCVIII.

<sup>2)</sup> Нужно замѣтить, что въ «Описаніи» о. архимандрита Владимира авторъ отвѣтовъ названъ митрополитомъ *Праклійскимъ*, а не Солунскимъ, и первымъ вопросомъ и отвѣтомъ показанъ не первый, а второй (стр. 465). Послѣдняя ошибка допущена и въ каталогѣ Матеи (стр. 332, по 25).

2) Έρώτησις. Εί χρη στεφανούσθαι τους διγαμούντας; καί εί τὸ εν μέρος παρθενεύει, τί ὀφείλει γίνεσθαι;

Άπόχρισις τό μὲν παρθενεῦον μέρος ἐξάπαντος διὰ τὴν τῆς παρθενίας φυλαχὴν, ὡς ἄξιον στεφάνων, καὶ στεφανωθήσεται τὸν δὲ δίγαμον, καὶ ὁ ὅσιος Θεόδορος ὁ Στουδίτης καὶ πρό αὐτοῦ ὁ τὴν γλῶτταν χρυσοῦς, καὶ ἀπλῶς ὁ ὁρθός λογισμός κωλύει στεφανοῦσθαι κατὰ παραχώρησιν ὁ δεύτερος γάμος καὶ κατὰ συγκατάβασιν δίδοται, ὅθεν καὶ ἐπιτιμᾶται.

3) Έρωτησις εὰν γυνὴ ὑποχωρήση, ἐάσασα τὸν αὐτῆς ἄνδρα ἄνευ αἰτίας τινὸς, λάβη δὲ ἐκεῖνος ἐτέραν, χρὴ λαβεῖν καὶ τὴν γυναῖκα ἔτερον ἄνδρα, ἢ οὕ; εἰ δὲ διὰ τὸ μοιχεύεσθαι αὐτὴν καταλείψη ταύτην ὁ ἀνὴρ αὐτῆς καὶ λάβη ἐτέραν, τί χρη; λαβεῖν κἀκείνην ἄνδρα, ἢ οὕ;

Άπόχρισις εδει τον ἄνδρα τὴν ὑποχωρήσασαν ἀναιτίως παντοίως ἀνακαλεῖσθαι νῦν δὲ λαβὼν ἐτέραν κἀκείνην παριδὼν, διπλῷ ὑπόκειται ἀνακαλεῖσθαι τῆς προτέρας ἀνεγκλήτως καὶ τὴν προτέραν ἀνακαλέσηται ὑπούσης γὰρ τῆς προτέρας ἀνεγκλήτως καὶ χωρίς τοῦ κατὰ νόμον διαζυγίου, ἡ δευτέρα οὐ γνησία ἐστὶν, ἀλλὰ μᾶλλον καὶ πορνεία ἡ μοιχεία τὸ πρᾶγμα λογίζεται. Καὶ οὐ μόνον ὁ ἀνὴρ ὑπεύθυνος, ἀλλὰ καὶ ἡ γυνὴ, ἐάνπερ οἰδε τὸ γεγονός. Ἐὰν δὲ ἡ προτέρα ἡλέγχθη μοιχαλίς κατὰ τὴν τῶν νόμων ἀκρίβειαν, καὶ ἐπέμφθη αὐτῆ ὑπὸ δικαστηρίου ῥεπούδιον, τότε δευτέραν λαμβάνων γυναῖκα ὁ διαζευχθείς ἐκείνης οὐκ ἐγκλητέος ἐστίν ἡ δὲ ἐλεγχθεῖσα μοιχαλίς οὐ μόνον οὐ λήψεται ἄνδρα, ἀλλ' εἰ καὶ τὰς νομίνους διαδράσει ποινὰς, τέως εἰς μοναστήριον προσκλαίειν πεμφθήσεται.

4) Έρώτησις εἴπερ χέχτηταί τις παλλαχὴν, προσέλθη δὲ τῇ ἐχκλησία ἐπὶ τῷ μετὰ ἐτέρος εὐλογηθῆναι, μὴ ἐχστὰς πρώτην τοῦ τοιούτου σφάλματος, χρὴ ἀξιοῦσθαι τῆς εὐλογήσεως;

Άπόχρισις πρώτον χρή ἀπαλλατριώσαι ἐαυτὸν τῆς παλλαχῆς καὶ ποσώς ἐγχρατεύεσθαι, καὶ οὕτω ζητῆσαι τὴν μετὰ τῆς σώρρονος εὐλόγησιν ἐπεὶ ἔτι πορνεύων μετὰ τῆς παλλαχῆς, πώς εἰσελεύσεται εἰς ναὸν Κυρίου καὶ ἀξιωθήσεται τῆς εὐλογίας, ἡ ἐπιλήψεται τῶν ἀγιασμάτων;

5) Έρώτησις: εί μοναχός τό μοναχικόν ἀποθέμενος σχήμα κρεωφαγήσει, λάβη δὲ καὶ γυναϊκα, εἶτα οὐ βούλεται ὑποστρέψαι καὶ τοῦ τοιούτου σχήματος καταξιωθήναι, ποταποῖς ἐπιτιμίοις ἐστὶν ὑπεύθυνος;

'Λ πόχρισις' ὁ τοιοῦτος μετὰ πρώτην καὶ δευτέραν παραίνεσιν, κατὰ φιλάνθρωπον λόγον, εἰ οὐχ ἐπιστρέρει μετὰ τοῦτο, οὐ μόνον τῆς ἐκκλησάς ἐκβληθήσεται, ἀλλὰ καὶ ἀναθεματισθήσεται.

6) Έρώτησις ἐἀν ἰερεὺς ἀφορισθεὶς διὰ τὸ ἔχειν παλλακὴν, ἡ δἰ ἄλλην αἰτίαν, καταφρονήσας [δὲ] τοῦ ἀφορισμοῦ, λειτουργήση, ποίοις ἐπιτιμίοις ἐνέχεται;

Απόκριστις ἐἀν σανερόν γέγονε το ἔγειν παλλακὴν, καὶ ἡλέγγθη, καὶ οῦτως ἀρωρίσθη μενον. μετὰ ταῦτα δὲ ἐλειτουργησεν, εἰ καὶ τοῦτο ἀληθές, καθαιρεῖται συνελεύσει έξ ἐπισκοπων εἰ δὲ καὶ μετὰ τοῦτο πάλιν ἱερούργησε καὶ ἐλεγγθη. καὶ της ἐκκλησίας ἐκκοπήσεται, καὶ ἔσται ἐκκήρυκτος, ἔως ἀν ἐπιγνούς τὰ ἐαυτοῦ, μετάνοιαν ἀληθη ἐπιδείζηται τότε γὰρ διὰ τὴν τοῦ Θεοῦ ριλανθρωπίαν εἰσδεγθήσεται ἐν τῆ τάξει τῶν κετανοσύντων λαϊκῶν.

7) Ἐρώτησις: ἐάν τις ἄπαξ πορνεύσας βουληθή γενέσθαι ἰερεύς, πρότερον ἐκστὰς τοῦ τοιούτου σφάλματος. Χρή χειροτονεῖσθαι:

'Απόκρισις' εί έστι και τοῦτο φανερόν και όμολογούμενον παρά τοῦ πεπορνευκότος, εί μεν ουκ εχειροτονήθη, ούδε χειροτονηθήσεται εί δε έχειροτονήθη, παυθήσεται.

8) Ἐρώτησις: ἐάν τινες χριστιανοὶ συνεσθίωσιν ἀρμενίοις, παραγγελλόμενοι δὲ μή συνεσθίειν αὐτοῖς, καταρρονῶσι τῆς παραγγελίας, ποίοις ἐπιτιμίοις εἰσίν ἔνογοι;

[Άπόχρισις] ὁ μαχάριος Παύλος, ἐάν τίς ρησιν. ἀδελρός ὀνομαζόμενος ἢ πόρνος, ἢ πλεονέχτης, ἢ εἰδωλολάτρης, ἢ λοίδορος, ἢ μέθυσος, ἢ ἄρπαζ, τῷ τοιούτῳ μηδὲ συνεσθίειν 1), πολλῷ δὲ πλέον ρημί αἰρετικῷ οὐ χρὴ συνεσθίειν Λέγει γὰρ ὁ ἀγαπητός Ἰωάννης καὶ περὶ αἰρετικῶν εἴ τις ἔρχεται πρός ὑμᾶς καὶ ταύτην τὴν διδαχὴν οὐ ρέρει, τούτῳ μηδὲ χαίμεν λέγετε 1, τουτέστι μηδὲ προσαγορεύητε ψίλῶς. Εἰώθαμεν γὰρ τοῖς μέν διλούς προσαγορεύειν ἢ ἐν συναντήσεσιν, ἢ καὶ διὰ γραμμάτων. Ὁ κοινωνῶν οὐν αἰρετικῷ ἀκοινώνητος ἔσται.

9) Έρωτησις εάν τις μὴ ὤν ἱερευς, τῆς θείας λειτουργίας κατατολμήση, εἶτα ἀπελθών καὶ κλέψας λογισμόν ἀρχιερέως, πρό τοῦ γενέσθαι διάκονος, γειροτονηθή ἱερευς, ποίοις ἐπιτιμίοις ἔσται ὑπεύθυνος;

Απόκρισις, ό τοιούτος επί τρισίν άμαρτήμασιν ούκ άθωωθήσεται ότι μή ων ίερευς ως ίερευς ελειτούργησεν οτι προσελθών, τόν άρχιερέα ήπάτησεν, ως δήθεν διάκονος και ότι πρό του χειροτονηθήναι διάκονος, τήν χειροτονίαν του πρεσβυτέρου κατεδέζατο. Πλήν έπει διά πάντων είς τήν ίερωσύνην προσέπταισε, ραίνεται δε και άμαρτύρως χειροτονηθείς, τής ίερωσύνης άπογυμνωθήσεται.

10) Έρωτησις εάν τις μοναγός ή παπας κλέψη τίμιον ξύλον, καὶ τὸν μεν γρυσόν πωλήση, τοῦτο δὲ πυρί παραδώση, ποίοις ἐπιτιμίοις ἐνέγεται;

<sup>1)</sup> І Корине. V, 11.

<sup>2)</sup> II IOAH. 10.

Απόχρισίς· τῷ τῆς ἰεροσυλίας ἐγκλήματι ἔνοχος ὁ τοιοῦτος γέγονε, καὶ ὡς ἱερόσυλος ἐπιτιμηθήσεται τῷ γὰρ πυρὶ δοῦναι καὶ τὸ τίμιον ξύλον, πρός τὸ λαθεῖν τὴν ἱεροσυλίαν, οἶμαι, ἐπενόησεν.

11. Ἐρώτησις: ἐάν τις συμφθαρή σαραχηνῷ, δέξηται δὲ καὶ τὸ πτύσμα αὐτοῦ εἰς τὸ οἰκεῖον στόμα, ποίοις ἐπιτιμίοις ἔνογος ἔσται;

Άπόχρισις, ό τοιούτος, άρσενοχοίτης εἰ καὶ πλέον τὶ αὐτῷ πρόσεστι, τοῖς κατὰ τῶν τοιούτων φερομένοις ἐπιτιμίοις κανονισθήσεται.

12. Ἐρώτησις: ἐάν τις λεχὼ μὴ φθάση πληρῶσαι τὰς μ΄ ἡμέρας, ἔστι δὲ ἄγιον Πάσχα, ὀφείλει μεταλαβεῖν; καὶ εὶ οὐκ ὀφείλει, ποιήσει δὲ τοῦτο, ποίοις ἐπιτιμίοις ἐνέχεται;

Απόχρισις ουχ όφείλει μεταλαβείν, εί μη πολλάχις υποπτεύεται θάνατος εί δὲ μεταλάβη ἐξ ἀγνοίας, χαὶ μετρίως ἐπιτιμηθήσεται.

13. Έρωτησις εάν τις συζευχθείς γυναικί λάβη την της εύλογίας εύχην, ού φθάσει δε συγκοιμηθηναι αὐτη διὰ τό είναι ταύτην ἀνήλικον, ἀλλὰ τελευτήσει ἡ γυνὴ, είτα ἔλθη εἰς δεύτερον συνοικέσιον ὁ ἀνὴρ, τε-λευτήσει δε καὶ ἡ δευτέρα, χρὴ λαμβάνειν αὐτόν καὶ τρίτην γυναϊκα καὶ εὐλογεῖσθαι;

Άπόχρισις. Τρίτη τότε λέγεται, öτε ή πρώτη καὶ ή δευτέρα μὴ ἀμφιβάληται: ἐνταῦθα δὲ ἡ λεγομένη πρώτη διὰ τὸ μὴ συγκοιτασθῆναι καὶ
διὰ τὸ ἀνήλικον οὐδὲ γυνὴ σχεδὸν γέγονεν. "Ομως εἰ μὲν οὐκ ἔλαβε τὴν
λεγομένην τρίτην, οὐδὲ ἐπιτραπήσεται ταύτην λαβεῖν, διότι ἡ πρώτη, εἰ
καὶ μὴ τῷ νόμῳ, ἀλλὰ τῆ θέσει γυνὴ γέγονεν εἰ δὲ ἔλαβε τὴν τρίτην,
συγγνώμης τινὸς ἀξιωθήσεται, κατάγε τὴν ἐμὴν διάκρισιν.

14. Έρωτησις εάν τινες μέλλωσι ποιείν άδελφοποιίας, όφείλομεν αὐτὰς ποιείν, ἡ οὕ;

Άπόχρισις ή λεγομένη ἀδελφοποίησις περιττή ἐστι καὶ ἀνθρώπων ἀγαπόντων μὲν δῆθεν, ἀνοητότερον δὲ διακειμένων τὰ πολλὰ δὲ καὶ εἰς ἀμαρτήματα μέγιστα καταντᾶ. "Εστι δὲ καὶ παραλογώτατον χωρίς τούτου πάντες γὰρ οἱ πιστοὶ ἀδελφοί ἐσμεν, καὶ ἀπὸ τοῦ θείου βαπτίσματος ἕνα πατέρα ἔχοντες τὸν θεόν. Καὶ τοιαύτη μὲν ἡ κατὰ χάριν ἀδελφότης ται ἐνταῦθα δὲ οὺ μεσιτεύει πατὴρ, πῶς ἀδελφὸς; ἀδελφὸς γὰρ ἀδελφὸν οὺ γεννᾶ. "Επεται δὲ τῆ σύσει καὶ ὁ νόμος.

15. Ἐρώτησις: ἐάν τις γυνὴ συνοιχήση μετὰ ἀρμενίου, χριστιανὴ οὐσα, καὶ οὐ προαιρεῖται ὁ ἀρμένιος προσελθεῖν τῷ ἀγία ἐκκλησία, τί ὁρείλει ποιῆσαι;

Απόχρισις το έξ άρχης άνυπόστατον οὐδὲ ἐρρῶσθαί ποτε δύναται. Εί μὲν οὖν ἀμφότεροι ἀρμένιοι ἦσαν έξ ἀρχης, εἶτα ἡ μὲν προσῆλθε τῆ ἐκκλησία καὶ τὴν ὀρθοδοξίαν ἡρπάσατο, ὁ δὲ μένει αὐτῆ αἰρέσει, ἡ τούτων συνοίκησις οὐ διασπασθήσεται. Εἰ δὲ χριστιανή τις οὖσα συνώκησεν ἀρμενίφ, τοῦτο οὐκ ὤφειλε γενέσθαι. Γενήσεται οὖν γυνὴ ἀκοινώνητος,, ἕως ἄν ἀπὸ τοῦ αἰρετικοῦ διασπασθῆ. Εἰ γὰρ οὐδὲ χαίρειν χρὴ λέγειν τῷ αἰρετικῷ, πολλῷ μᾶλλον οὐ χρὴ συνοικεῖν.

16. Ἐρώτησις: ἐάν τις ὢν ἰερεὺς καταφρόνηση τοῦ τοιούτου ἀξιώματος καὶ ἔλθη εἰς δεύτερον συνοικέσιον, εἶτα ἀποκαρῆ, χρὴ δέχεσθαι λογισμούς πνευματικῶν παιδίων, ἡ οὕ;

Απόχρισις τὴν ἀπόχαρσιν, οἶμαι, ὁ τοιοῦτος διὰ τοῦτο προείλετο, ενα τὸ εδιον κλαύση ἀμάρτημα, καὶ οὐ χρὴ αὐτὴν περαιτέρω χωρεεν τὸ γὰρ δέχεσθαι λογισμοὺς εερατικῆς ἀξίας ἐστὶ, τῆς ἐχούσης τὸ διδόναι καὶ ἄφεσιν. Ο δὲ διὰ σαρχὸς ἐπιθυμίαν τῆς ἀξίας ταύτης καταφρονήσας, πῶς δύναται πάλιν αὐτὴν ἐπαναλαβεεν;

[17] 1). Ἐρώτησις είκός ἐστιν ἐν τῆ αὐτῆ καὶ μιᾳ ἰερουργία ἰερέα καὶ διάκονον χειροτονηθῆναι; καὶ είπερ ἀκώλυτον, τὸν σήμερον χειροτονηθέντα διάκονον, μετὰ δευτέραν καὶ τρίτην ἡμέραν εἰς ἰερέα τελειωθῆναι;

Απόχρισις: ένα μέν καί τὸν αὐτὸν έν τῆ αὐτῆ καὶ μιᾳ ἰερουργία γειροτονηθήναι διάκονον καὶ ἱερέα οὔκ ἐστιν ἐικὸς, οτι τοῦ κρατοῦντος ἔθους ἀπάγει και της ἀργιερατικής τάξεως ου γαρ έν τῷ αὐτῷ της θείας ίερουργίας καιρῷ ὁ ἐπίσκοπος χειροτονεῖται, καὶ ὁ πρεσβύτερος, καὶ ὁ διάκονος, άλλα τη έχαστου τούτων γειροτονία ίδιος υπάργει χαιρός τη μέν του έπισχόπου, μετὰ τὸν τρισάγιον εὐθύς τῆ δὲ πρεσβυτέρου, μετὰ τὸν χερουβικόν υμνον και την 2) των άγιων είσκομιδην και άπόθεσιν· τη δε του διαχόνου, μετά την της θείας λειτουργίας τελείωσιν. Καί αϋτη ή τάξις των γειροτονιών εν ταζς άπανταγού άγιωτάταις εκκλησίαις ώς νόμος κρατεί. Έπει δὲ πρῶτον είς έκαστος δέχεται τὴν τοῦ διακόνου χειροτονίαν, μετά ταύτα δὲ τὴν τοῦ πρεσβυτέρου, το τον αὐτον καὶ ένα ἐν μιᾳ λειτουργία γειροτονεϊσθαι διάχονον χαί πρεσβύτερον, έξ άνάγχης μετατιθεμένου χαί τοῦ της γειροτονίας χαιρού, άνατρέπειν την τάξιν έστι και άθετειν [τό] έθος έχχλησιαστικόν, όπερ άτοπον. Τό δὲ άλλον μὲν χειροτονηθηναι πρεσβύτερον ένα, ἄλλον δὲ διάχονον ένα [ἐιχός ἐστι.] ε) πλείονας δὲ σἶμαι ἀνένδεκτον ἐν τῆ αὐτῆ καὶ μιᾳ λειτουργία, εἰ καὶ παρὰ κανόνος οὐγ εϋρηται κωλυόμενον, άλλ' οὐδὲ τάξιν ἀνατρέπει τινὰ ἐκκλησιαστικήν. Ἐπεί δὲ γρὴ τὸν γει-

<sup>1)</sup> См. сказанное въ концъ предисловія.

<sup>2)</sup> Въ рукописи тд.

<sup>3)</sup> Поставленное въ скобки прибавлено по требованію смысла и въ параллель съ дальнівншимъ выраженіемъ о рукоположеніи, на одной литургіи, разныхъ лицъодного во священники, другого въ діаконы: ἐνδεχόμενον γίνεται.

ροτονούμενον μετά τὴν χειροτονίαν τῆς αὐτοῦ λειτουργίας ἐνεργῆσαι τινά. τη αὐτοῦ τάξει ἀνείχοντα, καὶ τὸν μὲν χειροτονηθέντα διάκονον προτρέψασθαι τὸν λαὸν πρὸς εὐγαριστίαν μετὰ τὴν θείαν μετάληψιν, καὶ εἰς ἀκρόασιν της τελευταίας εύγης προσχαλέσασθαι, τὸν δὲ πρεσβύτερον, τὴν τελευταίαν άποδουναι εύχην και της ίερας εύλογίας μεταδουναι τῷ λαῷ, εἰς μὲν πρεσβύτερος γειροτονούμενος καὶ εἰς διάκονος κατὰ τἀυτόν, ἐκάτερος ἐνεργεῖ τὰ οίχετα, παρὰ τοῦ ἐτέρου μηδόλως ἐμποδιζόμενος. Εί δὲ πλείονες τοῦ ένὸς γειροτονοῖντο πρεσβύτεροι,  $\hat{\eta}$  διάχονοι πλείονες, πάντως  $\hat{\eta}$ ) ένὸς έχ τῶν ίερέων και ένος έκ των διακόνων έπευχομένων τα τη ίδια τάξει κατάλληλα είς ἐπήχοον τοῦ λαοῦ, οἰ λοιποὶ ἐξῆλθον, οὐδὲν ἰερολογήσαντες: κάνθεύθεν έχεῖνο μέν ενδεχόμενον γίνεται, τοῦτο δε, ώς εἶπον, ἀνένδεχτον. Άλλα και τον σήμερον γειροτονηθέντα διάκονον γειροτονηθήναι και πρεσβύτερον μετὰ τρίτην, ἢ δευτέραν, ἢ καὶ μετὰ μίαν ἡμέραν, τέλειον κατὰ γρόνον, ήτοι έτων τριάχοντα, καὶ μὴ κατά τι έτερον κωλυόμενον, οὐδεὶς μὲν χανὼν χωλύει ἡητῶς, εἰ μή τις ἐχεῖνο ἐζ[η $\gamma$ ] $\ddot{\eta}$  $^{3}$ ), ὅπερ ὁ θεολόγος ἐν τῷ εἰς πεντηχοστήν λόγω περί τοῦ ἐπτὰ [φησίν] ἀριθμοῦ· «ἐν ἐπτὰ ἡμέραις ό ίερεὺς τελειούμενος»· άλλά τοῦτο οὐ νομοθετοῦντος ἐστὶ τῆ ἐκκλησία, άλλ' άπαριθμουμένου, δί όσον εν τη παλαιά τιμώμενος ευρίσχεται ό έπτά άριθμός· διό ἐπάγει· «ἐν ἐπτὰ δὲ ὁ λεπρός χαθαιρούμενος»· 8). Εἰ δὲ τό τοῦ ίερέως ὄνομα ἐπὶ μόνου τοῦ πρεσβυτέρου, καὶ οὐχὶ τοῦ διακόνου ἐκδεχόμεθα, τὸ «ἐν ἐπτὰ ἡμέραις ὁ ἰερεὺς τελειούμενος» οὐ χωλύει τὸν σήμερον γειροτονηθέντα διάχονον έντὸς έπτὰ ἡμερῶν γειροτονηθηναι καὶ πρεσβύτερον 4). Άλλα και το «τελειούμενος» ου προς την του πρεσβυτέρου χειροτονίαν τε και άξίαν, άλλὰ πρὸς τὴν ἐνεργείαν ἀφορᾶ τελειοῦται μέν γὰρ αὐτίκα γειροτονούμενος διά της έπιθέσεως των γειρών του άρχιερέως, και διά της έπ' αὐτὸν ἐπιφοιτήσεως τοῦ Άγίου Πνεύματος καὶ τῆς τῶν ἀγράντων μυστηρίων μεθέξεως, και τελείος έστιν ίερευς και πρεσβύτερος, και όλον έγει τὸ γάρισμα, καὶ οὐκ ἐλλιπές. Ὁ δὲ θεολόγος περὶ τῆς μετὰ τὴν χειροτονίαν ιερουργικής ενεργείας και τής κατ' αὐτὴν φησί τελειώσεως τῷ γὰρ άρτι χειροτονηθέντι ίκανον ένομίσθη πρός τὴν κατ' ένεργείαν τελείωσιν ή δι' έπτὰ ἡμερῶν ἐν ταῖς ἰερουργίαις πείρα τε καὶ τριβή. Δεῖ γὰρ τὸν τέλειον, και των ιερουργικών έργων πείραν έχειν ικανήν όμως περί των τοιούτων ούχ ἀποφαίνομαι, ἀλλ' ἄπερ ὁ λόγος δίδωσιν, ἀπεχρινάμην. Πλην

<sup>1)</sup> Βτ ργκοπиси πάντος.

<sup>2)</sup> PKII. έξεῖ.

<sup>3)</sup> Cm. Migne, Patrolog. graec. t. 36, col. 433.

<sup>4)</sup> Здісь въ рукописи внесена въ тексть отвіта схолія: σημείωσαι ταύτα, которая въ оригиналів писца, безъ сомнівнія, стояла на полів.

स्म नेपाद को स्वास्तानाथाद काम स्थान है आहे हरागण वृद्धानाथाहै। क्रिक्टिया स्थ वेक्सान में का निवाद है हिंदानाथां का निवाद मान स्थान है। प्रक्रिया के क्रिक्टिया के स्थान है। स्थान है। स्थान है। स्थान है। स्थान है। स्थान व्यक्ति के स्थान मुख्य क्रिक्टिया के स्थान है। स्थान स्

A Bassers

The state of the s

4.

Синодальный актъ Константинопольскаго патріарха Михаила Анхіала 1171 года о приводъ архіереевъ къ присягъ на върность императору Мануилу Комнину и его новорожденному сыну Алексъю, съ формою самой присяги.

По свидетельству Никиты Акомината, императоръ Мануилъ Комнинъ, когда у него родился давно ожидаемый сынъ и наслъдникъ престола Алексей, немедленно сделаль распоряжение, чтобы всё жители столицы приведены были къ присягѣ на вѣрность порфирородному младенцу, который съ самаго дня рожденія объявленъ былъ императоромъ 1). А издаваемый нами синодальный акть показываеть, что почти въ то же самое время, именно въ 1171 году, наравнъ со всъми гражданами, обязаны были дать такую же присягу и всё находившіяся въ Константинопол'є духовныя власти, пачиная съ патріарха, и что эта присяга предназначалась и на будущее время для каждаго вновь поставляемаго архіерея. Это было чрезвычайною мерою охраны интересовъ царствующей династіи. До Мануила Компина архіереи не были обязаны къ формальной върноподданнической присягъ императору и его наследнику. Обычай требоваль только, чтобы каждый новопоставленный іерархъ представлялся императору и произносиль предъ нимъ особую молитву о его благополучномъ, многолътнемъ, мирномъ внутри, побъдоносномъ вовнъ царствовании и о сохранении царскаго престола въ его родѣ до конца вѣковъ 2). Но извѣстно, что

<sup>1)</sup> См. Исторію Никиты въ греческой патрологіи Миня, т. 139, столб. 516. У Никиты не указанъ годъ рожденія Алексія II Комнина. Но изъ другихъ источниковъ извістно, что это было въ 1170 году. См. Muralt, Essai de chronographie byzantine, t. II, p. 195.

<sup>2)</sup> Текстъ этой молитвы напечатанъ въ изданіи Габерта: 'Архієратіхо́v sive Pontificale ecclesiae graecae, p. 497—498.

никакія присяги не спасли Мануилова наслідника оть другого претендента на императорскій престоль: Алексій Комнинь, оставшійся по смерти отца (въ 1180 г.) 10-ти літнимъ мальчикомъ, на третьемъ году своего номинальнаго царствованія быль задушень двоюроднымъ братомъ своимъ Андроникомъ Комниномъ, хотя и этоть узурпаторъ даль покойному Мануилу присягу на вірность его насліднику. Повидимому, присяга эта повторена была Андроникомъ и его приверженцами и самому юному императору. По крайней міріє сохранилось извістіе, что въ 1182 году Алексій II Комнинь, по поводу какого-то заговора, участниками котораго были «великіе и высокіе начальники», издаль указъ (σημείωμα), предписывающій считать этоть заговорь не преступленіемъ противъ величества (χαθοσίωσις), а законною клятвою въ пользу царя 1). И все это—почти наканунів насильственной смерти вінценоснаго юноши оть рукъ присяжной его охраны!

Можно навърное сказать, что форма архіерейской върноподданнической присяги, составлениая по требованію Мануила Компина въ интересахъ его династіи, вышла изъ употребленія вм'єсть съ прекращеніемъ этой династіи. По крайней мере въ чинопоследованіи архіерейской хиротоніи, употреблявшемся въ греческой церкви до самаго паденія византійской имперіи, удержалась только прежняя форма клятвеннаго объщанія, по которой новопоставляемый архіерей обязывался свято сохранять догматы и преданія Вселенской церкви, соблюдать церковный миръ и повиноваться установленнымъ въ церкви высшимъ властямъ (патріарху или митрополиту), — и больше ничего<sup>2</sup>). Но еще въ XIV веке у некоторыхъ византійскихъ писателей сохранялась память о какомъ-то синодальномъ «томъ», изданномъ при Мануилъ Комнинъ въ томъ смыслъ, чтобы всъ злоумышляющие противъ его сына и наследника Алексея подвергались церковной анаоеме. Свидетельство объ этомъ «гомъ» находится, напримъръ, въ одномъ изъ приложеній къ изв'єстному Шестокнижію Арменопула 3). Мы думаемъ, что это свидътельство относится именно къ издаваемому нами синодальному акту. Правда, въ немъ прямо не изрекается анаоема, которую читаль въ своемъ «томев» Арменопулъ, но опъ легко могъ понять

<sup>1)</sup> Содержаніе этого указа изложено не совсѣмъ ясно въ толкованіи Вальсамона на 84 правило Трульскаго собора. См. Σύνταγμα, т. 2, стр. 883. Ср. Zachariae, Ius graeco-romanum, pars III, p. 507.

<sup>2)</sup> См. эту форму въ цит. изд. Габерта, стр. 495-496.

<sup>3)</sup> См. въ Геймбаховомъ изданіи Шестокнижія (1851 г.), стр. 822.

Въ такомъ смыслѣ слѣдующія слова предлагаемаго нами памятника: Кαὶ ὄν τρόπον ὁ τὴν περὶ τὸ θεῖον πίστιν ἀπαρνησάμενος τῆς τῶν ὁρθοδόξων ὁμηγύρεως ἐξωστράχισται, τὸν αὐτὸν καὶ ὁ τὴν πρὸς τὸ βασίλειον κράτος πίστιν ἐξομοσάμενος, καὶ δολερῶς καὶ ὑπούλως πρὸς αὐτὸ διακείμενος, ἀνάξιος ἡμῖν δοκεῖ καὶ ἀπὸ Χριστοῦ κεκλῆσθαι καὶ ὁνομάζεσθαι, εἰπερ δὴ χριστὸς Κυρίου 1) καὶ ὁ τὸ στέφος τοῦ κράτους καὶ τὸ διάδημα περικείμενος. Το есть: «Какъ отрекшійся оть вѣры въ божественное изгоняется изъ общества православныхъ, такъ и давшій клятву на вѣрность царской власти, но расположенный къ ней злонамѣренно и враждебно кажется намъ недостойнымъ называться по имени Христа, если и носящій царскій вѣнецъ и діадиму несомнѣню (δή) есть помазанникъ Господень».

Издаваемый синодальный акть (а издается онъ по рукописи Московской синодальной библіотеки № 33, л. 89 об.) не лишенъ значенія и для русской церковной исторіи. Въ числѣ членовъ патріаршаго синода, на которомъ составленъ былъ этотъ актъ, мы видимъ и русскаго митрополита Михаила. Отсюда само собою следуеть, что и этоть іерархъ, какъ природный грекъ, считался подданнымъ своего отечественнаго василевса, хотя Русь им'йла своихъ независимыхъ государей. Это — во-первыхъ. А во-вторыхъ: имя русскаго митрополита Михаила, занимавшаго свою каоедру въ 1171 г., изъ русскихъ источниковъ вовсе неизвъстно. Въ нашихъ лътописяхъ содержатся только следующія данныя о русскихъ митрополитахъ последнихъ трехъ десятильтій XII въка: подъ 1169 годомъ въ последній разъ упоминается митрополить Константинъ 2), а подъ 1182 годомъ въ первый разъ названъ митрополитъ Никифоръ (II). Такимъ. образомъ имя Михаила должно стоять между этими двумя именами. ЛЕтописи молчать объ немъ, въроятно, потому, что онъ прожиль на Руси очень недолго и ничьмъ не ознаменовалъ своего кратковременнаго здёсь пребыванія.

<sup>1)</sup> Названіе императоровъ χριστὸς Κυρίου, какъ въ Библіи называются іудейскіе цари, первосвященники и пророки, было довольно употребительнымъ у византійскихъ писателей эпохи Комниновъ. См. наприм. толкованія Вальсамона на 69-е правило Трульскаго собора и на 12-е Анкирскаго. Σύνταγμα, т. 2, стр. 467 и т. 8, стр. 44.

<sup>2)</sup> Подъ этимъ именно годомъ стоитъ въ Лаврентьевскомъ спискѣ начальной дътописи разсказъ о судъ митрополита Константина надъ Ростовскимъ епископомъ Осодоромъ; а въ Ипатьевскомъ спискѣ тотъ же разсказъ поставленъ подъ 1172 годомъ. Но извъстно, что хронологія этого послъдняго списка болье чъмъ сомнительна.

Τόμος τῆς πρὸς τὸν βασιλέα κῦρ Μανουἡλ ἐγγραφῆς τῶν τότε ἀρχιερέων.

Μηνί μαρτίφ κδ΄, ημέρα δ΄, ἰνδικτιῶνος δ΄, προκαθημένου τοῦ ἀγιωτάτου ἡμῶν δεσπότου τοῦ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου κῦρ Μιχαὴλ ἐν τοῖς δεξιοῖς Ἀλεξιακοῖς κατηχουμενείοις, συνεδριαζόντων τῆ μεγάλη ἀγιωσύνη αὐτοῦ ἰερωτάτων ἀρχιερέων, Στεράνου Καισαρείας, Νικολάου Ἐφέσου, Κωνσταντίνου Χαλκηδόνος, Νικήτα Μελιτηνῆς, Ἰωάννου Κλαυδιουπόλεως, Βασιλείου Νεοκαισαρείας, Λουκᾶ Μωκισοῦ, Ἰωάννου Κρήτης, Πέτρου Μιτυλήνης, Ἐπιφανίου Φιλίππων, Κωνσταντίνου Εὐχαίτων, Μιχαὴλ Ῥωσίας, Βασιλείου Μαδύτων, Λέοντος Δίστρας, Θεοδώρου Μηθύμνης, Βασιλείου Μεσημβρίας, Θεοδώρου Σηλυβρίας, Νικήτα Μαρωνείας, Βασιλείου Παρείου, Μιχαὴλ Κίου, Ἰωάννου Κυψέλλων,, Δημητρίου Νίκης, Κωνσταντίνου Βρύσεως, καὶ Μιχαὴλ Δέρκου, παρισταμένων καὶ θεοφιλεστάτων δεσποτικῶν ἀρχόντων.

Θεόν δρθώς σέβεσθαι, μετά δὲ καὶ βασιλέα τιμᾶν, καὶ εἰλικρινῆ πίστιν φυλάττειν πρός ἄμφω πάντας τους εύσεβεῖν βουλομένους, νόμος άνθρώποις άπασιν εύσεβουσι περί το θεΐον, ώς άναγχαίως, πρόπαλαι τέθειται. Δυοΐν γὰρ ὄντοιν τούτοιν πάσης ὑπερχειμένοιν 1) ἀνθρωπίνης τιμῆς, έν ίσφ κείται πάντως ή τῆς ὀφειλομένης περί ταῦτα πίστεως ἐντολή. "Ο γὰρ Θεός ἐν οὐρανῷ καὶ ἐν ἄπασι, τοῦτ' ἐπὶ γῆς μετὰ Θεόν ἐν τοῖς ύπο την αύτοῦ ἐπικράτειαν τὸ βασιλικόν ὕψος τε καὶ ἀξίωμα. Καὶ ὅν τρόπον ο την περί το θείον πίστιν άπαρνησάμενος της των ορθοδόξων όμηγύρεως έξωστράχισται, τον αὐτον καὶ ὁ τὴν πρός τὸ βασίλειον κράτος πίστιν έξομοσάμενος και δολερώς και υπούλως πρός αυτό διακείμενος, άνάξιος ήμΙν δοχεί και ἀπό Χριστού κεκλήσθαι και όνομάζεσθαι, είπερ δή γριστός Κυρίου καὶ ὁ τὸ στέφος τοῦ κράτους καὶ τὸ διάδημα περικείμενος. Ἐπεὶ ούν ούτω ταῦτ' ἔχει, καὶ ἀπαραίτητον γρέος ἕκαστος ἔγομεν ἔνθεον πίστιν και πρός τον κραταιόν και άγιον ήμων βασιλέα φυλάττειν διά παντός, ίσως μέν ούδε προτροπής εγγράφου το ρηθησόμενον εύγνωμοσιν ύπηχόοις άξιον έδοξε πώποτε. Τί γὰρ ἄν άλλος καθ' έαυτὸν ἐνδοιάσειε<sup>2</sup>), καὶ γραφή και λόγφ και έργφ καθομολογείν τε και άσφαλίζεσθαι, ώς ούκ αν ποτε εναντιωθείη τοις τανύν δεδογμένοις τῷ θεοφρουρήτῳ ήμων αὐτοχράτορι, ἐπ' εὐνομία καὶ συντηρήσει καὶ φυλακή τῆς ῥωμαϊκής ήμων πολιτείας, πρός δὲ καὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ὀρθοτομίας καὶ καταστάσεως; "Ομως δὲ τὸ καλὸν ἐπισκευάζοντες ἰσχυρότερον, συνοδικῶς

<sup>1)</sup> Βτ ργκοπиси: ὑπερχειμένην.

<sup>2)</sup> Η ε нужно ди читать: τίς γάρ αν αλλως κ. ε. ενδοιάτειε? Βυσωιτίδικι Βροκοποικό.

τὰ παρόντα διατιθέμενα, ἐφ' ῷ καὶ διοριζόμεθα, τοῦ λοιποῦ πάντας 1) τοὺς είς άργιερωσύνης ύψος ανάγεσθαι μέλλοντας, άγιωτάτους τε φαμέν πατριάργας, ἱερωτάτους μητροπολίτας, πρὸς δὲ τούτοις καὶ θεοφιλεστάτους άργιεπισχόπους και έπισχόπους, την αυτήν διδόναι άσφάλειαν και περί της είς τὸν χραταιὸν καὶ ἄγιον ἡμῶν βασιλέα είλικρινεστάτης πίστεως, ἡν καὶ περί του κατ' αυτόν όρθοδόξου φρονήματος έκαστος δίδωσι, και μη άλλως άργιερατικής γειροθεσίας καταξιούσθαι, εί μή κατάθηται πρότερον στοιχείν καὶ αὐτὸς ταῖς ἐν τῷ γθές που καὶ πρότριτα συντεθέντι ὁρκωμοτικῷ ἀναταττομέναις κατά ρητόν διαστίζεσι, ταῖς καὶ ἐχούσαις οὕτως ἐπὶ τῶν λέξεων· «Όμαλογῶ διὰ τῆς παρούσης μου ἐγγραφῆς, ἴνα φυλάσσφ πρός σε τὸν χραταιὸν καὶ ἄγιόν μου αὐτοκράτορα τὸν βασιλέα καὶ πορφυρογέννητον χύρ Μανουήλ τὸν Κομνηνόν, χαθαράν πίστιν χαὶ εὕνοιαν, χαθά γρεωστώ τούτο ύπό φυσιχού χαι νομιχού γρέους και ίνα ύπάργω είς τόν όρισμόν καὶ τὸ θέλημα καὶ τὸ πρόσταγμα τῆς ἀγίας βασιλείας σου, κατὰ παντός ανθρώπου εναντιουμένου τῷ παρόντι ὅρκῳ. Εί δὲ συμβῆ τὸ κοινὸν τῶν ἀνθρώπων ἀποδοῦναί σε γρέος, ἵνα ἔχφ ἀπεντεῦθεν γωρίς ἀμφιβολίας οιασδήτινος, ή χρείας έτέρου όρχου, τον περιπόθητον υίον τῆς άγίας βασιλείας σου τον περιφανέστατον πορφυρογέννητον καὶ βασιλέα χῦρ ᾿Αλέξιον, αὐτοχράτορα βασιλέα ἀντί σου, καὶ φυλάσσφ καὶ ἐπ᾽ αὐτῷ την αὐτην καθαράν πίστιν καὶ εὕνοιαν. Ἐὰν δὲ συμβη, σοῦ τελευτήσαντος, ἄνηβον ἔτι εἶναι τὸν περιπόθητον υίὸν τῆς βασιλείας σου χῦρ Άλέξιον, και μή φθάσαι τον έξκαιδέκατον χρόνον, πρός αὐτόν μὲν ϊνα φυλάσσφ καθαράν πίστιν και εύνοιαν, σωζομένης δὲ τῆς πρὸς αὐτὸν πίστεως καὶ εύνοίας μου και τής τιμής τής βασιλείας σου, ίνα υπάργω είς το θέλημα καὶ τὸ πρόσταγμα τῆς περιποθήτου αὐγούστης τῆς ἀγίας βασιλείας σου χυρᾶς Μαρίας, εἴπερ τὴν μοναχιστὴν (sic) στολὴν φορέσει καὶ ἀποκαρῆ ἀπεντεύθεν κανονικώς, καὶ φυλάσσει τὴν τιμὴν τῆς βασιλείας σου καὶ τοῦ υίου αυτής, μέχρι αν ούτος φθάση είς τον έξχαιδέχατον χρονον. Έαν δὲ ό τοιούτος υίὸς τῆς βασιλείας σου, ἔτι ζώσης τῆς βασιλείας σου, ἢ καὶ μετά ταῦτα ἄπαις παρέλθοι, καὶ ὕπεστι τῆ βασιλεία σου ἔτερον ἄρρεν παιδίον, ίνα έχφ αὐτό βασιλέα αὐτοχράτορα, κᾶν οὐκ ἔφθασε στεφθηναι, καὶ σπουδάζω ἀποκαταστήναι αὐτὸ εἰς τὸ στέμμα τής βασιλείας ταύτης τῶν 'Ρωμαίων, καὶ φυλάσσφ καὶ ἐπ' αὐτῷ ὁμοίως τὴν αὐτὴν γνησίαν πίστιν και εύνοιαν, μετά της αυτης διαστίξεως της επί τη δηλωθείση αυγούστη τῆς ἀγίας βασιλείας σου και μητρὶ αὐτοῦ. Ἐὰν δὲ ἡ αὐτὴ περιπόθητος αύγούστα της άγίας βασιλείας σου, η ούχ εν τοτς ζώσι τότε έστιν,

<sup>1)</sup> Въ рукописи: πάντως.

η ούγ ούτω διάγει, ἀπό τοῦ γρέους μέν τοῦ είναι είς το θέλημα καὶ το πρόσταγμα αὐτῆς ὀφειλω είναι έλεύθερος. Γνα δὲ φυλάσσφ τὴν πρὸς τὸν αύτον υίον αύτης πίστιν και εύνοιαν καθαράν, και υπάρχω της αυτής βουλής και του θελήματος [μετά] των άνθρώπων τής βασιλείας σου, είς μέλλει ἐπιτρέψαι ἡ βασιλεία σου τὴν οἰκονομίαν καὶ ἀναγωγὴν τοῦ ἡηθέντος περιφανεστάτου πορφυρογεννήτου. Έλν δὲ καὶ οί τοιοῦτοι ἐπιλείψωσιν, ίνα ύπάργω τής αύτής βουλής και του θελήματος [μετά] των μελλόντων τηνικαύτα άπό κοινής βουλής προκριθήναι έτέρων άνθρώπων είς άναπλήρωσιν του τόπου των δηλωθέντων. Σπουδάζω δὲ ἐπὶ πᾶσι παντοίως εἰς τὰ συμφέροντα τή τιμή του περιποθήτου σου υίου και τής Ρωμανίας, κατά τὸν έγγραφον ή ἄγραφον όρισμόν της βασιλείας σου εί δὲ συμβή, σοῦ τελευτήσαντος, μήτε τὸν υἰόν σου τὸν βασιλέα και περιφανέστατον κῦρ Ἀλέξιον περιείναι, μήτε έτερον άρρενα παίδα τῆς βασιλείας σου, ίνα ὑπάργφ είς τὸν ὁρισμὸν καὶ τὸ θέλημα καὶ τὸ πρόσταγμα τῆς βασιλείας σου, καὶ ποιήσω, καθώς αν διορίσηται ή βασιλεία σου έγγράφως ή άγράφως, ή περί τῆς περιποθήτου σου θυγατρός τῆς περιφανεστάτης ταύτης χυρᾶς Μαρίας, της νον περιούσης και του μέλλοντος συζευχθήναι αυτή νομίμω γάμφ, εἴπερ ἐνταῦθα μέλλει εἶναι σὺν αὐτῆ καὶ κρατεῖν ρωμαϊκὴν διαγωγὴν καὶ ἐκκλησιαστικὴν κατάστασιν, καθώς καὶ ἡ βασιλεία σου, ἡ περὶ έτέρας θυγατρός της βασιλείας σου, εάν περίεστί σοι, ή περί άλλης τινός οίχονομίας όρισθησομένης παρά τῆς βασιλείας σου. Ἐάν δὲ ἐπί τισι τῶν δηλωθέντων κεφαλαίων δισταγμός οιοσδήτις, ή άμφιβολία ἐπιγένηταί μοι, ἀπεντεύθεν ίνα σπουδάζω άναφέρειν τὰ περί τούτου, και οϋτως ίνα ἀπευδύνω έμαυτον είς την περί τούτων έρμηνείαν και τον όρισμον της βασιλείας σου, καὶ ποιῷ κατ' αὐτά. Καὶ ὡς φυλάξω ταῦτα πάντα, ἄπερ ὁμολογώ διά της παρούσης μου έγγραφης σώα και άπαράθραυστα, έκτός δόλου καὶ πάσης περινοίας ἡ παρερμηνείας τινός, οϋτως εἴη μοι καὶ τό θετον ίλεων. Είχε τό μηνί μαρτίω, ινδικτιώνος δ΄, έτους ,ςγοθ.

Ή ὑπογραφή. Μιχαήλ, ἐλέφ Θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ῥώμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης. Εὐλογητὸς ὁ Θεὸς καὶ Πατήρ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ ῶν εἰς τοὺς αἰῶνας, οἱ ψεύδομαι ἐγγραφόμενος καὶ ὁμολογῶν διὰ τῆς παρούσης μου γραφῆς, ρυλάσσειν ἀναλλοίωτον καὶ ἀπαράθραυστον τὸν ἀναγεγραμμένον ὅρκον κατὰ πᾶσαν αὐτοῦ τὴν δύναμιν καὶ περίληψιν, δίχα δόλου καὶ περινοίας ἡ παρερμηνείας τινός.

А. Павловъ.

## Акты такъ называемаго Послѣдняго Софійскаго собора (1450 г.) и ихъ историческое достоинство.

Съ отрывками актовъ Послѣдняго Софійскаго собора первый познакомиль ученый міръ Левъ Алляцій въ извѣстномъ своемъ сочиненіи «De Ecclesiae Occidentalis atque Orientalis perpetua consensione» 1); первое же и единственное до сихъ поръ полное ихъ изданіе сдѣлано патріархомъ ісрусалимскимъ Досиосемъ въ «Τόμες Καταλλαγῆς» 2).

Левъ Алляцій не призналь актовъ собора подлинными въ виду, главнымъ образомъ, тёхъ историческихъ анахронизмовъ, которые допущены уже въ самомъ заглавіи ихъ. Тогда на защиту этихъ актовъ выступиль ихъ издатель—патріархъ Доспоей. Онъ опровергъ одно за другимъ всё 14 доказательствъ Алляція относительно неподлинности названныхъ актовъ, и самую сильную аргументацію Алляція, основанную на явныхъ анахронизмахъ и историческихъ ошибкахъ заглавія, уничтожилъ тёмъ простымъ оружіемъ, что заглавіе актовъ въ томъ видѣ, какъ оно приводится у Алляція, призналъ умышленно извращеннымъ латинянами съ цѣлію подорвать авторитетъ актовъ. Въ этомъ легко-де можно убѣдиться изъ заглавія его (Досиоея) изданія, которое сдѣлано по лучшимъ, не подвергшимся искаженію, рукописямъ в).

<sup>1)</sup> col. 1380.

<sup>2)</sup> стр. 454.

<sup>3)</sup> Δοσιθέου, Περ: των εν Ίεροσολύμοις Πατριαρχευσάντων, стр. 915. Приводимъ здѣсь заглавія актовъ Софійскаго собора по наданіямъ Алляція и Досибея, чтобы яснѣе была видна разница между ними.

Βαιμαθία ακτοβώ πο μεμαθίω Αμεμικ: Έντεῦθεν το βιβλίον ἀπάρχεται τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει Ἰστάτης Συνόδου ἐν τῆ Ἁγία Σοφία ἐπιτελεσθείσης μετὰ τὴν γένεσιν τοῦ ψευδοσυλλόγου Φλωρεντίνου, ἐνὸς ἐνιαυτοῦ διαστήματι καὶ ἡμίσεως καὶ μετὰ τὴν τελευτὴν τοῦ λατινόφρονος Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου, τοῦ ἀπατηθέντος

Одновременно, но независимо отъ Досиоея, появился на западъ сильный защитникъ актовъ Софійскаго собора — многоученый Адамъ Зерникавъ, посвятившій въ своемъ сочиненіи объ исхожденіи Св. Духа защитъ ихъ подлинности обширное разсужденіе, которое Евгеній Вулгарисъ, переводчикъ сочиненія Зерникава на греческій языкъ, пополниль примъчаніями изъ Досиоея 1).

Съ техъ поръ подлинность актовъ Софійскаго собора находится вив всякаго сомивнія для православныхъ 3), и особенно греческихъ, богослововъ и ученыхъ, и нашла даже защитниковъ, или по крайней мъръ менъе строгихъ критиковъ, среди самихъ латпиянъ<sup>8</sup>), большинство которыхъ, разумъется, и до сихъ поръ держится мивнія Алляція. Однако ни одинъ, сколько мы знаемъ, не только изъ православныхъ, но и изъ западныхъ ученыхъ не взяль на себя труда еще разъ изслъдовать этоть, почти открытый до настоящаго времени, вопросъ. Мньнія, которыя высказываются иногда за или противъ актовъ Софійскаго собора, заимствуются почти исключительно у Досиося и Алляція, смотря по тому, которому изъ двухъ отдается предпочтеніе. А между темъ окончательное решение вопроса о подлинности этихъ актовъ чрезвычайно важно и необходимо. Отъ такого или иного рашенія этого вопроса зависить судьба самого Софійскаго собора. Вѣдь про него мы знаемъ исключительно изъ актовъ. Кромъ того, еще до сихъ поръ многіе ученые продолжають осповываться на этихъ актахъ въ своихъ сужденіяхъ о разныхъ историческихъ событіяхъ, каковы, напр., смерть Марка Ефесскаго, избраніе въ патріархи Аоанасія II и др.

Поэтому, думаемъ, будетъ далеко не безполезнымъ дѣломъ послѣ

ύπο των Ίταλων ἐπὶ βοηθεία καὶ ἐπὶ τελευτῆς συμφρονήσαντος τῷ ὀρθοδόξῷ δόγματι, ἐπὶ τοῦ ὀρθοδόξου υίοῦ αὐτοῦ Κωνσταντίνου. Ἐξευλήθη ἐκ τῶν τῆς βιβλιοθήκης ἰδιοχείρων Κωνσταντίνου τοῦ Λασκάρεως, τοῦ ὄντος σορωτάτου, καὶ τὴν ἀνεπτυγμένην γραμματικὴν διδάξαντος ἐπιταγῆ τοῦ σορωτάτου τοῦ Βυζαντίου πατριάρχου Άθανασίου Κωνσταντινουπόλεως, καὶ μετεγράφη ὑπὸ Θεοδώρου τοῦ Ζυγομαλᾶ, πρωτεκδίκου τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας.

Заглавіе автовъ по наданію Досипея: Σύνοδος 'Υστάτη εν Κωνσταντινουπόλει επιτελεσθείσα εν τη Άγία Σοφία μετά την τελευτήν του Λατινόφρονος Ίωάννου του Παλαιολόγου, του άπατηθέντος υπό των Ίταλων επί βοηθεία και επί τελευτής συμφρονήσαντος τῷ ὀρθοδόξω δόγματι επί του ὀρθοδόξου ἀδελφού Κωνσταντίνου βασιλέως. Έξευλήθη εκ της βιβλιοθήκης и пр. (одинаково съ Αлляціемъ).

<sup>1)</sup> Άδὰμ Ζοιρνικαβίου, Περὶ ἐκπορεύσεως τοῦ Άγίου Πνεύματος. Τομ. Β΄, σελ. 677—698.

<sup>2)</sup> Изъ русскихъ историковъ только проф. А. Лебедевъ не признаетъ подлинности актовъ. См. Очерки исторіи Византійско-Восточной церкви, Москва. 1892 г., стр. 438 и Богослов, Въстн. янв. 1895 г., стр. 48.

<sup>3)</sup> Haup. Henri Vast, Le cardinal Bessarion. Paris. 1878. p. 133.

двухсотлътняго промежутка времени съ эпохи Алляція и Досиося попытаться еще разъ критически изследовать вопросъ о подлинности актовъ Последняго Софійскаго собора.

Главные аргументы Алляція противъ подлинности актовъ опираются по преимуществу на заключающихся въ ихъ заглавіи явныхъ анахронизмахъ и несообразностяхъ 1). Однако заглавіе актовъ въ изданіи Досиося, какъ мы уже сказали, не содержить болбе никакихъ противоисторическихъ данныхъ, такъ что и вся сила аргументапін Алляція потеряла свое первоначальное значеніе. Конечно, здісь критика была бы въ правъ потребовать объясненій насчетъ исправленія Досиосемъ заглавія актовъ и точнаго указанія рукописей, на основаніи которыхъ сділано было это исправленіе. Но такъ какъ, съ одной стороны, необходимый матеріаль для решенія вопроса на этой именно почвъ не находится въ нашемъ распоряжении, съ другой стороны, заглавіе актовъ — вещь второстепенная, не дающая еще права по одному ему р'вшать вопросъ о подлинности самыхъ актовъ, то мы и не будемъ касаться этого вопроса съ указанной выше стороны, или, другими словами, не будемъ повторять доказательствъ Алляція и возраженій на нихъ Досиося. Мы возьмемъ лучше самый текстъ актовъ, какъ онъ изданъ Досиосемъ, и разсмотримъ, все ли въ немъ такъ исправно, какъ полагалъ это патріархъ Досиоей, нѣть ли въ немъ такихъ данныхъ, которыя и помимо заглавія могуть поколебать увіренность въ подлинности актовъ.

Главное вниманіе мы обратимъ на следующіе три пункта: 1) возможность участія на соборе вспал упоминаемыхъ въ актахъ лицъ; 2) достоверность самаго собора, какъ историческаго факта, и 3) время составленія актовъ и личность ихъ автора.

I.

По актамъ въ засѣданіяхъ собора Св. Софін принимало участіе большое число православныхъ архіереевъ и клириковъ. На немълично присутствовали три патріарха — Александрійскій, Антіохійскій и Іерусалимскій, къ которымъ присоединился въ первомъ же засѣданіи и новоизбранный Константинопольскій патріархъ Аоанасій ІІ. Въ

<sup>1)</sup> Въ заглавін актовъ по изданію Алляція (см. выше, стр. 2, примъч. 1) Константинъ Палеологъ называется сыномъ(!) Іоанна; соборъ Св. Софіи представляется происходящимъ при императоръ Константинъ, полтора года спустя посль Флорентійскаго собора(!).

подижсяхь, скрыплющихь соборные акты, кромы четырехь патріарховь, читаются имена 18-ти митрополитовь и еписконовь и 7-ми клириковь, а въ соборныхъ разсужденіяхъ принимають участіе бывшіе на Флорентійскомъ соборы свытскіе философы и дидаскалы: Гемисть, Схоларій и Амируци, изъ коихъ одинъ только Схоларій, повидимому, изъ свытскаго сублался монахомъ, какъ указываеть имя «Геннадій», которымъ называется онъ въ актахъ. Для обсужденія соборныхъ вопросовъ употреблено было 4 засыданія, живое участіе въ которыхъ принималь великій риторъ Феодоръ, котораго можно назвать Маркомъ Ефесскимъ Софійскаго собора.

Прослёдить возможность участія на соборё каждаго упоминаемаго въ актахъ и подписяхъ ихъ лица, разумёется, невозможно. Свёдёнія, которыя имёются о большинствё пхъ изъ другихъ источниковъ, недостаточны для этой цёли. Поэтому мы ограничимся только такими личностями, о которыхъ имёются болёе или менёе полныя и достовёрныя историческія данныя.

а) Могь ли Маркъ Ефесскій присутствовать на соборѣ, бывшемъ при императоръ Константинъ, сиустя полтора года послъ восшествія его на престоль? - Несомивню, ивть. Марка Ефесскаго въ 1450 году не было уже въ живыхъ п, следовательно, участвовать въ (офійскомъ соборѣ онъ не могъ. Самъ Досноей, такъ горячо отстанвающій подлинность актовъ Софійскаго собора, вопреки своей длинной аргументацін въ ихъ пользу, пом'вщенной на стр. 914 его «Исторіи Іерусалимскихъ патріарховъ», на стр. 912 того же сочиненія пишетъ сπάχνοιμες: «Όντος δὲ ἐν Κωνσταντινουπόλει πατριάρχου τοῦ ποτὲ Κυζίχου Μητροφάνους, ἀσθενήσας Μάρχος ὁ Ἐρέσου καὶ συνιδών ὅτι τοῦ βίου έξεργεται έμήνυσε και ήλθε πρός αυτόν ό Σγολάριος και έλέγξας αύτον ήρέμα περί της γινομένης παρατροπής, ήτοι περί της έν Φλωρεντία διαληφθείσης έκθέσεως, έδεήθη αύτου, ίνα άντ αύτου οροντίζη κατά λατίνων και ίδε περί τούτου εν τῷ Τομφ Άγάπης. Άποδεγθείς δὲ τὴν ἐπιταγην ασμένως ὁ Σχολάριος, μετά την κοίμησιν του Έρέσου έγένετο μοναγός και ώνομάσθη Γεννάδιος». Хотя въ приведенныхъ словахъ , loспоея и заключается немалая историческая источность 1), однако для насъ важенъ фактъ, что Досноей здісь, во нервыхъ, смерть Марка Ефесскаго полагаеть, новидимому, значительно ранже Софійскаго собора (при Митрофанћ), во вторыхъ, ясно признаетъ, что Схоларій

Досноей ошибочно считаетъ эти событія случившимися при Митрофанъ, тогда какъ въ дъйствительности они происходили при патріархъ Григоріъ Маммъ.

приняль монашество и названь Геннадіемь послю смерти митрополита Ефесскаго. Между темь, по актамь Софійскаго собора, Маркь доживаеть до патріаршества Афанасія, а Схоларій является съ монашескимь именемь Геннадія еще при жизни Марка 1).

Въ пользу того, что Маркъ Ефесскій д'ыствительно умеръ довольно задолго до предполагаемаго Софійскаго собора, им'ьются несомивныя и авторитетныя свидітельства.

По актамъ Софійскій соборъ, въ которомъ участвовалъ и Маркъ Ефесскій, низложилъ латиномудрствующаго патріарха Григорія Мамму и на мѣсто его поставилъ православнаго Афанасія. Однако патріархъ Григорій въ посланіи къ транезунтскому императору, которое онъ написаль будучи еще патріархомз²), упоминаєть о Маркѣ Ефесскомъ, какъ уже объ умершемъ, говоря: «хаі тайта ἐν ταῖς πρὸς τὸν αἰδέσιμον ἐκεῖνον Ἐφέσου ἀπολογίαις, ἔτι περιόντος τοῦ βίου, ἐγγαράξαντες, καὶ πρὸς ἄλλοις τοὺς ἐκείνφ ἐξακολουθοῦντας»³). Самъ Маркъ въ своихъ послѣднихъ предсмертныхъ словахъ ясно указываєть, что Константинопольскую кафедру въ то время занималъ патріархъ латиномудрствующій 1). О смерти Марка Ефесскаго упоминаєтъ Схоларій въ сочиненіяхъ, написанныхъ несомнѣнно прежде 1450 года 5).

Что касается точной даты смерти Марка, то въ этомъ случаћ могуть оказать важную услугу свидътельства Плусіадена в и Схоларія о томъ, что митрополить Ефесскій умеръ во время преній съ латиноепископомъ Варооломеемъ Кортонскимъ, которыя продолжаль потомъ, послѣ смерти его, Схоларій. Пренія эти происходили не ра-

<sup>1)</sup> См. текстъ актовъ въ Τόμος Καταλλαγής.

<sup>2)</sup> Υτο Γρηγορία υρα написанія эτοго сочиненія быль еще патріархомь, объ этомь свидьтельствують слова: Ἐγώ δὲ πληροφορῶ τῆ σῆ ὑψηλοτάτη βασιλεία ἐπὶ μάρτυρι τῆ ἀληθεία ὅτι ἐξ ὅλης τῆς ψυχῆς ἀποδέχομαι ἐξελθεῖν τοῦ Πατριαρχείου•Ουδέποτε γὰρ ἀνέβη τὸ τοιοῦτον ἐπὶ μάρτυρι τῷ Κυρίω εἰς τὸν ἐμὸν λογισμὸν τὸ γενέσθαι με ἐπίσχοπον Κωνσταντινουπόλεως. Migne, t. CLX, col. 216 C.

<sup>3)</sup> Migne, t. CLX, c. 213 B.

<sup>4) «.</sup> Γέγω δὲ περὶ τοῦ πατριάρχου μήπως δόξη αὐτῷ προφάσει τάχα τιμῆς τῆς πρός ἐμὲ ἐν τῆ κηδεία στεῖλαί τινας τῶν ἀρχιερέων αὐτοῦ ἢ τοῦ κλήρου αὐτοῦ» κ. τ. λ. Migne, t. CLX, c. 536 B.

<sup>5)</sup> Μονφδία, μισμ. Ηοροβα; "Εκθεσις της όρθης περί της τοῦ Άγίου Πνεύματος δόξης (Migne, CLX, 689 A); Κατὰ της προσθήκης (Migne, CLX, 722 A).

<sup>6)</sup> Migne, t. CLIX, col. 1105 B.

<sup>7)</sup> Migne, t. CLX, c. 808 D. Съ этимъ срви. слова Сходарія въ надгробной монодіи Марку: «Καὶ νῦν εἰ περιῆν ἐκεῖνος, καὶ πρός τοὺς ἡμῶν ἀγῶνας ἡκεν ἀποδυσόμενος, ὡς τά γε πρότριτα γεγενημένα μαλλον ἀκροιβολισμοί τινες ἡσαν καὶ σορίας ἐπίδειξις ἡ κρίσις ὑπὲρ τῆς ἀληθείας» κ. τ. λ. Μονφδία ἐπικήδειος τῷ..... Ἐρέσου, изданіе Норова, стр. 76.

нѣе 1445 и не позже 1445 гг., потому что на вихи присутствиваций патріархъ Григорій, востенній на престоль ви 1445 годуй и лестоть Осодоръ, умершій ви 1445 годуй. Пик оспоставления вихи историческихъ данныхъ вилео, что мейніе польгающихи охеров Марка Ефесскаго въ 1447 г. 19 янв. боліе чіми віростира.

b) Вийсто приглашеннаго, но не явившатося на собора патрарка Григорія, ота его явиа на дідаемане собороми вопросм отгімалі ніжто «срита» Авочиобор. Что это за вичностья Ніта ли и вділи опять новаго анакроневма в путанецці факторы?

Извістно, что наріденця Испера россійскаго, посланняю папою Николаемъ V-мі ві Константиновой для возстановления забегой гренами унів, сопровождать ст остр на Хіоса Леонарії Хіоса її, натинскій архісписності Митеренетії, потіркій потомі на посланік из папі оть 15 августа 1415 гіда описаль пол гі з'юг, посланік и взятіє Константиноводнії. На Петр улі ст Леонардомі прибіде на Константиноводії тілью, на вівбуй міслеті 1412 гіда і, когда натиріарть Григорії бадлі унів на Римії. Навіз біді офрасуті Леонарды отвічаті за неовинивання посланії соборії Григорії даму се годами раньше своєть пусталь на Константиноводії, что фідонуті Леонардії на посланіть посланії предположетть, что фідонуті Леонарії напосланії на посланії посланії предположетть что фідонуті. Леонарії напосланії на посланії на предположетть на предположетть посланії предположетть посланії п

<sup>1</sup> Migne t TLN + 598 I

<sup>2</sup> Dat milit ert 24. -t beit .

<sup>5</sup> Immen. 221 23.

<sup>4</sup> In Equationarie Lement of the proper indicate the second of the second

Bullion County States of the State of the St

To the distance of least transfer the series of the state of the transfer transfer to the transfer transfer to the transfer transfer transfer to the transfer tra

того, что Леонардъ въ актахъ представляется личностью всёмъ хорошо известною, каковою могъ быть только Леонардъ Хіосскій,—или же признать, что и здёсь мы имёемъ дёло съ явнымъ анахронизмомъ.

с) Но если касательно даты смерти Марка Ефесскаго акты ошибаются на четыре года, а прибытіе Леонарда въ Константинополь ускоряють на два, то несообразность, допущенная въ нихъ относительно Митрофана Кизикскаго, еще болье велика.

По изданію Алляція, въ хиротоніи патріарха Аванасія ІІ вм'єсть съ другими приняль участіе и Митрофань Кизикскій, который умерь за цёлыя 7 лёть раньше предполагаемаго Софійскаго собора, будучи прежде въ продолжени трехъ летъ патріархомъ Константинопольскимъ и патріархомъ латиномудрствующимъ 1). Эту явную ошибку актовъ поправило<sup>9</sup>) натріархъ Досиней, поставивши вмісто Мутрофаνης-Παρθένιος, какое имя действительно читается въ подписяхъ актовъ по обоимъ изданіямъ (Алляція и Досиося). Однако и въ изданіи Досиоея имя Μητροφάνης, устраненное въ началь, проскользнуло ниже, незамъченное, повидимому, издателемъ, такъ что умершій въ 1443 году датиномудрствующій Митрофань (уже патріархъ Константинопольскій, а не митрополить Кизикскій)<sup>3</sup>) просить у собора прощенія за то, что подписаль флорентійскій Орось! И никто не можеть сказать, что это — другой какой нибудь Митрофанъ. Въ подписяхъ Флорентійскаго Ороса фигурируетъ одинъ только Митрофанъ, и это--Митрофанъ Кизикскій, впослідствій латиномудрствующій патріархъ Константинополя.

d) Какъ митрополитъ Кіевскій упоминается въ актахъ нѣкто Осодоръ (у Алляція Дороосй), тогда какъ всѣмъ извѣстно, что въ это время митрополитомъ Кіевскимъ и всея Руси былъ Іона 4).

Сказаннаго до сихъ поръ—достаточно, чтобы не оставить никакого сомивнія въ неподлинности актовъ Последняго Софійскаго со-

Συρόπουλος, σελ. 350.

<sup>2)</sup> Не только эту, но и всё вообще разности изданія Досиося сравнительно съ изданіемъ Алляція, мы считаємъ и будемъ считать поправками патріарха Досиося, пока никто не представитъ иміжющей эти же особенности рукописи времени болье ранняго, чёмъ изданіе Досиося.

<sup>3)</sup> Составитель актовъ и не подозрѣваетъ, повидимому, о патріаршествѣ Митрофана кизикскаго, да онъ и не знасть какого-нибудь патріарха Митрофана посаѣ Іосифа.

<sup>4)</sup> Филаретъ (Гумилевскій), Исторія Русской Церкви, пад. шестое, стр. 302. Срв. стр. 307, 808.

бора и указать, на какую шаткую почву опираются тѣ историки, которые на основаніи этихъ актовъ опредѣляютъ годы жизни и смерти разныхъ дѣятелей этого періода Византійской исторіи 1).

Но развѣ только въ приведенныхъ примѣрахъ заключается слабая сторона актовъ?

Мы не очень настанваемъ на томъ, былъ ли и могъ ли быть въ 1450 году Георгій Гемистъ въ Константинополь , участвоваль ли въ соборь Св. Софін проживавшій въ Трапезунть философъ Амируци, и оставляемъ въ сторонь вопросъ, почему хиротонія новаго патріарха Афанасія поручена была митрополитамъ Никомидійскому, Никейскому и Кизикскому, несмотря на присутствіе трехъ патріарховъ, а вмысть съ ними и митрополита Праклійскаго. Посль приведенныхъ примыровъ допущенныхъ въ актахъ анахронизмовъ, мы приведемъ еще нысколько такихъ примыровъ, гдь неточность заключается въ присвоеніи ныкоторымъ лицамъ названій и достоинствъ, какихъ они не имым.

- а) Великимъ экклезіархомъ во время Флорентійскаго собора, какъ извістно, быль Сильвестръ Сиропуль, авторъ драгоцінной исторіи Флорентійскаго собора. Въ качестві великаго экклезіарха Сиропуль подписывается и въ посланіи къ чехамъ, написанномъ послі предполагаемаго Софійскаго собора в), и этимъ титуломъ именуеть его и Схоларій въ письмі къ константинопольскимъ клирикамъ отъ 15 ноября 1452 года в). Между тімъ въ актахъ въ званіи великаго экклезіарха появляется какой-то Козьма. Оставилъ ли Сиропуль должность великаго экклезіарха предъ соборомъ Св. Софій, чтобы тотчасъ же послі него опять занять се, или же и въ этомъ случа составитель актовъ немного ошибся? Второе предположеніе, конечно, боліве удопріємлемо и вітроятно.
- b) Маркъ Евгеникъ подписывается и какъ митрополитъ Ефесскій, и какъ ἔξαργος τῶν πατριαρχών. Но патріархи лично присутствовали на соборѣ и пе нуждались въ экзархахъ и представителяхъ.

<sup>1)</sup> Покойный архимандрить Андроникъ Димитракопуло на основавіи этихъ актовъ годомъ смерти Марка Ефесскаго считаєть 1451-й ('Ορθέδοξες Έλλάς, σελ. 99).

<sup>2)</sup> Что Гемистъ въ 1450 году находился еще въ живыхъ, это не подлежитъ сомивню (Alexandre, Pléthon y Migne, t. CLX, с. 806). Однако участіе его въ Софійскомъ соборѣ и самый прівадъ въ Константинополь послѣ Флоревтійскаго собора болье чѣмъ невъроятны.

<sup>3)</sup> См. это посланіе у Алляція, De consens. col. 947—949.

<sup>4)</sup> Изд. у Димитракопуло Андроника въ Тоторія Буілдатор, лед. 166—172.

Ясно, что сочинитель актовъ присвоилъ Марку Ефесскому титулъ, который тотъ имълъ на Флорентійскомъ соборъ.

с) Избраннаго послѣ низложенія Григорія въ патріархи Аоапасія обычно считаютъ бывшимъ раньше игуменомъ монастыря Пεριβλέ-תנסט1). Однако въ подписяхъ актовъ эти два лица различаются. Кромь: «Άθανάσιος ελέω Θεοῦ άργιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως и пр.» тамъ мы читаемъ еще: «ὁ ποτὲ ἡγούμενος τῆς μονῆς τῆς Περιβλέπτιυ 'Αθανάσιος». Или Аоанасій II быль до патріаршества игуменомь монастыря Перивлента, и въ такомъ случат подниси актовъ — подложны, или же, если подписи нужно считать подлинными, патріархъ Аоанасій быль лицомъ отличнымъ отъ бывшаго игумена Перивлента. Последнее предположение сделаль еще патріархъ Досноей. Но такое примиреніе нельзя легко принять. Фраза ό ποτέ ήγούμενος и пр. ясно указываеть, что подписавшійся такимь образомь не быль болье игуменомъ, и мы не видимъ, почему нельзя считать его за натріарха Аоанасія II, если и безъ этого путаница и безпорядокъ въ подписяхъ актовъ по истинъ безпримърны. Не только титуты подписывающихся иногда очень необычны, не только одно и то же лицо упоминается подъ однимъ именемъ въ засъданіяхъ, а подъ другимъ въ подписяхъ, но и самый порядокъ подписей ясно свидътельствуетъ о недостаточной подготовк' составителя актовъ къ подлогу. Архіерен меньшихъ епархій подписываются прежде самыхъ старшихъ митрополитовъ. Митрополить, напримъръ, Никомидійскій Макарій подписывается въ числь архіереевъ младшихъ епархій, и его подписи предшествуютъ имена Синадскаго, Иконійскаго, Лаодикійскаго, Ставропольскаго и другихъ епископовъ.

Указанные апахронизмы и неточности актовъ Софійскаго собора—такого рода, что не оставляють никакого сомнінія въ неподлинности этого историческаго памятника. Нельзя даже въ нихъ видіть простого поврежденія существовавшихъ прежде подлинныхъ актовъ,—поврежденія, происшедшаго или умышленно, или по нев'єжеству переписчиковъ. Здісь не слова и фразы, не второстепенныя и частныя изв'єстія, но самая ихъ суть, самый остовъ ихъ оказывается ложнымъ, не согласнымъ съ историческою д'єйствительностью. Ясно, что акты эти въ ціломъ своемъ составі им'єютъ позднійшее происхожденіе.

<sup>1)</sup> Γεδεών, Πατριαρχικοί Πίνακες, σελ. 467.

II.

Изъ отверженія подлинности актовъ Софійскаго собора невольно возникаєть вопросъ: не быль ли и самый соборъ, имя котораго они носять, такимъ же историческимъ фактомъ, какимъ историческимъ намятникомъ являются его акты, особенно въ виду того обстоятельства, что о немъ мы знаемъ исключительно на основаніи этихъ послъднихъ? Иными словами, былъ ли дъйствительно Софійскій соборъ, по крайней мърѣ такой, какимъ его представляютъ акты и какимъ рисуютъ его намъ разные православные писатели?

Историческія свідінія объ этомъ соборіє тісно связаны съ исторією его актовъ. XV-й и XVI-й вв. какъ ничего не знаютъ объ актахъ Софійскаго собора, такъ совершенно не упоминаютъ и о самомъ соборів. Это, конечно, не есть еще достаточное доказательство несуществованія Софійскаго собора 1450 года. Відь и соборъ 1484 г. долгое время былъ забытъ. Возникающія, однако, вслідствіе полнаго, въ продолженіи боліве полуторыхъ вісковъ молчанія современниковъ и послідующихъ писателей, сомнівнія насчеть подлинности актовъ и дійствительности существованія собора Св. Софіи подкріпляются слідующими соображеніями.

Спустя недолгое время послѣ предполагаемаго Софійскаго собора, въ 1484 году, при патріархѣ Симеонѣ Трапезунтскомъ, созванъ былъ въ Константинополѣ большой соборъ съ тою же почти цѣлію, которая приписывается и Софійскому, т. е., чтобы выяснить истинное отношеніе православной церкви къ католической и покопчить разъ навсегда съ неосновательными притязапіями латинянъ. Естественно, конечно, было, чтобы соборъ этотъ, который и по времени не очень отдаленъ отъ Софійскаго, и по предмету, для обсужденія котораго созванъ, тѣсно съ нимъ связанъ, упомянулъ или, по крайней мѣрѣ, сдѣлалъ какой нибудь намекъ на существованіе Софійскаго собора. Между тѣмъ въ дошедшихъ до насъ отрывкахъ изъ актовъ этого собора¹) не только нѣтъ намека на Софійскій соборъ, но наоборотъ, въ нихъ есть одно мѣсто, которое прямо опровергаетъ существованіе послѣдняго. Въ заглавіи ороса собора 1484 года мы читаемъ: Істєю δὲ ὅτι ἡ σύνοδος αῦτη, εἰχουμενιχὴ εὖσα, πρώτη σὺν Θεῷ τὴν ἐν Φλω-

<sup>1)</sup> Акты собора 1484 года до сихъ поръ въ цѣломъ своемъ составѣ необнародованы. Нѣкоторые однако отрывки изъ нихъ уже сдѣлались извѣстными. Такъ архим.

речтіа ёхеічту тарачоцьстатту катёвале кай ачётрефе обчовочь и пр. 1). Какимъ образомъ соборъ 1484 года прютт отвергъ опредёленія незаконнаго Флорентійскаго собора, если это же самое, за 34 года раньше его, сдёлалъ соборъ Св. Софія? Нельзя возразить, что соборъ 1484 года назвалъ себя первыма въ качеств вселенскаго и большаго собора, чёмъ соборъ 1450 года. Соборъ 1484 года былъ настолько же вселенскимъ, насколько и предшествовавшій ему Софійскій, потому что и на этомъ посл'ёднемъ, по актамъ, присутствовали четыре патріарха.

Но перейдемъ къ болбе яснымъ указаніямъ на несуществованіе Софійскаго собора. Геннадій Сходарій въ предисловіи своего сочине-Ηίκ «Έχθεσις τῆς ὀρθῆς περὶ τῆς τοῦ Αγίου Πνεύματος ὑποστάσεως бобис», написаннаго не ранбе 1447 и не позже 1450 гг., замъчаеть, что созваніе собора изъ однихъ православныхъ для исправленія не--влеж и омидохдоен инего идо общо ображения инежельного положения церкви общо ображения и желательно<sup>2</sup>). Нигдѣ, однако, въ его сочиненіяхъ, касающихся такъ или иначе событій 1449—1453 гг. (а такихъ сочиненій его сохранилось до насъ пъсколько), мы не находимъ указаній на то, чтобы проектируемый имъ соборъ состоялся. Если бы онъ быль, то Схоларій непремънно упомянуль бы о немъ въ своихъ сочиненіяхъ, тымъ болье, что для этого представлялось всегда много случаевъ, а иногда даже самый ходъ ръчи требоваль этого. Напримъръ, въ посланіи къ жителямъ Константинополя отъ 29-го ноября 1452 года, излагая кратко, но очень живо, предыдущую свою жизнь и деятельность, объясняя цёль, которую онъ въ нихъ преследоваль, Схоларій, между прочимь, заявляеть, что онъ одобряеть и принимаеть бывшій противъ Векка соборъ, остается върнымъ своему объщанію, данному блаженному Марку Ефесскому передъ смертію нослідняго, своимъ преніямъ съ епископомъ Кортонскимъ, многимъ и разнымъ своимъ сочиненіямъ, написаннымъ въ защиту отеческой въры, исповъданію въры, которое за три года предъ тѣмъ въ исправленномъ видѣ издалъ, и подписямъ,

митракопуло въ сочиненіи Пєєї той πρωτείου τοй πάπα, Έγχειρίδιον Ναθαναήλ τοй Χύχα (σελ.  $\vartheta'-\iota\gamma'$ ) напечаталь орось этого собора; греческіе евхологіи приводять и постановленный этимъ соборомъ чинъ, по которому должно принимать возвращающихся въ православіе уніатовъ; важный же отрывокъ, касающійся канонизаціи патріарха Геннадія Схоларія, хранится неизданнымъ у г. Пападопуло-Керамевса, благосклюнной любезности котораго мы очень обязаны.

<sup>1)</sup> Ράλλη και Ποτλή, Σύνταγμα, σελ. 678.

<sup>2)</sup> Migne, t. CLX, col. 668.

которыя онъ вмѣстѣ съ единомысленными съ нимъ клириками далъ и т. д. 1). Безъ сомнѣнія, Схоларій непремѣнію назвалъ бы здѣсь и Софійскій соборъ, если бы таковой дѣйствительно былъ, ибо и ходъ рѣчи этого требуетъ и важность собора не допускаетъ возможности забыть его, если уже упоминаются менѣе важныя и второстепенныя собранія константинопольскихъ клириковъ. И, однако, мы не видимъ здѣсь никакого даже намека на соборъ.

Такое же полное молчаніе относительно Софійскаго собора замісчается и у всіхть современных в Схоларію писателей, и нельзя придавать какого нибудь значенія замічанію Зерникава, будто слова Амируци: «δι' ἄπερ εί πατριάρχαι τὰς ὑπογραρὰς τῶν εἰκείων ἐπιτρόπων εὐλόγως καὶ συνοδικῶς ἡδέτησαν, βουλομενοι παρὰ τῶν διαλέξεων καὶ μὴ ἀθεεὶ πέρας ἔξειν τὰ τῆς συνόδου», относятся къ собору Св. Софіи 2). Отверженіе патріархами Флорентійскаго собора, про которое говорить Амируци, сділано было не на Софійскомъ соборі въ Константинополіс, а въ Герусалиміс, въ 1443 году, въ соборномъ рішеніи патріарховь Александрійскаго, Антіохійскаго и Герусалимскаго вийсті съ митрополитомъ Кесарійскимъ Іоапномъ. Въ этомъ рішеніи Флорентійскій соборь названъ «μιαρά», натріархъ Митрофанъ «Мητροφονίς», и «συνοδικῶς» опреділяется, чтобы латиномудрствующимъ клирикамъ было запрещено священнослуженіе 3).

Первое и явное указаніе на Софійскій соборъ и его акты мы находимъ у Георгія Коресія, писателя первой половины XVII вѣка. Коресій въ своемъ сочиненіи «Έγγειρίδιον περί τῆς ἐκπορεύσεως τοῦ Αγίου Πνεύματος», изданномъ въ «Τόμος Καταλλαγῆς», говоритъ: «ἀποκρίνομαι καταγλωσσαλγεῖν περί τοῦτον τὸν ἀντίδικον, και γὰρ τὸν βυζάντιον πρό τῶν ὑπογραρῶν τελευτῆσαι, ὅπερ περιποιήσει τῷ μαθητιῶντι Γεμιστὸς καὶ ᾿Αμηρούτζης καὶ ἡ συναθροισθεῖσα Σύνοδος κατὰ τῆς ἐν Φλωρεντία ἐν τῆ ᾿Αγία Σορία» ¹). Песомиѣнно, Коресій зналъ о соборѣ Св. Софіи не по слухамъ или отъ другихъ писателей, но по актамъ его, которые въ это время сдѣлались уже извѣстными и которыни Коресій пользовался, какъ ноказываеть внимательное чтеніе приведеннаго мѣста. Аргументъ Коресія, что натріархъ Іосифъ не можетъ считаться принявнимъ Флорентійскій Оросъ, нотому что

<sup>1)</sup> См. это посланіе у Димитракопуло въ 'Ορθόδοξος 'Ελλάς, σελ. 410.

<sup>2)</sup> Α. Ζοιρνικαβίου, Περι έκπορεύσεως του Α. Π. Τόμ. Β', стр. 678.

<sup>3)</sup> Allat. De consens. col. 939-940.

<sup>4)</sup> Τέμος Καταλλαγής, ετρ. 276.

онъ умеръ до подписанія послідняго, приводится точно также и въ актахъ, гді мы читаемъ: «Όντως δ'άποθανων Ίωσηφ πατριάρχης καὶ πρό έμου ἄρξας τῆς βασιλίδος πρό τῆς υπογραφῆς τὸν βίον ἀπέλιπε». То обстоятельство, что первый упоминающій о Софійскомъ соборів писатель знаетъ о немъ изъ его актовъ, подтверждаетъ высказанное нами выше мнітіе, что акты и соборъ Софійскій тісно между собою связаны и одновременно сділались извістными.

## III.

Вопросъ о времени появленія актовъ Софійскаго собора и ихъ авторѣ не принадлежить къчислу легкихъ и можеть допускать различныя рѣшенія. Мы постараемся по мѣрѣ возможности разъяснить его, высказывая миѣніе, которое намъ кажется вѣроятнымъ, безъ претензіи, однако, па безусловную истинность и вѣрность его.

Доспоей Іерусалимскій сказаль въ своей исторіи Іерусалимскихъ патріарховъ относительно Софійскаго собора, что «Латиняне клевещуть на этоть соборъ, чтобы доказать, что Флорентійскій соборъ не быль отвергнуть ни однимъ соборомъ» 1).

Эта, продолжающаяся и до нашихъ дней, склонность латинянъ ссылаться на Флорентійскій соборъ, какъ сохраняющій полную силу, а, слёдовательно, и обязательность для грековъ, и происходящее отсюда неловкое положеніе для православныхъ и были, по нашему мийнію, ближайшимъ поводомъ къ возникновенію сказанія о Софійскомъ соборѣ и составленію его актовъ.

Извѣстна страстная борьба латинянь противь православной церкви, начавшаяся со времени Флорентійскаго собора и особенно усилившаяся въ XVII вѣкѣ, когда жертвою ся въ Константинополѣ сдѣлался патріархъ Кириллъ Лукарисъ. Когда исчернывался весь запасъ аргументацій противъ непризнававшихъ главенства папы схизматиковъ, ярые пропагандисты уніи испремѣнно прибѣгали къ флорентійскому бресу, съ укоромъ напоминая грекамъ объ ихъ подписяхъ на немъ. На Флорентійскій соборъ и его брес ссылались уже Григорій Мамма, Іосифъ Меоонскій, Виссаріонъ Пикейскій и прочіе современные имъ латиномудрствующіе греки и западные полемисты; этотъ брос былъ сильнымъ аргументомъ и для послѣдующихъ поборниковъ латинства противъ православія. Насколько онъ важенъ даже и до сихъ поръ

<sup>1)</sup> Δοσίθεος, Περί τῶν ἐν Ἱερουσ. Πατρ. σελ. 917.

но взгляду католической перкви. доказываеть недавняя энциклика .Льва XIII о соединеній перквей, приглашающая православных возвратиться къ этому именно эзору.

Но если латиняне ради своих и имей умели подчеркивать значение Флорентійскаго собора и выставлять его вселенскій характеръ, то православные въ свою очередь не забывали съ особенною настойчивостью повторять, что этоть соборь не можеть иметь никакого значенія для православной перкви, такъ какъ она съ самаго же начала отвергла его. Георгій Гемисть, Амируци, Маркъ Ефесскій, Схоларій и всё писавшіе противъ датинянь послё Флорентійскаго собора, единогласно отридая вселенскій характеръ этого собора, съ особенною силою настапвають на немедленномь отверженіи его со стороны православной перкви и даже отлученіи тёхъ, кто подписаль этоть злосчастный эрректа какъ пронизируя называеть его Маркъ Ефесскій.

Однако нельзя не признать, что до 1484 года разныя отверженія Флорентійскаго собора православною церковію иміли болке или менке частный характерь, и если не de facto, то по крайней мікрік de jure Флорентійскій соборь быль въ полной силік и обязательности и для православной перкви. Латаняне для подтвержденія этого микнія приводили примітрь перваго вселенскаго собора, который хотя много разь и во многихь містахь быль отвергнуть аріанами и полуаріанами, однако ничуть не потеряль вслідствіе этого своего значенія и вселенскаго характера 2. Прибавимь къ сказанному еще то обстоятельство, что акты собора 1484 года и самый этоть соборь до нослідняго времени были почти неизвістны, и тогда поймемь, въ какомъ неловкомъ положеніи находились греки, когда въ полемикі съ датинянами діло касалось Флорентійскаго собора.

**Понятно, что для устраненія этого** невыгоднаго для православ**ныхъ нолемистовъ обстоятельства не трудно** было какому нибудь

<sup>1)</sup> Пугало, страшилище, или: составленный подъ вліявісять запугиваній («ἐπεὶ καὶ ὀρεωδούντες αύτοι τουτφ συνέθεντο». Migne, CLX, с. 176 19.

<sup>2)</sup> Κθριμησεκνών οбязательность для грековъ Флорентійскаго ороса, пока онъ ве будеть надлежащимъ образомъ отвергнутъ православнымъ соборомъ, признавалъ в Схоларій: αεί δέ τις οϊοιτο τόν συνοδικόν ἐκεῖνον δρον μένουντα και πιστευιμένον πας ἡμῖν, δεήσει δὲ δήπου πιστεύεσθαι, ἔως ὰν μηδὲν ἀναιρούν ἐκεῖνον συντιθή παρ ἡμῖν, καὶ ἡμῶν ἐπὶ ταῖς τοιαύταις συνθήκαις ἡνωμένων Αυτίνοις, ἄλλο τι δυνασθαί ἡ τὴν ἐν τῷ συμβόλω προσθήκην ὁμολογεῖν ἡμᾶς καὶ σιγώντας». Κατὰ τῆς Προσθηκης Migne, CLX, c. 716.

ревнителю греку рѣшиться на составленіе актовъ Софійскаго собора на основаніи, разумѣется, подходящихъ къ этой цѣли источниковъ. Такой благочестивый подлогъ нельзя считать слишкомъ смѣлымъ, такъ какъ латиняне того времени рѣшались на не менѣе смѣлые подлоги. Достаточно припомнить фальсификаціи и ложные переводы латинянъ въ XVI и XVII вѣкахъ въ ихъ полемикѣ противъ грековъ. Страстность и ожесточеніе взаимной полемики были столь велики, что ни тѣ, ни другіе не считали нужнымъ долго раздумывать относительно качества и достоинства аргументаціи или брезгать какими бы то ни было, хотя бы и подложными, документами, разъ они были въ ихъ пользу.

Но для созданія какого бы то ни было подлога необходима, конечно, извъстная доля истины, которая сдълала бы его не столь замѣтнымъ и болье правдоподобнымъ, иначе фальсификація обратится въ напрасный трудъ. Если, напримеръ, латиняне извратили многія мъста въ сочиненіяхъ Геннадія Схоларія или даже приписали ему, непринадлежащія въ дійствительности его перу, сочиненія, то на это они рышились лишь потому, что быль такой моменть, когда Схоларій, по ошибочному ли пониманію діла, или «сіхоνομίας ένεκα», склонялся на сторону латинства. И составитель актовъ Софійскаго собора долженъ быль имъть какія-нибудь историческія данныя, на которыя могъ опираться. Такимъ исходнымъ пунктомъ и базисомъ подлога мы считаемъ то собраніе клириковъ, о которомъ упоминасть Генцадій Схоларій въ вышеприведенномъ 1) его посланіи къ жителямъ Константинополя, время написанія котораго совнадаеть съ датою предполагаемаго Софійскаго собора. Конечно, это было простое собраніе константинопольского клира, а не соборъ множества архіереевъ и патріарховъ, какимъ представляють намъ его акты. Однако собраніе легко могло превратиться въ соборз, тымъ болье, что и самъ Схоларій въ своемъ посланіи называеть его безразлично и собраніем (συνέλευσις) и собором (σύνοδος). Следующее обстоятельство делаеть нашу гинотезу еще болье выроятною. По Схоларію названное собраніе издало исповіданіе, или лучше опреділеніе віры (όμολογίαν πίστεως), которое подписали и самъ Схоларій и прочіе его сторонники изъ константинопольскаго клира. Въ этомъ определени говорилось, что поминовеніе имени папы въ диптихахъ и всякое съ нимъ сношеніе не-

<sup>1)</sup> См. стр. 405,

возможны, пока православная церковь расходится съ католическою въ очень важныхъ догматахъ вѣры. Не трудно найти здѣсь нѣкоторое сходство съ общимъ смысломъ актовъ и особенно съ рѣшеніемъ четвертаго засѣданія. Кромѣ того весьма вѣроятно, что собраніе, о которомъ упоминаетъ Схоларій, принудило патріарха Григорія оставить патріаршій престоль, хотя онъ и не тотчасъ послѣ этого уѣхалъ изъ Константинополя.

Совпаденіе времень, согласіе въ рѣшеніяхъ, низложеніе Григорія, все это, думаємъ, — достаточныя ручательства въ томъ, что мы не очень ошибаємся, отожествляя собраніе Схоларія съ соборомъ актовъ. Сочинитель послѣднихъ, можетъ быть, и въ самомъ дѣлѣ принималъ собраніе Схоларія за соборъ патріарховъ и архієреєвъ. Отсутствіе же писанныхъ актовъ онъ рѣшился восполнить изъ запаса своихъ собственныхъ познаній, опираясь, главнымъ образомъ, на вышеупомянутомъ собраніи константинопольскихъ клириковъ и восполняя недостающее изъ разныхъ извѣстныхъ ему сочиненій Гемиста, Схоларія, Амируци и др., обнаруживъ при этомъ свою начитанность въ гомеровскихъ поэмахъ 1) и знакомство съ еврейскимъ изыкомъ 2). Въ результатѣ получилась та мозаика историческихъ фактовъ, которая носить названіе актовъ Послѣдняго Софійскаго собора.

Теперь естественно возникаеть вопросъ: когда впервые появились эти акты и къмъ опи составлены?

Этому справедливому любопытству въ настоящее время можно удовлетворить только предположениями. Единственно несомивниымъ является лишь то обстоятельство, что сочинитель актовъ Софійскаго собора жилъ значительно позже описываемыхъ въ нихъ событій. Современный составитель никогда бы не допустилъ такихъ неточностей, какія мы видѣли выше. Въ виду этого обстоятельства, а также принимая во вниманіе полное молчаніе объ актахъ XV и XVI вѣковъ, можно съ увѣренностью отнести составленіе ихъ къ началу XVII вѣка. По крайней мѣрѣ, судя по заглавію актовъ, они изданы въ первый разъ въ это именно время.

<sup>1)</sup> Въ самомъ началь актовъ, посль проническихъ выраженій: «τοῦ θείου ἡγουμένου μόνον τοῦ Βυζαντίου (патріархъ Григорій Мамма) ἀπόντος» и «ὅπως ἐὰν βαθεῖ ῦπνφ πιέζηται, τὸν ὕπνον ἀποτινάξηται», вмьсто текста наъ Св. Инсанія мы читаемъ гомеровское: «οἶς λαοὶ ἐπιτετράραται καὶ τόσσα μέμηλε».

<sup>2)</sup> Θεοχορτ (Αγαμπίακτ) γοπορικτ: «ἔνζυμον ἄρτον ἔβραϊστὶ Λεχὲμ χαμὲς καὶ οὐκ ἄζυμον ματζᾶ καλούμενον καὶ λεὲν ὀνὶ καὶ λεὲν ματζᾶ, ὡς ραίνεται ἐν τῷ ἔβρα΄ γεγραμμένω εὐαγγελίω».

Вторан часть заглавія актовъ гласить, что они извлечены изъ библіотеки собственноручныхъ рукописей Константина Ласкариса по приказанію патріарха Константинопольскаго Аванасія и переписаны Өеодоромъ Зигомалою, протекдикомъ Великой Церкви.

Всѣ занимавшіеся даннымъ вопросомъ какъ восточные, такъ и западные писатели сочли упоминаемаго въ заглавіи Аванасія за бывшаго наканунѣ паденія Константинополя патріарха Аоанасія П.

Принятіемъ упоминаемаго въ заглавіи Аоанасія за Аоанасія II довольно удачно воспользовался Алляцій, чтобы торжественно обличить подложность актовъ. Относя намѣренно или по недосмотру слова: ἐπιταγῆ τοῦ πατριάρχου и пр. къ причастію διδάξαντος, и толкуя заглавіе въ томъ смыслѣ, будто Константинъ Ласкарисъ преподавалъ на западѣ грамматику (и это довольно долго спустя послѣ паденія Константинополя), потому что такъ повельлъ Константинопольскій патріархъ Аванасій(!), Алляцій имѣлъ поводъ воскликнуть, что это «sane infantissimum dictum!» 1).

Это намфренное или певольное перетолкование Алляція защитники актовъ не замедлили обличить. Но и они не могли освободиться отъ ошибочнаго пониманія Аоанасія какъ Аоанасія II, отчего и принуждены были прибегнуть къ очень неубедительнымъ объясненіямъ недоумівній, происходящихъ изъ такого пониманія заглавія. Если Афанасій заглавія есть натріархъ Аоанасій II, то зачёмъ ему, спрашивается, обращаться къ рукописямъ Ласкариса, когда, какъ патріархъ, онъ имість въ своемъ распоряженій архивы Патріархій?—Такъ какъ въ то время большія смуты были обыкновеннымъ явленіемъ въ Константинополь-отвъчаетъ Досноей,-то вполнъ возможно, что акты искажены были латиномудрствующими, и поэтому натріархъ принужденъ быль обратиться къ библіотекъ частнаго лица, гдъ могъ найти эти акты цёлыми и неповрежденными<sup>2</sup>). Такимъ образомъ по объясненію Доспося выходить, что въ очень короткій промежутокъ времени экты были искажены и нельзя было найти неноврежденнаго экземпляра въ другомъ мѣстѣ, какъ только въ библіотекѣ Константина Ласкариса.

По есть и другое митніе, которое, повидимому, объясняеть, почему Аоанасій обратился въ библіотеку Ласкариса. По Саот редакто-

<sup>1)</sup> De consens. c. 1391.

<sup>2)</sup> Это объясненіе Досисея приняль и анонимный авторь сочиненія: Исторія Флорентійскаго собора, Москва, 1847 г., стр. 180.

mers acriera Galla electi, ne di raira cara El escapiera Lichiologia. ERE EMPLOYEMENT NOT OBLIVE OF CAUCHES OF PROPERTY OF THE PROPERTY OF Commissioners of the commission of the commissio mittigle common el mettern di resti dinsernas en Sa lla ciurade NAME INCLUDED OF BRATTO BRADE OF THE CORE OF THE ymmanera i el lat de la lel elementale tri cion Es frontesia Augunes, bus overes an anomal and other treatment TWO ORDERS IN GROWING THE SECOND STREET AND AND A TOTAL TO AND A SECOND STREET H: n. .

I willed while articles early include in the Soc-BONG BY MORNEY DATE: I MENTENDER IT EXHIBITED IN ANDREW IN-INTO MATE OR HOMELER HOME I I NOTE IN TRACE IN I I I THE MEM CONTRACED IN A CONTRACTOR OF THE PARTY IN manna i premiari area e utale Sa da premiar-Judius Ambreus un cerum dis me i de un bit uni e de l'ancie peur emetro domando de la calenda d C Medicalani Pales This I to a Pales and Late to Ministra Carlo PER-TO MODE INCHES I DON'T E-MAILE TO LET LAMBETE I TOME etar mingre Tall other right of the Edward Adelman theretae BUT OF OME TANEAU TO BE ALLOWS RIGHT TO DESCRIPTION OF A COMremain from the main from the level of the extensive from the INCHERIOR CONTRACTOR OF THE STEEL CONTRACTOR OF STALE CONTRACTOR O et terf official in the form at the II-STORT BETTER IN A CALLETY BUY BOATS BY THE SITE OF THE CONTROL <del>Geraga birosala Bara da da de carrio Berra d</del>e intrince MERLIN EN BORTOTE A SASSAUR DEN SALAR EN 15 ET 1. DEZE TATE man nound 17:2 days from the month of mentioned our SMETOMERA BURKTUR BETTATTO COM POSICIONEM EN UTILISME DE BANCOL BA VIOLENTA HE CLASSIC THE CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR OF Fig. 8 and Color from the country of English and Color from the Color Color THE THE STREET PROPERTY OF THE THE STREET STREET TETUTE SHOWS I SHEET AT A TIME TO THE SHEET OF A COMMENT nound like that a first on means had both the foreignmedi Tarangur (1966) in in ang latin-to the translation Elementation at the constraint of the later of the substitute salary

<sup>.</sup> Ness array of the series of the

<sup>2</sup> Turk meets on the

віе, сдёлано было при этомъ именно патріархѣ, т. е. въ началѣ XVII вѣка.

Такимъ образомъ по признанію самаго заглавія актовъ, они впервые извлечены и переписаны или, что то же самое, сдѣлались публично извѣстными только при патріархѣ Аоанасіѣ Пателаріѣ, не ранѣе начала XVII вѣка. Но такъ какъ эти акты, какъ мы видѣли, несомиѣнно подложны, то думаемъ, что поступимъ не очень смѣло, если скажемъ, что тогда же они были и сфабрикованы. Мы не можемъ сказать, что переписчикъ Өеодоръ Зигомала былъ составителемъ актовъ. Онъ вѣроятно съ доброю совѣстью вѣрилъ, что они извлечены изъ знаменитой библіотеки Константина Ласкариса. Но во всякомъ случаѣ настоящій авторъ актовъ не очень отстоитъ но времени отъ переписчика.

Составитель актовъ, какъ видно, зналъ довольно хорошо латинскую литературу по вопросу объ исхожденіи Св. Духа, какъ это замьтиль уже Алляцій, и слёдовательно быль знатокомъ латинскаго языка. Кромѣ того опъ имѣлъ нѣкоторое понятіе объ еврейскомъ языкѣ, которымъ умѣлъ пользоваться въ экзегетическихъ цѣляхъ. А такъ какъ, по собственному заявленію 1), опъ имѣлъ подъ руками еврейскій переводъ евангелія, который впервые сдѣланъ былъ лишь въ 1591 году 2), то яспо, что мы должны искать его среди образованныхъ грековъ пачала XVII вѣка, какъ уже мы заключали и раньше.

То обстоятельство, что нервый изъ восточныхъ писателей упоминаетъ объ этихъ актахъ и о Софійскомъ соборѣ хіосецъ Георгій Коресій, современникъ натріарха Аванасія Пателарія, что онъ, получивши образованіе въ Италіи, былъ превосходнымъ знатокомъ латинскаго языка, что онъ, хотя и врачъ по профессіи, усердно занимался богословіемъ и съ одушевленіемъ полемизировалъ съ латинянами, написавъ противъ нихъ сочиненія, въ которыхъ «schismatis venena evomuit» 3), что, наконецъ, первый экземпляръ актовъ полученъ Алляціемъ съ острова Хіоса 4), — все это вмѣстѣ взятое всякаго можетъ ввести въ искупненіе видѣть въ Георгіѣ Коресіѣ автора актовъ Софійскаго собора. Впрочемъ, это лишь наша личная догадка, которая,

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 409, примъч. 2.

<sup>2)</sup> Первый полный еврейскій переводъ Новаго Завѣта сдѣланъ быль Гуттеромъ (Hutter) въ 1591 году. Fabr.-Harl. Bibl. gr. IV, 597.

<sup>3)</sup> Allat. De Georgiis, Fabr. XII, 116.

<sup>4)</sup> Allat. De consens. col. 1380.

можетъ быть, окажется невърною послѣ дальнъйшихъ изслъдованій вопроса объ актахъ Послъдняго Софійскаго собора.

Резюмируя сказанное до сихъ поръ, мы имбемъ следующіе выводы.

- I) Акты такъ называемаго Последняго Софійскаго собора никоимъ образомъ не могутъ считаться подлинными актами того собора, который они описываютъ. Они сделались известными впервые въ начале XVII века и тогда же составлены на основаніи разныхъ сочиненій Схоларія, Гемиста, Амируци и др.
- П) Софійскаго собора 1450 года, на которомъ бы присутствовали патріархи и множество митрополитовъ и епископовъ, — никогда не было. Созвано было только около 1449 г. мѣстное собраніе константинопольскихъ клириковъ, которое и превращено составителемъ актовъ въ соборъ.

Въ заключение считаемъ необходимымъ прибавить нѣсколько словъ относительно патріарха Аванасія II, имя котораго тѣсно связано съ соборомъ Св. Софіи.

О патріархѣ Аванасіѣ, вслѣдствіе недовѣрія, вызываемаго актами Софійскаго собора, и благодаря полному отсутствію компетентныхъ современныхъ данныхъ, существують очень неопредѣленныя мнѣнія. Многіе изъ новѣйшихъ историковъ, по примѣру Алляція и его послѣдователей, считаютъ его прямо «мивическимъ лицомъ». Такъ, напримѣръ, профессоръ московской духовной академіи А. Лебедевъ въ своихъ очеркахъ церковной исторіи Византій, основываясь на заключеніяхъ de Quien'а и др., отвергаетъ существованіе какого бы то ни было патріарха Аванасія передъ паденіємъ Константинополя, повторивъ вкратцѣ старые аргументы и приведя отъ себя еще одно новое доказательство изъ Туркогреціи 1).

Но такого мивнія относительно Аванасія нельзя принять въ виду следующихъ соображеній.

Въ русскихъ лѣтописяхъ XVI-го вѣка патріархъ Аванасій не разъ упоминается, хотя ошибочно представляется пережившимъ паденіе Константинополя и получившимъ отъ султана Мухаммеда много привиллегій, что, конечно, произошло вслѣдствіе смѣшенія этого патріарха съ Геннадіемъ Схоларіемъ<sup>2</sup>). Можно подумать, что русскія

А. Лебедевъ, Очерки исторіи Византійско-Восточной церкви отъ конца XI-го до половины XV-го вѣка, стр. 437—439.

<sup>2)</sup> Полное собраніе русскихъ лѣтописей, изд. археографическою комиссією Т. VIII, стр. 129—143, гдѣ часто упоминается этотъ патріархъ, хотя въ нѣкоторыхъ спискахъ вмѣсто: Аванасій читается, по недосмотру конечно, Анастасій.

детописи заимствовали свои сведения изъ техъ греческихъ источниковъ, изъ которыхъ черпали и греческіе летописцы Матоей Кигала и Филипъ Кипрій, которые въ своихъ патріаршихъ каталогахъ также упоминають о патріархѣ Аванасіѣ и притомъ представляють дъло такъ, какъ будто Аоанасій патріаршествоваль не разъ, а дважды: въ первый разъ четыре года, во второй — больше шести л'втъ 1). Однако противъ такого предположенія говоритъ то обстоятельство, что у греческихъ летописцевъ патріархомъ при паденіи Константинополя является не Аоапасій, а нікій Исаія Святогорець, что указываеть па разность источниковъ. Упоминаніе Аоанасія въ двухъ различныхъ и независимыхъ другъ отъ друга источникахъ XVI въка служитъ, думаемъ, достаточнымъ ручательствомъ въ дъйствительности существованія патріарха Афанасія передъ наденіемъ Константинополя, хотя даваемыя этими источниками свёдёнія о немъ такъ смутны и сбивчивы, что проливають очень мало свёта на загадочную личность этого патріарха.

Во вторыхъ у Франдзія есть одно мѣсто, которое требуетъ допущенія натріаршествованія другого еще натріарха передъ паденіемъ Константиноноля послѣ отреченія Григорія. Франдзій, говоря объ избраніи Геннадія Схоларія послѣ наденія Византіи, замѣчаетъ: «ἦν γὰρ προαποθανὼν ὁ πατριάρχης» 3). Послѣдней фразы онъ не могъ употребить о натріархѣ Григоріѣ, жившемъ еще тогда въ Римѣ, чего Франдзій не могъ не знать 3). Ясно, что здѣсь дѣло идетъ о другомъ натріархѣ, которымъ по всей вѣроятности былъ Аванасій II, умершій до паденія Константинополя.

Любопытно доказательство, которое нашелъ профессоръ Лебедевъ въ Туркогреція въ пользу несуществованія патріарха Аоанасія. Профессоръ Лебедевъ неправильно понялъ слова Туркогреція: «ὅτι ἀπὸ πολὺν χαιρὸν πατριάρχην δὲν ἔχομεν, ὅτι ὁ πατριάρχης ὅπου ἡτον δεληματιχῶς ζῶντός του ἀφῆχε τὸ σχαμνί του καὶ ἀπὸ τότε ἄλλον δὲν εἰκάμαμε», и переведши новогреческое: ζῶντός του (или лучше ζῶντάς του) = «еще при жизни» словами: «п до сихъ поръ еще живъ»(!), приняль это мѣсто за относящееся къ патріарху Григорію, тогда какъ возможно отнести его съ такимъ же правомъ и къ патріарху Аоа-

<sup>1)</sup> Banduri, Imperium Orient. t. I, p. 182-190.

<sup>2)</sup> Φραντζής, 304.

<sup>3)</sup> Во время своего путешествія въ Италію въ 1466 году Франдзій встрѣтился, между прочимъ, и съ Виссаріономъ, отъ котораго, конечно, могъ узнать о времени смерти Григорія, судьба котораго несомнѣнно интересовала его. См. Фраутζ., стр. 424.

насію, неизвѣство по какой причинѣ оставившему патріаршій пре-

Вообще для отрицанія существованія патріарха Аванасія передъ паденіємъ Константинополя нѣть достаточныхъ основаній. Изъ молчанія современниковъ можно заключать лишь то, что Аванасій патріаршествоваль въ продолженіи весьма краткаго времени и даже, быть можеть, не быль оффиціально признанъ византійскимъ правительствомъ.

Х. Напаіоанну.

## О рукописномъ преданіи «Тайной Исторіи» Прокопія.

(Предварительное сообщеніс).

Мы знаемъ двѣнадцать рукописей прокопіевыхъ Άνέκδοτα; изъ нихъ двѣ находятся въ Римѣ—въ ватиканской библіотекѣ:

- 1) V = cod. Vaticanus gr. 1001, XIV вѣка; содержить 151 листь, счеть которымъ сперва ведется по страницамъ (именно первые 50 листовъ, гдѣ 'Аνέхδοτα, pp. 1—100), потомъ (до конца) по листамъ; Тὰ Μηδικά fol.  $101^{\text{r}} 187^{\text{v}}$ , 'Αριστείδου ῥήτορος περὶ ὁμονοίας fol.  $188^{\text{r}} 193^{\text{v}}$ , τοῦ μεγάλου Βασιλείου λόγος πρὸς τοὺς νέους fol.  $194^{\text{r}} 201^{\text{v}}$ . Размѣры его:  $0,250 \times 0,165$  съ полями, а одинъ текстъ  $0,160 \times 0,095$  (мѣстами и 0,090 только) 1). Число строкъ не вездѣ одинаково, колеблясь отъ 25 до 30. 'Ανέκδοτα и Μηδικά писаны одною и тою же рукой. Почти цѣлая половина перваго листа (рад. 1—2) оборвана (по діагонали), отчего пронало не мало текста изъ предисловія и первой главы «Тайной Исторіи» 2). Не хватаєть и конца послѣдней главы, начиная съ 161,7 λόγον 3), равно какъ и начала «Войнъ съ персами».
- 2) W = cod. Vaticanus gr. 16, XV вѣка, сборный (miscellaneus), содержить 'Аνέхδοτα на fol. 143 $^{\text{r}}$ —179 $^{\text{v}}$ , имѣющихъ п свою собственную (поздиѣйшую) пагинацію: fol. 1—43. Размѣры:  $0,220 \times 0,145$  съ полями,  $0,18 \times 0,11$  безъ полей. Число строкъ обыкновенно равно 30, но есть страницы и по 31 строкѣ. 'Аνέхδοτα начинаются лишь съ

<sup>1)</sup> Цифры нашихъ измёреній нёсколько разнятся отъ цифръ, данныхъ Гаури (J. Haury, Ueber Prokophandschriften въ Sitzungsberichte der philos.-philol. und der histor. Classe der k. b. Akademie d. Wiss. zu München 1895, Heft. I, p. 170).

<sup>2)</sup> См. изданіе Алеманна (Lugduni 1623).

<sup>3)</sup> Цифры указываютъ на бониское изданіе Прокопія (vol. III, Bonnae 1838).— У Гаури *l. с.*—либо lapsus calami, либо опечатка (III 161, *16*).

14,14 ёзүгэ. Конець есть. На fol. 43' стоить штемпель (парижской) Напіональной библіотеки.

Затыть одна рукопись : или правильные сказать excerpta изъ 9 главы «Тайной Исторіи» имыется во Флоренціи въ Риккардіанской библіотекы:

3)  $R = \cot$ . Riccardianus XXIII, 88, сборный, въ которомъ sinter latina multa» находятся «folia chartacea 5 (4°, 5 vacua), ст. 30 × 21; s(aeculi) XVIII, manu Antonii Cocchi», содержащія «capitis noni 'Avexostwy sive Historiae arcanae Procopii loci duo e codice ms. Vaticano suppleti et latine redditi», а вменно  $\tau \dot{\epsilon} \omega \zeta$  μέν είν — διατριβήν είγεν (59,22—60,5) в ἀποδυσαμένη τε τὰ πρέσω—τὰς μιζεις ποιούντες (60,18—62,22) (3). Эти два мѣста (по нравственнымъ соображеніямъ?) пропущены въ изданіяхъ Алеманна в Мальтрэ: въ V они заключены въ скобки, сдѣланныя поздиѣйшею рукою (Алеманна вли вышеўномянутаго Ант. Кокки ?).

Поднимаясь выше на стверь, находимъ въ Милант цънкъ восемь рукописей.—вст въ извъстной bibliotheca Ambrosiana.

4) A = cod. Ambros. A 182 sup., XIV въка. Размъры:  $0.316 \times 0.214$  съ полями:  $0.24 \times 0.14$  безъ полей. Рукопись эта писана одною рукой кромѣ однако двухъ мѣстъ: во первыхъ fel. 177° (съ 4 строки снизу)—181°, т. е. съ 609,16 στρατιάν 3) до 628,13 αύτρυ писано другою, повидимому, рукой и худинми чернилами и перомъ; число строкъ на этихъ листахъ неодинаково, напр. 37 на fol. 1777, 34 на fol. 178<sup>г</sup>. тогда какъ въ остальной части рукописи страница содержить обыкновенно по 32 строки. Во вторыхъ. fol. 188<sup>r</sup> (записанъ только на половину: бумага другая) 3). На первой страницѣ помѣтка: codex ex Thessalia. Содержить на 247 листахъ: 1) Гэтдэх fol. 1'-188' (на fol. 188' ничего иртъ); 2) περί τ. κτισμάτων (въ сокращенной редакціи) fol. 189° — 223°: 3) 'Аує́хдота, начинающіяся съ fol. 224°. Кватерніоны рукописи при ея переплетаныя были перепутаны, такъ что ивкоторые листы «Тайной Исторіи» попали въ «Войны съготоами»: непрерывный тексть «Тайной исторіи» дается рукописью въ такомъ порядкѣ: fol. 224°-247°: 17°-24°; 9°-16°: 182°-183°.

<sup>1)</sup> См. Girolamo Vitelli въ Studi italiani di filologia classica II (Firenze 1894), р. 554, 19, b. Приведенные выше слова «capitis noni — — latine redditi» читаются върукописи.

<sup>2)</sup> И туть у Гаури (І. с. р. 148) опечатка: 606, 16.

<sup>3)</sup> Ср. Гаури l. с.

Последній fol. 183° прерывается на 164,18 єїпітом  $\mu$ ем (включительно), такъ что, стало быть, и въ A нётъ конца «Тайной Исторіи».

- 5) G = cod. Ambros. G 14 sup., XV вѣка. Размѣры: 0,170 × 0,126 съ полями; 0,14 × 0,10 безъ полей. На fol. 1° послѣ index'а — помѣтка: «J. V. Pinelli». Между fol. 1 и 2 вклеенъ не вошедшій въ общую пагинацію листь (другой бумаги), содержащій нісколько отрывочныхъ выписокъ изъ 'Ανέκδοτα, сдѣланныхъ другою рукой, кажется, рукою самого Пинелли 1). Всего въ рукописи 196 листовъ, судя по нижней (оригинальной) нагинаціп, а по верхней (сділана карандашемъ)—198. Писана она (за исключеніемъ index'а и вышеупомянутаго вклеенцаго листа) одною рукой, очень похожею, сколько намъ теперь помнится, на руку ватиканской рукописи W («tumultuaria scriptione exaratum», по върному замечанию Алеманиа). Кроме некоторыхъ произведеній Өемистія, Ливанія, Платона (діалоги Фаібов и Εύθύφρων) η (βτ κομιζέ, στ fol. 188) «άνωνύμου ἐπιστολαί recentioris aevi» 2) — рукопись содержить «Тайную Исторію» fol. 125 — 158 и извлеченія изъ «Войнъ съ персами» (fol. 158 — 180 г) и изъ «Войнъ съ вандалами» (fol. 180°—187°) в). Въ «Тайной Исторіи», не хватаеть начала: fol. 125 начинается съ 15,3 [ама] пенов прас. Нътъ сомпънія, что G есть тоть самый codex Pinellianus, утрату котораго напрасно оплакивалъ Алеманиъ 4).
- 6) P = cod. Ambros. P 74 sup.; XV / XVI вѣка. Размѣры:  $0.228 \times 0.171$  съ полями;  $0.162 \times 0.085$  безъ полей. Содержитъ «Тайную Исторію» fol.  $1^r$ — $60^r$ , пачинающуюся какъ и въ G съ 15,3

<sup>1)</sup> Для примъра приводимъ три первыхъ: ἐξαναστάντα περιπάτους ποιεῖν (эτο ποιεῖν зачеркнуτο) — 80,16; τῆς δὲ κεγαλῆς ἐν τῷ παραυτίκα τῷ ἰουστινιανῷ ἀφανισθείσης—80,17 sq.; τοὺς διαύλους ποιεῖν δοκεῖν—80,18 sq. и послѣднюю: τὸν ἄνθρωπον ἔχειν ἢν μέντοι τὰς αὐτὸν ἱλευμένως [sic!]—83,11.

Туть же сбоку приписка другою рукой и другими червидами: «Planud. Ep. XXIX».

<sup>3)</sup> Цифры даются нами по нижней пагинаціи.

<sup>4)</sup> Procop. Hist. arcan. ed. Lugdun. p. 14: «in brevissima historia tot loci dubii, obscuri, deplorati manserunt. Quamobrem saepe inter interpretandum duos illos celebres ἀνεκδότων Procopii Codices expetivimus, Ioannis Lascaris alterum Constantinopoli ad Laurentium Medicem adlatum, quem deinde (ut fama est) Catharina Medices Regina in Gallias asportavit [cp. между прочимъ Haury l. c. p. 146 sq.], et Galli hodie in exteris Bibliothecis requirunt [не W ли это, съ его штемпелемъ «Bibliothèque Nationale»?]. Alterum Ioannis Vincentii Pinelli, quem ante aliquot annos, praeter hosce Vaticanos [именно V и W], unicum (quod ego sciam) habuit Italia, sed hic, ut accepimus, in navigatione Neapolitana naufragium fecit. Ex eo tamen quaedam a Petro Pithaeo, et Guido Pancirolo, Pinelli familiaribus excerpta fragmenta, maris et undarum discrimen evaserunt».

[ἀνα] πεισθήναι, и (тѣ же, что и G) извлеченія изъ «Войнъ съ персами» (fol.  $60^{\text{r}}$ — $105^{\text{r}}$ ) и изъ «Войнъ съ вандалами» (fol.  $105^{\text{r}}$ — $120^{\text{v}}$ ); на послѣдней страницѣ (fol.  $120^{\text{v}}$ ) только двѣ строки, остальная часть «vacat». Вся рукопись писана одною (слегка архаизпрующею) рукою.

- 7) C = cod. Ambros. C 118 sup.; XVI вѣка. Размѣры:  $0.370 \times 0.253$  съ полями;  $0.210 \times 0.115$  безъ полей. На каждой страницѣ по 30 строкъ. Содержитъ только «Тайную Исторію», начинающуюся, какъ и въ GP, съ 15.3 [άνα] πεισθῆναι.
- 8) D=cod. Ambros. C 121 sup.; XVI вѣка. Двойникъ предъидущаго. Имѣетъ 57 листовъ (fol. 57°—«vacat»). На fol. 1° виизу въ лѣвомъ углу помѣтка: «copiato dal riscontrato», а вблизи праваго угла: «М. 255 (или 235)».
- 9—11) F', F'' = cod. Ambros. C 171 inf.; XVI вѣка. Размѣры: почти такіе же, что и у CD. Сперва идуть «Constantini militaria quaedam» (fol. 1 $^{\tau}$ —6 $^{\tau}$ ; эта страница fol. 6 $^{\tau}$  исписана только на половину, остальное и fol. 6 $^{\tau}$  «vacant»), затѣмъ mpu 1) рукописи «Тайной Исторіи», одна за другой (fol. 7 $^{\tau}$ —173 $^{\tau}$ ; этотъ fol. 173 $^{\tau}$  исписанъ только на половину, остальное и fol. 173 $^{\tau}$  —«vacant»). Начинается «Тайная Исторія» тоже съ 15,3 [ $\acute{\alpha}$ v $\alpha$ ]  $\pi$ εισθήναι. Остается добавить, что вся эта рукопись Ambros. C 171 inf. писана одною и тою же рукой.

**Наконецъ** еще одна рукопись— въ Парижѣ, въ Національной **библіотекѣ**:

12) S=cod. Coislin. 132 (olim Seguerianus); XVI вѣка. Размѣры: 0,336 × 0,232 съ полями: 0,245 × 0,150 безъ полей. Писалъ эту рукопись Христофоръ Ауэръ, находившійся на службѣ у Жоржа д'Арманьяка, который въ 1539 и слѣдующихъ годахъ былъ французскимъ посломъ въ Римѣ 2). Она содержитъ Пєрі τῶν χτισμάτων (рад. 1—117) и «Тайную Исторію» (рад. 121—210). Что касается «Тайной Исторіи», то она здѣсь начинается съ 13,15 λόγοις ἐρρήθη, т. е. съ того самаго мѣста, гдѣ кончается начальная лакуна V, первый листь котораго, какъ чигатель номинтъ, оборванъ на ноловину.— а кончается подобно той же рукописи V на 161,5 ποιείται (включительно), причемъ рукою Ауэра еще принисана слѣдующая фраза: λείπει ἐνταῦθα ἐν τῷ παλαιῷ ρύλλα ὀκτώ, παρά τινος μισαληθοῦς ἐκκεχομμένα ἀξίου εἰς τεμάγη κατακοπῆναι αὐτοῦ τοῦ ἐναγοῦς ἀνθρώπου.

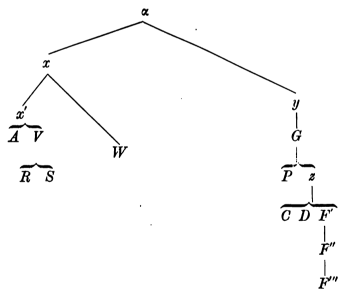
<sup>1)</sup> А не доть, какъ сказано въ рукописномъ инвентарномъ каталогѣ Ампросіанской библіотеки («duplici exemplari»).

<sup>2)</sup> Cp. Гаури l. c. p. 175.

Нижняя треть следующаго за рад. 210 пустаго листа (рад. 211—212) оборвана, а на верху рад. 213 имется выписка изъ 36,5—7: ойх амбрютом—хадей амбрютов. Не подлежить сомивнію правильность предположенія Изанбера 1), что S списань съ  $V^2$ ).

Всѣ вышеуказанныя рукописи писаны на простой бумагѣ (chartacei), кромѣ AGVW (это — codices bombycini). За исключеніемъ только  $R^{\,8}$ ) всѣ остальныя рукописи нами были видѣны и сличены— ACGPV цѣликомъ, DW почти цѣликомъ, остальные же  $F'F''F'''S^4$ ) яншь отчасти, а именно лишь настолько, сколько нужно было, чтобы убѣдиться въ неимѣніи ими пикакого значенія для критики текста «Тайной Исторіи». Дополнительныя сличенія нѣкоторыхъ мѣстъ въ W были для насъ любезно сдѣланы Вяч. Ив. Ивановымъ съ свойственною ему тщательностью и точностью, за что мы и считаемъ долгомъ поблагодарить его.

Взаимныя отношенія вышеупомянутых рукописей «Тайной Исторіи» графически можно изобразить, на нашъ взглядъ, слѣдующимъ образомъ:



<sup>1)</sup> Isambert, μ3μ. 'Ανέκδοτα I, p. 366.

<sup>2)</sup> Ср. и Гаури l. c. p. 175.

<sup>3)</sup> Мы удовольствовались описаніемъ Вителли, не считая пужнымъ добиваться личнаго знакомства съ  ${\it R.}$ 

<sup>4)</sup> По ходатайству историко-филологическаго факультета Петербургскаго университета, Національная библіотека имѣла любезность переслать рукопись S въ Петербургъ, гдѣ мы и сличали ее. Исполняемъ пріятный долгъ, принося искреннюю благодарность ист.-фил. факультету и начальству упомянутой библіотеки за это со-дѣйствіе нашей работѣ.

Что R и S списаны съ V, это мы уже видѣли выше (см. цп. 3 п 12).

AVW объединяются въ одну группу, восходящую къ одному общему источнику (x), ближайшимъ образомъ общностью лакунг. Такъ напр. въ XIII главѣ послѣ μεστούσθαι ἐδόκει 83,13 въ рукописяхъ группы у читается еще слѣдующая фраза, пропущенная какъ въ AVW, такъ и въ печатныхъ изданіяхъ: ώς μήτινι τῶν οί ἐπιτηδείων δοκούντων εἶναι ἐξαιτεῖσθαι ἐν ἐλπίδι τὸ λοιπὸν εἴη δόξαν δὲ βέβαιον ἀμφὶ τῷ Χριστῷ ἔχειν ἐδόκει, ἀλλὰ κτλ. Внѣшняя причина пропуска (ἐδόκει) вполнѣ понятна.

Другой примѣръ. Въ XIX главѣ аналогичная лакуна обнаруживается благодаря рукописямъ группы у въ 113,9. Ίσχυρίζοντο γάρ οἱ τοῖς θησαυροῖς τε καὶ ταμείοις καὶ ἄλλοις ἄπασι τοῖς βασιλικοῖς χρήμασιν ἐφεστῶτες ἀναστασίου μὲν Ῥωμαίων ἔτη πλέον ἡ ἐπτὰ καὶ εἴκοσιν ἄρξαντος διακόσια καὶ τρισχίλια χρυσοῦ κεντηνάρια ἐεν δημοσίφ ἀπολιπεῖν ἐπὶ μέντοι Ἰουστίνου ἔτη ἐννέα τὴν αὐτοκράτορα ἀρχὴν ἔχοντος τούτου Ἰουστινιανοῦ ξύγχυσίν τε καὶ ἀκοσμίαν τῆ πολιτεία προστριψαμένου (προστρεψαμένου?) τετρακισχίλια κεντηνάρια ἐς τὴν βασιλείαν (ἐν τοῖς βασιλείοις рукописи у) εἰσκομισθῆναι οὐδενὶ πόνφ 113,6 sqq.: слова, поставленныя въ угловатыя скобки, пропущены въ AVW и печатныхъ изданіяхъ.

AV πραχοματός οднако выдѣлить въ особую группу и предположить для нихъ ближайшій общій источникъ  $(x')^1$ ) въ виду ихъ спеціальныхъ лакунъ, изъ которыхъ укажемъ напримѣръ 19,5 sq. ἀπήγγελλε Θεοδόσιον  $\langle$ λάθρα $\rangle$  ξύν 'Αντωνίνη διατριβήν ἔχειν,—26,2 sq. ἐς Κίλικας δὲ αφικομένους  $\langle$ χεκρυμμένως $\rangle$  ἐς τὰ μάλιστα ἐν φυλακῆ ἔχειν,—29,2 sq. τριῶν μὲν οὖν αὐτῷ ἐνιαυτῶν χρόνος  $\langle$ ἐν ταύτη τῆ διαίτη $\rangle$  ἐτρίβη, 35,11 sq. καὶ βασιλεῖ ταῦτα ὁμολογῆσαι ἀμφὶ τῷ πολέμ $\phi$ ,  $\langle$ ᾶ δεδιήγηται $\rangle$ , — и 15,11 sq.  $\langle$ τόν $\rangle$  πάντα αὐτῷ λόγον ἑξήνεγκε, гдѣ слова, поставленныя въ скобки, пропущены въ AV и дополняются изъ  $W^3$ ) и рукописей группы y.

<sup>1)</sup> Что же насается взаимной независимости A н V, то, чтобы убѣдиться въ ней, достаточно указать, съ одной стороны, напримѣръ 38,6 ёт: и 49,3 σχεδὸν, пропущенныя въ A, но имѣющіяся въ Vy; съ другой,— напр. 27,7 хата́ τε τῶν ὤμων χαὶ τοῦ νώτου AWy, гдѣ V даеть (неправильно) хата́ τε τῶν νόμων χαὶ τοῦ νότου,—нли 67,17 ὀρθότιτθον A: ὀρθοτθον Vy (см. объ этомь мѣстѣ инже).

<sup>2)</sup> Алеманнъ ошибочно полагалъ, что W списанъ съ V, — Procop. Hist. arc. ed. Lugdun, p. 14: «Duo eius exempla servat Vaticana Bibliotheca, alterum ex altero derivatum [курсивъ нашъ], utrumque in principio mutilum, multisque passim hiatibus deforme. Ex his quod est antiquius etiam fine decurtatum est, recentius vero, licet tumultuaria

Кромѣ лакунъ, къ тому же раздѣленію приводять и разночтенія; о нихъ см. ниже.

Рукописи группы y объединяются, кром'в вышеприведенныхъ м'всть изъ XIII и XIX главъ, уже общностью ихъ начальной дакуны: читатель, конечно, еще не забыль, что GPCDF'F''F''' всв начинаются одинаково съ 15,3 [ $\dot{\alpha}$ va] πεισθήναι. Изъ другихъ общихъ лакунъ той же группы y укажемъ наприм'връ следующе пропуски: съ 41,9 λόγφ до 45,7 πρόσθεν; 142,20 "Οντινα — 148,3 χεχώρηχεν; 153,20  $\ddot{o}$ πως δέ—157,17 λάθρα (везде включительно).

Изъ множества разночтеній, разъединяющихъ группы x и y, укажемъ только нѣсколько слѣдующихъ для примѣра: 18,22 βουλῆ x— σπουδῆ y; 32,12 είώθει x— είθισται y; 33,7 ἔστη θύραν x— θύραν έστη y; 36,10 ταύτη x— οὕτω y; 49,20 ἀποχόπτεσθαι x— ἀποτέμνεσθαι y; 50,10 διέφθειρον x— ἔχτεινον y; 51,14 γνώμας x— γνώσεις y; 51,18 ἐχέχριτο x— ἐπέχειτο y; 54,22 ἀνθρώπου x— ἀνδρός y; 56,21 μέντοι x— τοίνυν y; 63,12 ἡχεν x— ἡλθεν y; 71,10 и 18 Ισχυσεν x— ἔσχεν y; 71,16 ξυμφόρφ x— διχαίφ y; 72,7 φιλοτιμία x— ἐπιθυμία y; 82,19 ἄτε x— ἄμα y; 91,9 οὐδαμῆ x— οὐδεμίαν y; 105,3 νώτων x— ἄμων y; 120,2 γῆς x— ἀρχῆς y; 121,2 παλαιστάτων x— παλαμναιστάτων y; 129,5 φόρου x— χώρου y; 133,13 οὐχ εἴων x— οἰχείων y (οἰχεῖον CD); 141,12 τιμῆς x— αὐτά y, и x. y.

Древивішею рукописью группы y является G, къ которой, по нашему мивнію, и восходять, прямо или косвенно, всё остальные члены упомянутой группы. Въ этомъ убъждаетъ насъ цёлый рядъ мёсть, гдё эти потомки G даютъ невѣрное чтеніе потому, что въ G соотвѣтствующія слова читаются не совсѣмъ разборчиво.

Τακъ напр. въ P читается хάστρον 60,11 вмѣсто θέατρον: обранцаемся къ G и видимъ, что стоящее въ немъ θέατρον при не особенно внимательномъ чтеніи очень легко принять за хάστρον. Въ такомъ же родѣ чтенія P: ἔντοι вмѣсто ἰόντος 39,8 (въ G οντος похоже на εντοι); γελεῖτο ποιοῖς вмѣсто γελωτοποιοῖς 60,12; εἰ вмѣсто ἐς 56,12; θήλιος 58,23; ἐπισπουδῆ 63,1; χαλλουμένου 65,8; ὀρθότερον 67,171);

scriptione exaratum, extremam nobis partem ab interitu conservavit, qui, praeter hane accessionem, nulla nobis in re usui fuit.»

<sup>1)</sup> Πρός δὲ τῷ χάλλει ὑπερφυῖ χὰι παρθένον τινὰ χαὶ τὸ δὴ λεγόμενον ὀρθοτίτθιον οὖσαν читается въ боннскомъ издавіи по эмендаціи Алеманна (sched.) и Ту (Toup), ссылавшихся на Свиду: ὀρθοτίτθιος—ἡ παρθένος ἡ ὀρθοὺς τοὺς τιτθοὺς ἔχουσα. Ηαдо читає ὸρθότιτθον вмѣстѣ съ A; въ G читается ὀρθότθον, причемъ τθ немного похоже на τρ, какъ и прочемъ писецъ P, давая ὀρθότερον; послѣдвее читается и въ W,

άλλ' ΒΜΈςτο οὐχ 67,18; διατέτμηται ΒΜΈςτο διατέταχται 69,5; ταυτὰ ΒΜΈςτο ταῦτα 72,7; ήγεν 76,2; πᾶν δερασταῖς ΒΜΈςτο παιδερασταῖς 76,8; άλλος τι 76,17; δεηνεχές 77,1; ἰπαρᾶς 78,3; ἄπερ 78,4; χρατημένοις ΒΜΕςτο χεχτημένοις 79,9; δυσφοβουμένην ΒΜΕςτο δυσφορουμένην 82,11; τὸν ΒΜΕςτο τὴν Η οὐτε ΒΜΕςτο ἄτε 82,14; ἐπὶ νόσον ΒΜΕςτο ἐπινοῶν 84,8; αὐτοὺς ΒΜΕςτο αὐτοῦ 86,4; τινὰν 89,1; εἶεν ΒΜΕςτο ἡγεν 92,6; εὐπροτόδος ΒΜΕςτο εὐπρόσοδος 92,17; φυτῆ ΒΜΕςτο φυγῆ 94,4; ἐτέρας τῷ ΒΜΕςτο ἐτέρφ τφ 94,5 sq.; πεποίηχεν ΒΜΕςτο πεποίηται 94,10; ἐς τὴν ΒΜΕςτο ἐσρτὴν 100,10 μ τ. д. μ τ. д.

Подобнымъ же образомъ обнаруживаютъ свое происхожденіе и прочія рукописи той же группы: 49,14 ὅπως правильно даєть G, а въ CDF'(F''F''')P читаєтся вмѣсто этого — ὅπερ, именно потому, что сокращеніе — ως въ G отчасти похоже на єр; 50,4 ἐταιρίαν правильно даєть G, но конечное  $\vee$  въ немъ не очень ясно, —писецъ P разобраль еще его, почему тоже даєтъ ἐταιρίαν, а въ CDF'(F''F''') — ἐταιρία; 71,14 вмѣсто ἐφίστη, неразборчиво написаннаго въ G, въ CD даєтся ἐφίστου, въ P— ἐφιέρου; аналогичное объясненіе находять себѣ и другія чтенія напр. въ CD λελέξετε 76,8 вмѣсто λελέξεται GP; ἐхάστους 77,7; τοιούτοι 77,18 и т. д.; въ CDP— ἐξ ἐπίτηδες 77,14; ἔνδηλα 83,6 и т. д.

Масса одинаковых вошибок в, им вющихся в в CDF', но отсутствующих в в G (н P), заставляет в насъ предположить, что рукописи эти были списаны не прямо с G (каждая порознь), но с в одной нын в пропавшей (s), которая и служила посредствующим в звеном в между G и ими. Из в общих вошибок CDF' (F'' F''') упомянем в для прим вра только следующія: είσατο вм. είσατο (GP) 16, 15; τούς вм. εύθύς (GP) 30, 15; όξιορεγμίαν вм. όξυρεγμίαν (GP) 33, 4; αὐτὸν вм. αὐτὴν (GP) 35, 18; τοίχους 36, 17; πολυορχία 39, 7; μεταμόνας вм в το κατά μόνας 47, 12; συσχύσεως вм в το ξυγχύσεως 47, 19; ὑποδρομίοις вм в είσο είποδρομίοις 48, 13; ἀποχριψάμενοι 49, 4 и т. д.

Отожествить z съ P, т. е. предположить, что CDF' списаны съ P, нельзя, во первыхъ, потому, что слова 41, 7  $\dot{\epsilon}$ ν  $\dot{\alpha}$ λογία—41, 8  $\dot{\epsilon}$ ιαχρησάμενος, пропущенныя въ P, имѣются въ CDF'; во вторыхъ, вслѣдствіе различія многихъ чтеній, исключающихъ возможность и обратнаго предположенія.

откуда, въ связи съ чтеніемъ V ордотоом (третья съ конца буква похожа на  $\theta$  безъ черточки), сабдуетъ заключить, что вторая  $\vartheta$  и въ архетипъ была написана неразборчиво. Въ A вторая  $\tau$ , повидемому, вставлена уже послъ написанія слова, но, кажется, тою же рукой. Возможно, что въ архетипъ было ордотдом.

Оставимъ однако эти вопросы въ сторонѣ, такъ какъ выясненіе взаимныхъ отношеній потомковъ G — это уже излишняя роскошь, и обратимся къ другимъ, болѣе важнымъ вопросамъ.

Что обѣ группы рукописей (x и y) восходять къ одному общему архетипу ( $\alpha$ ), это доказывается, во 1-хъ, общностью лакунъ, во 2-хъ, общностью нѣсколькихъ ошибочныхъ чтеній.

Изъ общихъ лакунъ отмѣтимъ слѣдующія: 17, 18 sq. άλλά διαρρήδην μοιγαλίδα είναι τε και όνομάζεσθαι ώς ήκιστα ἀπαξιούσαν—3μቴcь άπαξιούσαν (17, 19) эмендація Алеманна, правильность которой не подлежить сомновнію; рукописи оббихъ группъ дають абобосу (но въ G οτμέτκα на поль: ση.). Βατέμι 30, 13 sqq. ταῦτά γε ή βασιλίς Θεοδώρα ἐπιχαλέσασα ἐφ' ἐαυτή τοῖς ἀνθρώποις εἰρήσθαι\*\* μεστή ἐγεγόνει--туть посль вірпован не безь основанія вставляють орупс или вощой, но лакуна могла быть и побольше. Далье 31, 4 sq. λόγον μέντοι η μνήμην ποιείσαι αὐτοῦ οὐδεὶς επόλμα—τακъ дають изданія, пользуясь эмендаціей Алеманна и его же вставкой ітодия; въ архетипъ было: λόγον μέντοι (προσέλιτο) η μνήμην ποιεϊσθαι ταύτα τινά (προσέλιτο) οὐδείς. Въ AV пробѣловъ не оставлено, но въ V на пол $\mathfrak t$  сдѣлана помѣтка  $^{1}$ ); въ G(P) пробѣлы оставлены по сантиметру, въ W первый пробъль почти въ сантиметръ, второй немного побольше (приблизительно 0, 012). Далье укажемъ лакуны въ 36, 16; 37, 11; 38, 7; 44, 18; 46, 1; 53, 13; 54, 7; 65, 1 sq. и т. д.

Изъ общихъ ошибочныхъ чтеній, восходящихъ къ одному архетину объихъ группъ рукописей, ограничимся указаніемъ только слъдующихъ: περσιδίω вм. Праклібіω 16, 11; άπαγγέλλεσθαι AVW (άπαγγάλλεσθαι G, первое а исправлено, повидимому изъ ε, и на полѣ приписано, очевидно, для ясности, еще а); οὐχ αΐμα τί γὰρ VW (въ A οὐχ αμα (скорѣе такъ, чѣмъ αΐμα) τί γὰρ, а въ G οὐχ αμα τί γὰρ) вмѣсто οὐχ αΐματι γὰρ 19, 19; αὐτὴ (αὐτοῦ W) τοῦ βίου вм. αὐτὴ ἑβίου 37, 17; ἀπόλλειν вм. ἀπολεῖν 38, 11²); δυγατριδίω вм. δυγατριδ39, 11 и т. д.

Кром'в рукописей AVWG для критики текста «Тайной Исторіи» нѣкоторое значеніе им'єють цитаты изъ послѣдней, сохраненныя Свидой ( $\Sigma$ ).

<sup>1)</sup> Въ V есть еще двъ звъздочки надъ строкой между  $\mu$ є́ντοι и  $\eta$  одна, а другая между τινὰ и οùδεὶς, т. е. надъ мъстами, гдъ должны были бы находиться пробълы, но эти звъздочки поставлены Алеманномъ.

<sup>2)</sup>  $\overline{W}$  въ текстъ имъетъ απολείν, но на полъ тою же рукой приписано: «γρ(ά $\varphi$  ε απόλλειν».

Въ заключеніе сдѣлаемъ сравнительную оцѣнку всѣхъ этихъ пяти источниковъ текста ( $AVWG\Sigma$ ) и попытаемся установить на основаніи этой оцѣнки принципы критики текста.

Группа x въ лицѣ AVW является болѣе близкою къ архетипу, нежели группа y—въ лицѣ своего представителя G, а потому и показанія первой ceteris paribus предпочтительнѣе и надежнѣе второй.

Изъ рукописей, списанныхъ съ x', тщательнѣе написанъ V, а потому и показанія его, тоже, конечно, ceteris paribus, предпочтительнѣе показаній его коллеги (A).

Рукопись W является какъ бы провърочнымъ посредникомъ между AV и G съ одной стороны, и между A и V—съ другой. Нѣсколько мѣстъ—напр. 38, 11¹); 79, 17 σχημα VW (σχημα AG, что и надо возстановить въ текстѣ); 82, 5 ρενέταις VW (βενέτοις AG); 82, 21 γενήσεσθαί] γρ. γενέσθαι VW (γενέσθαι A, γενήσεσθαι G, Reiske); 24, 7 ης τἑ (такъ W, τὲ G, въ AV это τὲ выпущено)— дѣлаютъ вѣроятнымъ предположеніе, что писецъ W, не мудрствуя лукаво, передавалъ текстъ рукописи, съ которой списывалъ, въ томъ самомъ видѣ, въ какомъ его находилъ.

Σ является очень мутнымъ источникомъ вследствіе развязности обращенія Свиды съ текстомъ цитуемыхъ имъ авторовъ; что касается «Тайной Исторіи», то поучительно сравненіе напримёръ 13, 1 sqq. съ цитатами Свиды s. vv. δυμέλη и δειμαίνει.

<sup>1)</sup> См. предъидущее примъчаніе.

М. Крашениниковъ.

## ОТДЪЛЪ IL

## 1. Критика.

J. B. Card. Pitra, Analecta sacra et classica Spicilegio Solesmensi parata T. VII. Juris ecclesiastici Graecorum selecta paralipomena: Δημητρίου ἀρχιεπισχόπου πάσης Βουλγαρίας τοῦ Χωματιανοῦ τὰ πονήματα. Parisiis et Romae, Roger et Chernowitz 1891. 80. XL-893 σελ.

Έν τη βιβλιοθήκη τοῦ Μονάχου ἀπόκειται σπουδαιότατον καὶ πολύτιμον χειρόγραφον ὑπ' ἀριθ: 62, περιλαμβάνον τὴν συλλογὴν τῶν πονημάτων τοῦ ἀρχιεπισκόπου Βουλγαρίας Δημητρίου τοῦ Χωματιανοῦ. Ὁ Zhishman ἐποιήσατο χρῆσιν αὐτοῦ ἐν τῷ περὶ Γάμου τῆς ἀνατολικῆς ἐκκλησίας συγγράμματι, ἐν ῷ εἰς σημείωσιν τῆς 47 σελίδος προκαλεῖ τὴν περιέργειαν τῶν περὶ τὴν μεσαιωνικὴν ἰστορίαν ἀσχολουμένων, ὑποδεικνύων τὴν ἐν αὐτῷ ὑπαρξιν πληροφοριῶν τῆς ἐκκλησιαστικῆς σχέσεως Βουλγαρίας καὶ Σερβίας κατὰ τὸν πολυτάραχον 13-ον αἰῶνα.

Τὸ χειρόγραφον εἶχεν ἐλκύση τὴν προσοχὴν τοῦ καρδιναλίου Πιτρᾶ, ὅστις καὶ εἶχεν ἀναλάβη τὴν διὰ τοῦ τύπου δημοσίευσιν αὐτοῦ. Οὐδεὶς ἄλλος ἡδύνατο τελειότερον νὰ προβἢ εἰς τὸ ἔργον. Τὸν καρδινάλιον Πιτρᾶ ἔλαβον ἀφορμὴν νὰ γνωρίσω ὅτε κατεγινόμην εἰς τὸ κληρονομικὸν δίκαιον τῶν κληρικῶν καὶ μοναχῶν. Εἶνε ὁ ἐκδότης τῶν πηγῶν τοῦ δικαίου τῆς ἀνατολικῆς ἐκκλησίας ἐν δυσὶ ὀγκώδεσι τόμοις (ἀπὸ Ι μέχρι τοῦ ΙΧ αἰῶνος), τἢ ἐντολἢ τοῦ Πάπα Πίου ΙΧ, ὑπὸ τὸν τίτλον Juris ecclesiastici Graecorum monumenta, προϊόντος ἐπεξεργασίας καὶ μελέτης πάντων σχεδὸν τῶν κατὰ τὴν ἀνατολὴν καὶ τὴν Δύσιν ὑπαρχόντων χειρογράφων καὶ βιβλίων, μετὰ μακρῶν δὲ προλόγων ὑπὸ πᾶσαν ἔποψιν πολυτίμων.

Ό Πιτρα ἐγεννήθη κατὰ τὸ 1812 ἐν Champforgeuil τῆς Γαλλίας. Ἐν ἔτει 1843 ὅτε ἐπανιδρύθη τὸ Τάγμα τοῦ ἀγ. Βενεδίκτου, ἐκάρη ἐν τῆ μονῆ Solesmes ἐν ἔτει 1850 ἐδημοσίευσε δύο ἔργα La Hollande catholique καὶ Les études sur les Bollandistes, ἐν ἔτει 1852 ὑπὸ τὸν τίτλον Spicilegium Solesmense ἤρξατο δημοσιεύων σειρὰν τῶν παρ' αὐτοῦ ἀποκαλυπτομένων ἐν ταῖς βιβλιοθήκαις χειρογράφων. Κατὰ τὸ 1855 ἐξεδόθη ἐν Ἑλλάδι ὑπὸ τῶν Ποτλῆ Ῥάλλη τὸ Σύνταγμα τῶν Κανόνων, ὁ δὲ Πιτρᾶ ἐν τεύχει ἐκ σελίδων 73 (Paris

1858) ἔχρινε αὐτὸ μετά τινος μέν φανατιχότητος, ἀλλὰ καὶ μετὰ δυνάμεως χατάδηλον ποιούσης την έπιστημονικήν αύτοῦ ρώμην καὶ βαθυτάτην περὶ τὰς πηγάς τοῦ ἐχχλησιαστιχοῦ καὶ κανονικοῦ δικαίου μελέτην καὶ γνῶσιν. Τότε ὁ Πιτρά προσεκλήθη είς 'Ρώμην ὑπὸ τοῦ Πάπα, ὅστις ἀνέθηκεν αὐτῷ τὴν ἐξερεύνησιν του βυζαντιακού δικαίου καὶ τῆς λειτουργικής τῆς 'Ορθοδόξου Έκκλησίας. Έπεσκέφθη τὰς βιβλιοθήκας τῆς Πετρουπόλεως καὶ τῆς Μόσγας (1859—1860), είς σπουδαίας δὲ προέβη ἀποχαλύψεις περὶ τῆς Ἐχχλησιαστιχῆς ἡμνογραφίας: ἐπεσχέφθη τὰς βιβλιοθήχας τῆς Αὐστρίας χαὶ Οὐγγαρίας, δὲν ἀφῆχε μοναστήριον άνερεύνητον, οι χαρποί δε ους άπεχόμισεν εδημοσιεύθησαν υπό τον τίτλον «Analecta sacra» (1876 και έντε ύθεν), άφου έδημοσίευσε τούς δύο έτέρους μνησθέντας τόμους καὶ ἐν ῷ συγχρόνως ἐν ἔτει 1885, βιβλιοθηκάριος ὧν ἐν Βατικανῷ (1869) καὶ φέρων ἀπὸ τοῦ 1863 τὸν ἐρυθρὸν πίλον τοῦ καρδιναλίου, ἐξέδωκε περισπούδαστον και πολύκροτον έργον έπι των έπιστολών των Παπων (études sur les lettres des Papes). Πλείστα άλλα έργα και διατριβαί έξεδόθησαν ὑπ' αὐτοῦ, δὲν ἡτο δὲ δυνατόν τοῦ ἀχαμάτου τούτου ἐργάτου νὰ διαφύγη τὴν προσογήν το γειρόγραφον της βιβλιοθήκης του Μονάχου. Ζητήσας έλαβεν αὐτο είς Ρώμην, πρὶν δὲ ἢ τελείως ἐπεξεργασθή καὶ ἐκδώση αὐτὸ, προέλαβεν αὐτὸν ὁ θάνατος εν έτει 1889. Μετά τὸν θάνατον αὐτοῦ εξεδόθη ὑπὸ τοῦ Albert Battandier χατά τὰ μέσα τοῦ 1891 ὡς συμπλήρωμα χαὶ ὡς ξβδομος τόμος τῶν Analecta sacra et classica spicilegio Solesmensi parata, juris ecclesiastici Graecorum selecta paralipomena.

ό περὶ οὐ ὁ λόγος τόμος καταλαμβάνει 893 στήλας μετὰ προλόγου τοῦ κ. Battandier (σελ. VII—XL), ἔπεται δέ ἡ ὑλη τῆς συλλογῆς φέρουσα ἐπὶ κεφαλῆς τὸν ἀκόλουθον τίτλον.

«Δημητρίου τοῦ ἀγιωτάτου καὶ σοφωτάτου καὶ νομικωτάτου ἀργιεπισκόπου πάσης τῆς Βουλγαρίας τοῦ Χωματιανοῦ, πονήματα διάφορα πονηθέντα αὐτῷ χαρτοφύλακι ὄντι τῆς αὐτοῦ ἀγιωτάτης μεγάλης ἐκκλησίας».

Ο Δημήτριος Χωματιανός ύπηρχεν άρχιεπίσκοπος Βουλγαρίας, έδρεύων έν Άχριδι ή Άχριδα, καθ' οῦς χρόνους οἱ Φράγκοι ἐδέσποζον τῆς Κωνσταντινουπόλεως, κατά την τετάρτην δήλα δη σταυροφορίαν, τῷ 13 αἰῶνι. Έννοεῖται λοιπόν πόσον περίεργα ἀποβαίνουσι τὰ ἔργα αὐτοῦ, ἀφορῶντα εἰς τὸ δίχαιον και την άπονομήν της δικαιοσύνης και την διεξαγωγήν των ύποθέσεων έν τῷ κατά την Δύσιν τμήματι τοῦ διχοτομηθέντος βυζαντιακοῦ Κράτους, κατά την ιστορικήν και περιπετειώδη εκείνην εποχήν, περιλαμβάνοντα δε και ιστορικάς τινας πληροφορίας, άναγομένας είς την τότε πολιτικήν κατάστασιν και νύξεις περί των εν Πελοποννήσφ Φράγκων. Πολλήν διά τουτο πιστεύω θά δοχιμάσωσιν εύχαρίστησιν οι περέ την ιστορίαν του δικαίου και οι περί την μελέτην των μεσαιωνικών πραγμάτων άσχολούμενοι, μη έξαιρουμένου βεβαίως και του προσφιλούς μοι κ. Φιλίππου Λέλλη, όστις πέποιθα, ότι άσμένως βλέπει εμφανιζόμενον έν τη δημοσιότητι διαπρεπή κληρικόν ζήσαντα άκριβως έπι της έπογης των πριγχίπων της Αχαίας, ών τους τάφους μετά του έτέρου άγαπητου και διακεκριμένου φίλου κ. Λ. Καρομηλά ἀνεζητούμεν ἐν τοῖς ἐρειπίοις τῆς μονῆς τοῦ άγίου Ίαχώβου εν Άνδραβίδι.

Περὶ τοῦ ἀρχιεπισκόπου μνείαν ποιεῖται ὁ ἀκροπολίτης (ἔκδ. Bekker § 21 σελ. 36), καὶ ἐκ τῶν Λατίνων ὁ Canei (Hist. litt. SS. Eccles. II, 279), ὁ Oudin (de SS. Eccles. III col. 12 ἐν ἔτει 1212) καὶ ὁ Baronius (Annal. ἔτ. 1193, pag. 850). Φαίνεται ὅτι ἐγεννήθη κατὰ τὰ τέλη τοῦ 12 αἰῶνος. Ἐκ τῶν ἐπιστολῶν του ὑπάρχουσί τινες ἀπευθυνόμεναι πρὸς τὸν Θεόδωρον Δούκαν, ὅστις ἔζη ἐν ἔτει 1219, ἄλλαι δὲ πρὸς τὸν Πατριάρχην Γερμανὸν ἐν ἔτει 1240, ἀπέστειλε καὶ ἀποκρίσεις πρὸς τὸν Κωνσταντῖνον Καβάσιλαν ἀρχιεπίσκοπον Δυρραχίου, πρὸς ὅν καὶ ὁ Ἰωάννης ἀρχιεπίσκοπος Κίτρους τῆς Μακεδονίας ἀπηύθυνεν ἐπιστολήν' ὁ Ἰωάννης οὐτος, ὅστις νεὸς ἔτι εἶχε γνωρίση τὸν Βαλσαμῶνα, ἐπέζησε τῷ Γεωργίῳ Ξιφιλίνῳ θανόντι ἐν ἔτει 1198, ἦτο κατ' ἀκολουθίαν νεώτερος τοῦ Δημητρίου Χωματιανοῦ. Ἡ ἀξία καὶ ἡ πολιτικὴ καὶ ἐκκλησιαστικὴ αὐτοῦ σημασία θέλει ἀποδειχθῆ ἐκ τῆς παραθέσεως τοῦ περιεχομένου τῶν πονημάτων του.

Τὸ χειρόγραφον τοῦ Μονάχου εἶνε τὸ πληρέστερον, κατὰ τὸν Battandier ὅμως δὲν εἶνε καὶ τὸ μόνον. Εὐρίσκεται ἔτερον ἐν τἢ βιβλιοθήκῃ τοῦ Dufaur de saint Rorry, ἔνθα καὶ ὁ Κουϊάκιος εἶχε συμβουλευθἢ αὐτὸ, ὡς ἐξάγεται ἐκ τῶν παρ' αὐτοῦ ἐκτιθεμένων ἐν observationum et emendationum V, 4: περὶ ὑποβόλων πραγματευομένου «Demetrius chartophylax archiepiscopus Bulgariae, quem librum habet Petr. Faber vir numquam satis laudatus. Καὶ ὁ Dufaur ἐποιήσατο χρῆσιν ἐν Semestria (III, cap. 21). Ἔν τινι χειρογράφω τοῦ Escurial φαίνεται ὅτι ὑπάρχει ἐπίσης ἡ συλλογὴ τοῦ Χωματιανοῦ, ὡς ἐπίσης καὶ ἐν τἢ συνοδικἢ βιβλιοθήκῃ τῆς Μόσχας ὑπ' ἀριθ. 383 περιλαμβάνονται ἔργα αὐτοῦ (πρβ. Battandier XVI).

"Οτε ήλώθη ή Κωνσταντινούπολις ύπο τῶν Φράγχων χαὶ διεσπάρη ο τῶν 'Ορθοδόξων πληθυσμός, παριστών την είχονα ποίμνης άνευ ποιμένος, καὶ οἱ συντριβέντες κλάδοι των βυζαντινών αυτοκρατόρων κατέφυγον είς Άσίαν, πλάνητες ώς ἄλλοι Αίνεται, φέροντες τοὺς ἐφεστίους θεοὺς και ἀγωνιζόμενοι νὰ πήξωσι τὰ θεμέλια νέας βασιλείας, εν τη δυτική πλευρά του διαιρεθέντος βυζαντινου κράτους έναπέμεινεν ο άρχιεπίσχοπος Βουλγαρίας έν Άχρίδι Δημήτριος Χωματιανός τῆς ἐκκλησίας ἀργιποίμην, ἄσπονδος ἐχθρὸς τῶν Φράγκων καὶ φανατικὸς τῆς Όρθοδοξίας ὑπέρμαχος. Περιστοιχούμενος ὑπὸ συνόδου ἀρχιερέων εἶχε καταστή είδος Άρείου Πάγου, πρὸς ὂν ἀπὸ τῆς Βερροίας μέχρι Κερκύρας καὶ Πελοποννήσου κατέφευγον πολλάκις μακρά ἐπιχειροῦντες καὶ ἐπίπονα ταξείδια οι ὑπόδουλοι χριστιανοί όρθόδοξοι πρός εκδίκασιν των διαφορών των και λύσιν των ζητημάτων των, μεγιστάνες δε και άπλοι άστοι και επίσκοποι εθεώρουν αυτόν ώς μαντείον τοῦ ἀστικοῦ καὶ κανονικοῦ δικαίου. Ὁ ἀρχιεπίσκοπος περιβληθείς τοιουτρόπως έξ ἀνάγκης τῶν καιρικῶν περιστάσεων Πατριάρχου τῆς Κωνσταντινουπόλεως άξίωμα, χαὶ οίονεὶ τοποτηρητής αὐτοῦ γενόμενος, ἐξέδιδε συνοδικάς ἀπαντήσεις καὶ ἀποφάσεις καὶ ἐπιστολὰς ἐπὶ παντοίων ζητημάτων καὶ θεμάτων. Ἡ συλλογὴ αὐτῶν περισωθέντων, ἐν τῷ περὶ οὐ ὁ λόγος γειρογράφῳ περιέχει πολύτιμον σχετικήν ύλην, έξ ής ου μόνον ιστορικά γεγονότα περίεργα άναπαρίστανται, άλλά και ό τρόπος της δονομικής διεξαγωγής των έπι φραγκοκρατίας όρθοδόξων και ή κατάστασις του δικαίου κατά τον 13' αίωνα γίνεται γνωστή.

Τὰ ζητήματα καὶ τὰ θέματα ἄτινα εἰδικῶς περιέχει ή συλλογή δὲν εἶνε

δυνατόν έν ταϊς λεπτομερείαις αύτῶν νὰ συμπεριλάβω, νύξεις ὅμως τινὲς περὶ αύτων δύνανται να καταγγείλωσι την μεγάλην αύτων σπουδαιότητα. Πραγματεύεται περί βαθμών χεχωλυμένων γάμων καὶ ἀκωλύτων ἐπὶ τῇ αἰτήσει Γρηγορίου τινὸς Καμωνᾶ, ὅστις διαζευχθεὶς τῆς πρώτης συζύγου του θυγατρὸς τοῦ **ἄργοντος Άρβάνου Γίνη ἔλαβε σύζυγον τὴν Κομνηνὴν θυγατέρα τοῦ Ζουπάνου τῆς** Σερβίας Στεφάνου γήραν τοῦ αὐταδέλφου τοῦ Γίνη, περὶ γαμικῶν συναλλαγμάτων καὶ βαθμών, περὶ τοῦ ἀπὸ α΄. καὶ β΄. συνοικεσίου παίδων διαφοράς καὶ δ΄, καὶ τῆς πατρικῆς αὐτῶν διαδοχῆς καὶ περὶ παλλακῆς καὶ περὶ προικός, περὶ προγαμιαίας δωρεάς, περί συστάσεως άδελφότητος και κωλυμάτων γάμου έξ αὐτῆς, περὶ τῶν ἐξ ἀγχιστείας καὶ αϊματος βαθμῶν, περὶ τῶν πρὸ τῆς νομίμου ηλικίας γαμηθεισών γυναικών, περί διαζυγίου έξ ηλιθιότητος, έπιστολήν τῷ Πελαγονίας, περί ἀνήβου χόρης μνηστευθείσης, ἀπόχρισιν πρὸς τὸν ῥηγα Σερβίας χύριον Στέφανον, περί τοῦ ἄν δύναται νὰ προαχθή εἰς ἰερωσύνην ὁ ἐν ἀτελεῖ <del>ήλιχία μνηστευσάμενος</del> χόρην και ταύτης τεθνηχυίας έτέρα γυναικί ζευχθείς, άπόχρισις πρός τον Στρουμίτζης χύριον Κωνσταντίνον, περί συναλλάγματος γεγονότος εν άτελει ήλικία κόρης και παραβάσει όρκου πρός τον επίσκοπον Σερβίων, περί γαμιχού συναλλάγματος του έγοντος προπαλλαχισμόν χαί συγγένειαν έχ συντεχνίας, περὶ ἀνδρομανούντων ὅτι διαζεύγνυνται πρός τὸν Πελαγονίας, περί γάμου πρύς δισεξαδέλφην, περί συναινέσεως είς γάμον, περί άρραβώνος, περὶ ὑποβόλου καὶ ἀπὸ τελευτῆς ἢ ἀποκάρσεως κέρδους, περὶ μνηστειῶν καὶ γάμων και περί των ἀπό διαθέσεως γενομένων γάμων και των μετ' εύχης και περί γνησίων και νόθων τέκνων, περί διαζυγίου, περί νομίμου κληρονομικής μοίρας καὶ φαλκιδίου, περὶ προνομιῶν τῶν μὴ δευτερογαμούντων καὶ δευτερογαμούντων, περί άχρηστείας νόμων και τοπικής συνηθείας και παραδρομής χρόνου διακατοχῆς, περί τριγάμων, περί πεχουλίων, ὑποταγῆς τέχνων, περί παλλαχῆς, περί ἀπόντων καὶ τῶν ἐκ πλαγίου, περὶ μητρικῶν πραγμάτων καὶ τῆς γρήσεως τούτων, περί ἐπιτροπείας τῆς μητρός, περί ἀγράφου βουλήσεως, περί κινητῶν πραγμάτων και ἐπικοίνων, μέμψεως διαθήκης, περὶ ἰδιοκτήτων καὶ καστρείων καὶ άσπροπορίστων καὶ τῶν ἀπὸ φιλοτιμίας τῆς τύχης κ. τ. λ., περὶ γνησίων τέκνων καὶ ἐτεροθαλῶν φυσικῶν, περί μητρικῆς ὑπάρξεως καὶ παίδων διαφορᾶς, περί ἀποκαταστάσεως καὶ διηνεκούς παραγραφής, καὶ περὶ τῶν ἀπὸ ἐξισωτής ἀλλοτρίας αναδεξαμένων δίκαιον, περί ανήβων, προτιμήσεως πλησιασμού, περί κληρονομίας και χρήσεως προικός παρά του άνδρός, περί θεωρέτρου, λεγάτων, περί προιχιμαίων, περί ἀδιατιμήτου προιχός, περί χρέους προιχός, περί χρήσεως προγαμιαίας δωρεάς και του έκ τελευτής του παιδός κέρδους, περι κάσου έξ άπαιδίας, περὶ ἀλληλοκληρονομίας, περὶ παραγραφῆς χρόνου ἀφηλίκων καὶ διαδοχῆς τῶν ἐκ πλαγίου συγγενῶν, περι ρήξεως πρώτης διαθήκης, περι ἀγορᾶς ἀλλοτρίων, περί φθοράς κόρης, περί ἀφορισμοῦ καὶ καθαιρέσεως, περί ήγουμένων καὶ μοναχών, περί όρων έχκλησιαστικών καὶ έπαρχιών καὶ προνομίων καὶ σταυροπηγίων, περί κακής πίστεως νομέως, περί δικορητόρων, γαμηλίων συμβολαίων, διαλύσεων, περί μοιχείας και εθίμων εθνικών, περί εθίμων ίδιορρύθμου διαζυγίου, περί μαρτυρίας άρχιερέων ίλλουστρίων, περί βίας καί φόβου, περί ρουσαλίων, περί τῶν ρωμαϊχῶς λεγομένων σπορτούλων ἐγγωρίως δὲ ποδοχοπίων.

Έχτος των θεμάτων τούτων και πλείστων άλλων, περιλαμβανομένων κατά

σειράν κατά κεφάλαια καὶ ἐν γράμμασι καὶ συνοδικαῖς ήτιολογημέναις ἀποφάσεσι, συζητουμένων καὶ διακριβουμένων, ὑπάρχουσι καὶ ἄλλα ἔργα τοῦ Χωματιανού και δή λόγος ἀπολογητικός πρός σεβασμιώτατον Πατριάρχην Γερμανόν, μαχρά μελέτη περί α΄. γάμου καί β΄. (colum. 5.90-611), ἀποχρίσεις είς έρωτήσεις τοῦ μητροπολίτου Δυρραχίου Κωνσταντίνου τοῦ Καβάσιλα, ών αι πλεϊσται έν Συντάγματι τῶν Κανόνων Ποτλῆ καὶ Ῥάλλη (τόμ. V, σελ. 427 καὶ ἐπ.) ευρηνται, εν ύποσημειώσεσι δε τάς διαφοράς και ελλείψεις ο Πιτράς καταδείκνυσιν, αποχρίσεις πρός έρωτήσεις του πανευγενεστάτου Ρηγός της Σερβίας καὶ Διοχλείας χυροῦ Στεφάνου τοῦ Δούχα περί διαφόρων έχχλησιαστιχών ἀντιχειμένων είς τὴν λειτουργικὴν ἀναγομένων. Μετὰ ταῦτα παρέπονται 10 ἄλλα ἔργα ὡς ἐπίμετρα κατασσόμενα ὑπὸ τοῦ ἐκδότου ἐξ ἄλλων πηγῶν δημοσιευόμενα, ὅπως πλήρης ή συλλογή των του Χωματιανού πονημάτων γένηται, και δή περί βαθμών συγγενείας, ήτις μελέτη καὶ παρά Ποτλή καὶ Ῥάλλη (τομ. V, 424) εύρηται και Λεουγκλαβίω (ΙΙ, 311-316) «περί του εί πρόκριμα τω άρχιερει το είσέργεσθαι είς Λατινικάς έκκλησίας και προσκυνείν ήνίκα αν προσκληθείη παρ' αύτων, καὶ εἰ μεταδώσει τούτοις κατακλαστοῦ, ὅταν εἰς τὴν άγίαν καὶ καθολικὴν έχχλησίαν εν τη λειτουργία παραγίνωνται» (ίδε χαι Συνταγμ. 'Ράλλη V, 434), περί στολής (έκ γειρογράφων τοῦ Βατικανοῦ), (πρβλ. καὶ Συνταγμ. 'Ράλλη V, 437), Λόγος κατηγητήριος έκτος, Λόγος κατηγητήριος έννατος, τρείς ἐπιστολαὶ περὶ τῶν ἀζύμων καὶ Σαββάτων πρὸς τοὺς Βενετίας καὶ Ῥώμης, ἐτέρα μακρὰ έπιστολή περί των αὐτων και περί Σαββάτων νηστείας, γάμων ιερέων, και τελείας αναφοράς επί των πανσέπτων χαὶ ἱερων νηστειών, έχ γειρογράφων τοῦ Βατικανοῦ πάντων τούτων ἐξηγμένων, ὡς ἐν σημειώσεσι τοῦ Πιτρᾶ φανεροῦται.

Έχ τοῦ περιεχομένου τῶν δημοσιευομένων τοῦ Χωματιανοῦ ἐγγράφων ἄφθονος ὅλη ἱστοριχὴ δύναται νὰ συγχομισθη, πολλὰ δὲ ὁνόματα ἀνθρώπων δρασάντων χατὰ τὸν 13-ον αἰῶνα γίνονται γνωστὰ χαὶ ἱστοριχὰ γεγονότα μεγάλης 
σπουδαιότητος, ἀναπαριστῶντα τὴν εἰκόνα τῆς πολιτιχῆς χαταστάσεως τῶν 
περιπετειωδῶν ἐκείνων χαὶ σχοτεινῶν χρόνων.

Υπάρχει επιστολή πρός τον μητροπολίτην Κερχύρας τον Πεδάτη, εν ή μεταξύ τῶν ἄλλων συζητεῖται τὸ ζήτημα περὶ τῶν γειροτηνηθέντων ἱερέων Βουλγαροεπισχόπων τῶν ἀπὸ τῆς Ζαγορᾶς ἐξελθόντων, ἐξ αὐτῆς δὲ μανθάνομεν την απόπειραν των μετά την πτωσιν και αποσύνθεσιν του βυζαντιακού κράτους κατά την τετάρτην σταυροφορίαν άνακυψάντων βουλγάρων πρός κατάληψιν έκκλησιαστικής έξουσίας, διότι διηγείται ό Χωματιανός ότι «ή βουλγαρική έξουσία, ού πρό πολλοῦ, και τὴν ἡμετέραν ταύτην ἐγκρατῶς θεμένη ύφ' έαυτὴν χατέστησε χαὶ ἀρχιερεῖς όμογλώσσους ἐν ταῖς ἀπανταχοῦ τούτου κλίματος ἐκκλησίας, ὡς τῶν ἐν αὐταῖς πρὶν ὄντων ἰεραργῶν, τῶν μέν διά τὴν τῆς ἐξουσίας καταβολὴν προελομένων ὡς σωτήριον τὴν ἀλλαγοῦ μετανάστασιν, τῶν δὲ ήδη καὶ τεθνηκότων, οἱ Βουλγαρικοὶ δ' ἐκεῖνοι ἀρχιερεῖς φθάνουσι προαγαγόντες πολλούς έν τῷ καιρῷ τῆς ἐφημερίας αὐτῶν εἰς βαθμούς ύποδιακόνων τε καὶ διακόνων καὶ πρεσβυτέρων οἱ δὲ καὶ ἐτύγγανον ἴσα τοῖς πάλαι ιερατικοίς τῶν τοῦ βήματος ιερῶν λειτουργημάτων ἀντιποιούμενοι............ Ο Χωματιανός λύει τὸ ζήτημα ἐπιεικῶς ὑπὲρ τοῦ χύρους τῶν γειροτονιῶν ἐξ άνάγκης, δικαιολογών ούτω την γνώμην του, παρέχων δὲ συγχρόνως καὶ ἰστορικάς εἰδήσεις. "Επεὶ γὰρ ἐκ τῆς εὐδαίμονος Κωνσταντινουπόλεως τἢ τῶν Λατίνων ἐπιδρομἢ ἢ τε τῆς βασιλείας καὶ ἡ τῆς ἱεραρχίας λαμπρότης ἡφάντωται καὶ διεσπάρησαν ἄλλος ἀλλαχοῦ οἱ ἀρχιερεῖς, ὧν οἱ πλείους αὐτῷ τῷ διωγμῷ ἀνεπεψυξαν, ἡ ἐξουσία δὲ τῆς βασιλείας κατὰ δύσιν σχεδόν τι πᾶσα ἐν τἢ Ζαγορῷ περιέστη κατ' ἐκεῖνο καιροῦ ὁπότε καὶ αὐτὸς ὁ βασιλεὺς 'Ρωμαίων φυγὰς τῆς Κωνσταντινουπόλεως γεγονώς, ἐκεῖσε προσέδραμε καὶ ὁ τηνικαῦτα δὲ Κωνσταντινουπόλεως πατριάρχης εἰς ὁμιλίαν ἡλθε τῷ βασιλεῖ τῶν Βουλγάρων, τῶν εἰκότων ὧν τὴν τοιαύτην ἡγεμονίαν εὐνοῆσαι καὶ ἀρχιερεῖς ἔχων ἐν ταῖς ὑπὸ τὴν χεῖρα αὐτῆς ἐκκλησίαις διὰ τὸ ἀπογνῶναι τῆς ἀνακλήσεως τῆς τῶν 'Ρωμαίων ἀρχῆς' τότε δ' ἀν ὡς ἐπιβήτορες ἐλογίσθησαν, ὅταν τῶν πραγμάτων ἡρεμούντων καὶ ἐν τῷ καθεστῶτι μενόντων ...... ἐπεὶ δὲ ὡς ἐπὶ χηρευούσαις ταῖς ἐκκλησίαις κατὰ τὸ ἐκκλησιαστικὸν ἔθος ἐπεκηρύχθησαν οὐ πρόκριμα ὑπίδοιντο ἄν ἐν τἢ τούτων γειροτονία (σελ. 44—45).

Έχ τοῦ πρὸς τὸν ἀθωνίτην μοναχὸν Γρηγόριον Οἰχονομόπουλον γράμματος (σελ. 245) γίνεται ἐπίσης γνωστόν, ὅτι ἐν τῆ μονῆ τοῦ Άθω μοναχοὶ δυσὶ διαλέκτοις μεμερισμένοι Γραικοί καὶ Ίβηρες διητώντο ἐν ὁμονοία, οἰ εἰσβαλόντες ομως Λατίνοι οι της ιταλικης ιερατείας προϊστάμενοι προσεπάθουν να ύποβάλωσι πάντας τη έξουσία του Πάπα και να μνημονεύωσιν αύτον και τοις έθεσι της 'Ρωμαίων εκκλησίας ακυλουθείν' «τούς μή πειθομένους αίκίαις τε καί παντοίαις κακώσεσι καὶ ταῖς εἰς περιουσίαν ζημίαις ἀνηλεῶς καθυπέβαλον». Οἱ Ἰβηρες μοναγοί ὑπετάγησαν «εἴζαντες δὲ ἀγεννῶς τῷ τῶν Ἰλατῶν ἐπιτάγματι και τῷ Πάπα καρδιναλίω προσελθόντες ἐν Θεσσαλονίκη διάγοντι όλους ἐαυτοὺς τῷ θελήματι τοῦ Πάπα παρέδωκαν καὶ τοῖς Λατινικοῖς ἡκολούθησαν ἤθεσι αὐτίκα δὲ καὶ το τῆς κοινωνίας σημεῖον ἔφηναν, την τῶν χειρῶν ἐαυτῶν δηλαδή, πρός τὰς ἐχείνων χεϊρας ἐχούσιον ἐμβολήν, καὶ οὕτω τὴν μετὰ τῶν Γραικῶν μοναγών διαγωγήν συνέγεάν τε καί συνεθόλωσαν». Ο άρχιεπίσκοπος Χωματιανὸς ἀπεφήνα το «ὡς οὐκ ἐζόν ἐστιν ἐπὶ οὐδενὶ κοινωνεῖν τοὺς Γραικοὺς τοῖς "Ιβηρσι μοναγοίς». Έν τοις άλλοις σπουδαιότατα ύπάρχουσιν έν τη συλλογή ξγγραφα, καθιστώντα γνωστήν ού μόνον την κατάστασιν της ἐκκλησίας κατά την ἐποχήν τοῦ ήμετέρου ἀρχιεπισκόπου, ἀλλὰ καὶ την μεταξύ αὐτοῦ καὶ τοῦ έν Άσία προχειρισθέντος και έν Νικαία έδρεύοντος πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Γερμανού. Καθ' ον γρόνον ό Θεόδωρος Λάσκαρις περισυλλέξας τὰ λείψανα τής καταπεσούσης βυζαντινής αὐτοκρατορίας ήγωνίζετο νά συγκρατήση καὶ περισώση την σημαίαν αυτής και νέαν μοναρχίαν να ίδρυση έν ταις άκταις της Βιθυνίας, επιδειχνύων ήρωιχην ανδρείαν πιμήσασαν την βυζαντινήν ίστορίαν, ό άρχιεπίσκοπος Χωματιανός βλέπων έρημον την της Σερβίας ἐπισκοπὴν ἐπλήρωσεν αυτήν διορίσας άρχιερέα. Είνε άξια μνείας διά την ιστορίαν και τάς ζωηράς είχονας περί της χαταστάσεως της έχχλησίας ή πράξις του διορισμού τούτου (σελ. 385), εν ή φέρονται σύν τοῖς ἄλλοις τάδε: «Εἴπερ τις ἄλλη καὶ ή των Σερβιωτών άγιωτάτη ἐπισχοπή τῆς χοσμιχής μετέσγε συγγύσεως (είς τοσούτον γάρ ήλασεν έρημώσεως ώς και την κλήσιν αυτήν άπολολωκέναι Ίεβους γενέσθαι άνθ' Ίερουσαλήμ), έπει δέ ήγειρε κέρας σωτηρίας ήμων ό Θεός, μνησθείς ελέους του πρός ήμας, τον εύσεβέστατον δε και τρισαριστέα Κομνηνόν κ. Θεόδωρον τόν Δούκαν, άντικαταστήσας τούτον τοϊς καθ' ήμας έρημώσασιν

έθνεσιν, κάκείνοις μέν σκανδάλου πέτραν εἰς πτῶσιν, ἀνέγερτον, ἡμῖν δὲ στήριγμα είς ανόρθωσιν αὐτὸν θέμενος. ὥσπερ δή τῆς καταστάσεώς τε καὶ ἐρημώσεως, ούτω και τῆς ἀναστάσεως ή ἀναπεφωνημένη ἐπισκοπή ταζ λοιπαζ κεχοινώνηχε, κατέφαγε γάρ, εἰπεῖν γραφικῶς, ὁ περὶ ταύτης τοῦ θεοῦ ζῆλος τὴν καρδίαν τοῦ κραταιοῦ τούτου ἀνδρός, καὶ ἡμᾶς συνάρασθαι τῆ περὶ τὴν ἀνόρθωσιν αὐτης τούτου σπουδή κατά βάθος ἔνυξεν. Τίς γάρ αν οὐκ ὥκτειρε ποίμνιον έχ τῆς Χριστοῦ ἀγέλης όρμώμενον, τῆ χοσμική ἐλχυσμένον ζάλη χαὶ εἰς πολλάς διεσπαρμένον και είς νομάς και όδους, και το μέν αυτού είς κρημνούς άπονεῦον, τὸ δὲ εἰς ἐρήμους καὶ ἀβάτους καὶ ἀνύδρους ἀποπλανώμενον ἔστι δὲ καὶ ὁ θηρίων γινόμενον πάρεργον, εἶεν δ' ᾶν όδοὶ τὰ τῶν ψυγῶν ὁρμήματα καὶ χινήματα ή είς πάθη φθοροποιά, όσα και είς πετρών σχισμάς ταύτα ώθούντα, η είς ερήμας άρετων ελαύνοντα, η είς οδόντας των νοητών θηρίων εκφέροντα. "Οθεν ουδέ παρηκόους ευρεν ήμας ο ζηλωτής ούτος και ο θεοκυβέρνητος Κομνηνὸς πρός τὴν προχειμένην αὐτῷ περὶ τῆς ἐχχλησίας ταύτης σπουδήν, ἀλλὰ τὸν λόγον προθέμενος ἔσχεν ἡμᾶς ὡς εὐλόγω καθήκοντι τούτω συντρέγοντας. Οὐδὲ γάρ είγεν ίδειν πρός τε τον της επαρχίας μητροπολίτην, τον θεσπέσιον δηλονότι Θεσσαλογίχης και τους υπ' αυτόν ιερωτάτους άρχιερείς, πάλαι τῶν κατ' αυτους άγίων ἀπεληλαμένους ἐκκλησιῶν. ἔστι δὲ οῦς καὶ ἐν αὐτῷ διωγμῷ δυστυχῶς άπαλλάξαντας. Καὶ τοίνυν συνειδότες αὐτοὶ, ὡς οὐκ ἄν τις ἡμᾶς ἐπιβασίας γράψαιτο, προαγαγόντας ιεράρχην είς την ερημωμένην ταύτην επισκοπήν, ότι ούτε οίχειον άρτι άνακαλούμενον δίκαιον, ούτε το άρμόδον ετέρω παρασπώντες, ούτω ποιήσαι προεθυμήθημεν. Άλλα πρός εν μόνον όρωντες, το άνορθώσαι πεπτωχυῖαν ἰεράν καὶ θεῖαν σκήτην καὶ ποίμνην διεσκορπισμένην συναγαγείν..... ψήφους ἐπὶ τῇ εἰρημένῃ τῶν Σερβιωτῶν ἀγιωτάτῃ ἐκκλησία, ἐν ἀγίφ Πνεύματι θέμενοι, καὶ ἄνδρα ἐκλεξάμενοι, προστατεῦσαι ταύτης ἰκάνωσιν ἔγοντα εἰς τὴν τῆς ἀργιερωσύνης ἀξίαν κατ' ἐπιταγήν τοῦ κρατοῦντος εὐσεβοῦς Κομνηνοῦ, δν ζήλος έκκινεί Θεού, προηγάγομεν....».

Φαίνεται όμως ότι ή γενομένη αύτη πράξις του άρχιεπισκόπου δὲν ήρεσε τῷ έν Νιχαία πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Γερμανώ, έφάνη αὐτῷ ὑπερόριος καὶ έχνομος και πρός πείσμα προεχείρισεν άρχιερέα Σερβίας τον έν Άθφ μοναχόν έφησυχάζοντα υίὸν τοῦ μεγάλου ζουπάνου τῆς Σερβίας Σάββαν, ὡς ἐξάγεται έχ τινος πρός τον Γερμανόν επιστολής (πβλ. σελ. 495 τής Συλλογής). Έξεπληξε τούτο τον Χωματιανόν, όστις έξεσφενδόνισε μαχράν συνοδιχήν γραφήν τῷ Σάββα μετ' ἀπειλῶν βαρέος ἀφορισμοῦ, θεωρῶν αὐτόν, ὡς ἐπιβατικῶς καταλαβόντα την ἐπισκοπήν. Έν σελίσι 382-390 της Συλλογης δημοσιεύεται ή γραφή αύτη πλήρης χάριτος καὶ εἰρωνείας, ἀλλὰ καὶ συγχρόνως αὐστηροτάτης ἐπικρίσεως μετ' άναλύσεως ἐπικαλουμένων διατάξεων τοῦ κανονικοῦ δικαίου. Μανθάνομεν εν τούτοις εξ αυτής ότι ή Σερβία διετέλει υπό την επαρχίαν του θρόνου τῆς Βουλγαρίας, διότι φέρεται ἐν αὐτῇ «εἰ ὡς ᾶν εἰς τὸ ἀνεπισκόπητον τὴν Σερβίαν ἐκαινουργήθης ἀρχιερεὺς, ἀλλ' εὐρίσκεις οὐδ' όλως ἀγνοῶν καθὰ δή καὶ τῶν άπάντων οὐδείς, ὡς ἡ Σερβία ὑπὸ τὴν ἐπαρχίαν τῆς Βουλγαρίας τελεῖ, ἥτις δὴ Σερβία ἐπίσκοπον ἔλαγε τὸν Ῥέσου ἀργιερέα, παρὰ τοῦ ἀργιεπισκόπου Βουλγαρίας γειροτονούμενον, καὶ ούτω παρά κανόνας τὴν τῆς ἀρχιερωσύνης ἀξίαν ἐνδέδυσαι καὶ ἐπιβήτωρ ἐνορίας ἀλλοτρίας πεφώρασαι....» (σελ. 394...). Εί δὲ

χώραν δοῦναι τῆ σῆ ἐπιθυμία ἴσως ἐχρῆν, ἔδει σε, ὧ βέλτιστε, οὐχ ἐτέρφ τινὶ, ἀλλά τῷ τῆς Βουλγαρικῆς ἐπαρχίας προκαθημένφ ὡς αὐτοκεφάλφ καὶ τοῖς κατ' αὐτὸν ἐπαρχιώταις ἰεράρχαις προσδραμεῖν καὶ αἰτήσασθαι τὸ ἀξίωμα..... τὸ δὲ λαβεῖν σε παρ' ἐτέρου χειροτονίαν εἰς τόπον αὐτοκεφάλου ἀρχιερέως, ὅσον τὸ ἄτοπον, οἴδασιν οἱ τὰς τῶν νόμων καὶ κανόνων δέλτους ἀκριβωσάμενοι.

Ο Χωματιανός καὶ ἀλλαχοῦ περὶ ἐκκλησιαστικῶν ὅρων καὶ ἐπαρχιῶν πραγματευόμενος (σελ. Συλλογῆς 339—345) ἐπικαλεἴται διατάξεις τοῦ κανονικοῦ δικαίου καὶ τὴν 131 Νεαρὰν (Βασιλ. 5, 3) πρὸς ἀπόδειξιν ὅτε οἱ Νόμοι «τοῖς πέντε Πατριάρχαις, πρὸς δὲ καὶ τοῖς μετ' αὐτοῦ δυσὶν αὐτοκεφάλοις ἀρχιεπισκόποις τῷ τε Βουλγαρίας δηλαδὴ καὶ τῷ Κύπρου, τὰς ἐνορίας τῶν τεσσάρων κλιμάτων τῆς οἰκουμένης ὑπέταξαν, διελόντες τὰς ἐνορίας ὀνομαστί».

Έν τούτοις δὲν ἐβράδυνε νὰ ἐκραγῇ ἡ ἔρις κατ' εὐθεῖαν μεταξύ τοῦ ἀρχιεπισκόπου καὶ τοῦ ἐν Νικαία Πατριάργου Γερμανοῦ ἐξ ἄλλης σπουδαιοτέρας αἰτίας. Καὶ όταν εἰς ἐρείπια εἶγε μεταβληθή τὸ βυζαντιακὸν κράτος αὶ ἐν τἤ ἐκκλησίφ διχόνοιαι δυστυχώς δέν έπαυσαν. Ο Χωματιανός είγεν αποστείλη επιστολήν πρὸς «τὸν χειροτονηθέντα ἐν Νικαίς Πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως κύριον Γερμανόν», δι' ής πολλαί έχφράσεις σεβασμοῦ διεβιβάζοντο καὶ εὐγαὶ καταλήγουσαι ώς ξπεται: «'Ο τῆς εἰρήνης Θεὸς καὶ τῆς ὁμονοίας, ὁ τὰ διεστῶτα συνάγων είς εν, και ους δι' όργην παραδίδωσιν έξαιρούμενος δι' έλεος, τους μέν κρατούντας είρηνεύσαι, και καρδίαν μίαν εύδοκήσαι αύτοις γενέσθαι, και δι' αύτῶν συνασπιζόντων άλλήλους, το χατέχον άποστολιχώς έχ μέσου ποιήσαι, την Ίταλικήν έξουσίαν φημί, και τους εισέτι πεπεδημένους και τεθραυσμένους εν άφέσει έξαποστείλαι, κατά το ιερον Ευαγγέλιον, των σων δε άγίων ευχων και πνευματικών ἐπισκέψεων και ήμας τους δυτικούς άξιωσαι». Ο Θεόδωρος Λάσκαρις πολεμών τους Φράγκους κατέλαβε την Θεσσαλονίκην και, κατά τα Χρονικά τοῦ Άκροπολίτου, «πολλήν τε γώραν τῆς Ῥωμαίδος ἐκ τῆς κεκρατημένης παρὰ τῶν Ίταλῶν ὑφ' ἐαυτῶν ἐποιήσατο, ἔτι δὲ καὶ τῆς παρὰ τῶν Βουλγάρων κεχειρωμένης, πορφυρίδά τε ύπενδύεται και έρυθρά περιβάλλεται πέδιλα» (§ 21, σελ. 36, **ἔκδ.** Bekker). Πρὸς τοῦτο ἀντέστη ὁ μητροπολίτης Κωνσταντῖνος ὁ Μεσοποταμίτης φρονών ότι κατά τὰ κανονικά έθη δέν έδικαιούτο νὰ γρίη βασιλεῖς. Ὁ Θεόδωρος ἀπέβαλεν αὐτὸν κάὶ διὰ τοῦ Χωματιανοῦ περιεβλήθη τὸ βασιλικὸν διάδημα. Το ζήτημα λοιπόν τουτο έλαβεν ώς ἀφορμήν ο Πατριάρχης Γερμανός καὶ ἐξεσφινδόνισε κατ' αὐτοῦ ἀντιγραφήν δημοπτευομένην ἐν σελ. 483 — 486 τῆς ήμετέρας συλλογής, πλήρη γολής καὶ εἰρωνείας. «Ἡ μετριότης ήμῶν, γράφει ὁ Πατριάρχης, τη ση προσλαλήσει μακαριότητι, και την δεξιάν εύθετήσασα πρός τάς τῶν γραμμάτων δυσμάς καὶ τὸν γραφέα δορυρορήσασα κάλαμον κατά τῆς σής παροξυνθήσεται δεξιάς και πλήξει ταύτης το προπετές και άκρατές. Είπε γάρ, ιερώτατε άνερ, έχ ποίων σοι πατέρων ο τῆς στεφοδοσίας χλῆρος εἰάθη τίσι τῶν τῆς Βουλγαρίας ἀργιεπισχόπων βασιλεῖς Αὐσόνων ἐστεφηφόρησαν πώποτε; πότε ἀργιποίμην τῶν Ἀγριδῶν πατριαργῶσαν προέτεινε δεξιὰν, και κεφαλην βασιλειώσαν ἐσέμνωσε; δεϊξον ήμιν τον Πατέρα και άρκει ήμιν άνέχου τών έλέγχων σοφός γάρ εἶ καὶ ἀγάπα πληττόμενος..... Μὴ δυσχέραινε. Τῷ ὄντι γάρ το διά σοῦ καινοτομηθέν γρίσμα βασιλικόν, ούκ έλαιον ήμιν έστιν άγαλλιάσεως, άλλ' όποζον το έξ άγριελαίου δύσγρηστον και δυσπρόσιτον όλως δέ καί τινος μυρεψοϋ τὸ πολύτιμον καὶ ἄπρακτον τοῦτο μῦρον ἐπρίω; Καὶ πόθεν συμμυροβλήτης Δημήτριος μύρου, ὅπερ οἱ ἀπὸ Λουτροῦ τῆς παλιγγενεσίας ἀναβαίνοντες χρίονται; καὶ ὑφ' οὐ πατρικαὶ σφραγίζονται δωρεαί; πόθεν σοι τοῦτο τὸ μῦρον; Ἡ γὰρ οὐδαμῶς ἔσχες, τὰ γὰρ παλαιὰ πάντα ἀλάβαστρα ὁ βορὸς ἐξέλειξε χρόνος καὶ κεκένωκε παντελῶς; Ἡ πόθεν πορισάμενος νέον, μυρεψοὺς ἐπέγνως ἡμᾶς; Καὶ ἴνα τί τὸ ἡμέτερον κεκένωκας καθ' ἡμῶν; Καὶ ἀπεναντίας τῆ τοῦ ἐλαίου φύσει κυμαγωγίας ἀνήγειρε τὸ σὸν χρῖσμα καὶ κλύδωνας κατὰ τῆς ἐκκλησίας, τὸν ἐνιαῖον τῆς ἡωμαϊκῆς πατριαρχίας εἰς δύο διελεῖν ἀποθρασυνόμενον»;

Ταύτα και άλλα όμοια άπηύθυνεν ό Γερμανός ελέγγων έπι ύπερβάσει καθήχοντος τὸν Χωματιανὸν, διότι ἐτόλμησε νὰ γρίση βασιλέα τὸν κατὰ τὴν ἄλωσιν τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀνδραγαθήσαντα καὶ διεξαγαγόντα ἐπιπονώτατον κατὰ τῶν Φράγκων ἀγῶνα. Ελαβεν ὅμως μακρὰν ἀπάντησιν ὁ Γερμανὸς, ἡτις δημοσιεύεται έν τη συλλογή (σελ. 487) ύπο τον τίτλον «πρός την άνω άντιγραφήν του άγιωτάτου Πατριάρχου ἐπιστολή του άγιωτάτου άρχιεπισκόπου Βουλγαρίας του Χωματιανού», εν ή δικαιολογείται ή πράξις. «'Δνείδισας ήμας (ἀπαντὰ ὁ Χωματιανός), καὶ ἀξίους ἐπιτιμήσεων ἔκρινας, ὅτι ἐχρίσαμεν εἰς βασιλέα τον έν ήμιν κραταιόν αὐτοκράτορα κυρόν Θεόδωρον τον Δοϋκαν, καί τὸ πράγμα εἰς μεγίστην τόλμην ἀνέγραψας, ὅτι τε δηλαδή οὐκ ἔδει τοῦτον χρισθήναι, καὶ ὅτι τὸ σὸν ἀναιδῶς ἡρπάσαμεν δίκαιον καὶ ὡς οὐδὲ ποτέ τινες ύπο γειρί τελεταργούση της Βουλγαρίας έστεφηφόρησαν:.... έπειδή των χοσμιχῶν πραγμάτων γέγονε σύγχυσις, όποῖα ὡς ἐγῷμαι, οὐδέπω καὶ νῦν ες τὴν 'Ρωμαίων ἐχώμασεν, ὡς κινδυνεῦσαι καὶ αὐτὴν ἀκρωτηριασθήναι τὴν ἀμώμητον πίστιν ήμων, δόγμασί τε καὶ έθεσι των τὴν μεγίστην των Ῥωμαίων ἀρχὴν λυμηναμένων έθνων, έχφύλοις οὖσι καὶ ἀπεμφαίνουσι, σχέψις γέγονε χοινή των έν τη δύσει περιληφθέντων ἀπό τε της συγκλήτου βουλής και της ιεραργικής τάξεως, ναί δέ και σύμπαντος του στρατιωτικού μυριοπληθούς όντος, τη χάριτι τοῦ Θεοῦ, προβληθήναι εἰς βασιλέα τὸν ἀναγεγραμμένον Δοῦκαν κυρὸν Θεόδωρον, άμα δὲ καὶ γρισθήναι διὰ τὰ παραστάντα τηνικαῦτα ἐνταυθοῖ περιστατικά, ότι τε άλλαχόθεν συνασπισμοῦ προσδοκία οὐκ ήν.....». «Τῆς κοινῆς τοίνυν ταύτης σκέψεως και όμοβουλίας έργον γέγονε ή χρίσις τούτου τοῦ ἐν ἡμῖν αὐτοκράτορος, ην δη και προεκρίθημεν ήμεζε γνώμη πάντων ιερουργήσαι, ώς την ύπερογην Εχοντες ἀπὸ τῆς τοῦ καθ' ἡμᾶς θρόνου μεγαλειότητος (οὕτως οὐχ ἡμεῖς μόνον, θεσπέσιε δέσποτα, τον βασιλέα έχρίσαμεν), ου πληρούντες ορεξιν άνθρωπίνην, ή άλλότρια δίκαια παρασπώντες, άλλά τοῖς καιροῖς ἀκολουθοῦντες, οἵτινες πείθουσιν ώς τὰ πολλά τὴν οἰκονομίαν ώς λυσιτελεστέραν προτιμάσθαι τῆς ἀκριβείας. έθη τε καλώς λύουσι τὰ μὴ δυνάμενα πράγμασι δυσκόλοις ἀντεπεξάγεσθαι. Ο γὰρ προλαβούσα πεποίηκεν ή Άνατολή, προάγουσα πάντη και πάντως έχουσα την δυσχέρειαν, τουθ' υστερον ή δύσις είργασατο κατά μίμησιν ώσπερ γάρ έπὶ παραλείψει τῶν ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀργαίων ἐθῶν καὶ βασιλεὺς ἀνηγορεύθη και πατριάρχης προεβλήθη έν τη έπαρχία των Βυθινών, τούτο γάρ ή του χαιρού περίστασις τυραννήσασα έπεισήγαγε. Πότε γάρ ήχούσθη τὸν αὐτὸν μητροπολίτην Νικαίας ποιμαίνειν, καὶ πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως λέγεσθαι; ούτω δὲ καὶ ἐν τῇ δύσει, ταὐτὸ τοῦτο συμβέβηκε. Καὶ οὐκ ἀν εἴπη τις, ὡς τῆς

συγκλήτου βουλής, καὶ τῶν ἀρχιερέων συμπνευσάντων γέγονεν αὐτόθι ὁ γέγονεν κυτόθι ὁ γέγονεν μετὰ γὰρ τὴν ἄλωσιν τῆς μεγαλοπόλεως, ὅσοι τῆς συγκλήτου βουλῆς ζῶντες ἐναπελείφθησαν, οἱ μὲν πρὸς τὴν Ἀνατολὴν ἀπεῖδον, οἱ δὲ πρὸς τὴν δύσιν ἐμάκρυναν φυγαδεύοντες, καὶ οὕτως οὐ δ' ἐνταῦθα βασιλικὴ πρόβλησις συγκλήτου βουλῆς ἡμοίρησε καὶ ἀρχιερατικῆς συμπνοίας καὶ συνδρομῆς καὶ οἷμαι ἐς εἰ μὴ τὸ πλέον, ἀλλά γε τὸ ἡμισυ, τῆς ὑπὸ τὸν τῆς Κωνσταντινουπόλεως θρόνον ἐπαρχίας ἐν τῇ δύσει τυγχάνον ἐστίν...».

Πολλά ἄλλα ἐν τἢ μακρὰ ἐπιστολἢ του ὁ Χωματιανὸς ἐκτίθεται, ἀποδεικνύοντα ὄντως ὅτι, διχοτομηθέντος τοῦ βυζαντιακοῦ κράτους καὶ κατεχομένης τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὑπὸ τῶν Φράγκων, ὁ τῆς Βουλγαρίας καὶ πρώτης Ἰουστινιανῆς ἀρχιεπίσκοπος ἐξ ἀνάγκης τῶν περιστάσεων καὶ ἔνεκα πολιτικῶν λόγων ἔχρισε τὸν Θεόδωρον βασιλέα. Πλεῖσται δὲ ἄλλαι σκέψεις ἐν τἢ ἀπαντήσει ὑπάρχουσιν ἐπεξηγοῦσαι καὶ τὰς παρ' Ἀκροπολίτη νύξεις περὶ τοῦ βασιλικοῦ χρίσματος τοῦ αὐτοκράτορος Θεοδώρου, δν εἰς ἄκρον ἐξαίρει ὁ Χωματιανὸς καὶ εὐλόγως.

Σπουδαιοτάτη τῷ ὄντι εἶνε καὶ ἡ ἐν σελίδι 87—98 δημοσιευομένη συνοδικὴ ἀπόφασις τοῦ ἡμετέρου ἀρχιεπισκόπου, διότι ἐν τῷ ἰστορικῷ αὐτῆς μέρει περιέχει ἀξιοσημείωτα γεγονότα οἰκογενειῶν καὶ προὐχόντων τῆς Πελοποννήσου, εἰκόνα τῶν σχέσεων μεταξὺ τῶν ὑπὸ τοὺς πρίγκιπας Βιλλαρδουίνους Φράγκων κατακτητῶν καὶ ἐγχωρίων ἐν Μωρέᾳ, καὶ τὴν συννενόησιν τῶν Ηελοποννησίων πρὸς τὸν Παλαίοντα κατὰ τῶν Φράγκων Θεόδωρον τὸν Δοῦκαν.

Ο άρχιεπίσκοπος ἐπελήφθη τῆς ἐξετάσεως αἰτήσεως περὶ διαζυγίου εἰσαχθείσης ενώπιον αὐτοῦ τἢ παρακλήσει τοῦ μεγάλου Κομνηνοῦ (Θεοδώρου Δούκα). Ίωάννης Χαμάρετος ήτο ο ἐπιδιώχων τὸ διαζύγιον, καὶ προύγων Πελοποννήσιος (ἐκ Μάνης) καὶ ἐκ τῶν παντὶ σθένει ἀποκρουόντων τὴν φραγκικὴν δυναστείαν. «ώς ή τοῦ Πέλοπος, ή περιφανής, ή περίχλυτος έν τοῖς ἰθαγενέσι καὶ περιωνύμοις είγε και τοῦτον τὸν κράτιστόν τε και ὑπερέγοντα: ἐπεὶ δὲ ἡ Λατίνων ἐξουσία μετά των άλλων και του πλείονος της τοιαύτης γώρας έδράξατο, και ύπο την ίδίαν έθετο γετρα, των άλλων απάντων έχείνοις ύποχλιθέντων, ου μόνον των ἀσθενῶν, ἀλλ' ήδη και τῶν ἀντέχειν ικανῶς δυναμένων, μόνος οὐτος οὐτ' ὑπετάγη και τοὺς ἰδίους τόπους συντηρών μετά τῆς εἰς τὴν Ῥωμανίαν εὐγνωμοσύνης τῷ ἔθνει ἀντικαθίστατο». "Ετερος Πελοποννήσιος Γεώργιος Δαιμονοϊωάννης προσφέρει την θυγατέρα του σύζυγον τῷ Χαμαρέτῳ ὁ Χαμάρετος ἄσμενος δέχεται «ἐν τῷ λαβεῖν εἰς νοῦν, ὡς εἴπερ ἐκ τῆς προφάσεως ταύτης ἀποσπάσας δυνηθείη έχεινον της πρός Λατίνους εύγνωμοσύνης άμα και της αύτων έζουσίας, καί γε πρός εαυτόν ποιήσεται μέγα τι έσται καταρθωκώς, ώς οὐκ ἀγενῆ ἐντεύθεν έαυτῷ συνασπισμόν ποιησάμενοι, πίστεις λοιπόν εἰς τοῦτο αὐτό ἐχεῖνον εύθυς άπαιτεί, και εί τούτοις άποδώσει, έαυτον δούναι τη έπιγαμβρεία συντίθεται, καὶ δή μεσολαβούσιν ορκοι καὶ πλεϊσται όσαι πίστεις ἐπὶ τῷ πράγματι, ὡς δηλαδή μή μόνον ἀποστήναι τῶν Λατίνων ἐχείνου, ἀλλὰ χαὶ συμμαχεῖν χατ' έχείνων τῷ Χαμαρέτω».

Μετά τὸν γάμον ὅμως ὁ Δαιμονοϊωάννης ἐκκλίνας αὖθις πρὸς τοὺς Λατίνους τἢ προτροπἢ αὐτοῦ ἡ θυγάτηρ του ἀποπειρᾶται νὰ δηλητηριάσῃ τὸν σύζυγον της Χαμάρετον. Ὁ Χαμάρετος διαφυγών τὸν κίνδυνον καὶ παραλαβών τὴν

κινητήν περιουσίαν του «πρός τήν πατρώαν έστίαν μετήνεγκε». Έξηκολούθησε τὸν κατά τῶν κατακτητῶν τοῦ Μωρέως πόλεμον, ἀλλ' ὁ πενθερὸς τοῦ Δαιμονοϊωάννου βλέπων πάλιν τὸν γαμβρόν του «ἐν τοῖς κατά τῶν Ἰταλῶν τροπαίοις προκόπτοντα» ἐν συννενοήσει μετ' αὐτῶν, ἐννοεῖται, ἐνεργῶν προσφέρεται νὰ συμφιλιωθή, «περιτίθεται ὁ λύκος τὴν ἀρνακίδα τῆς ὑποκρίσεως», ὁ γενναῖος Χαμάρετος δελεάζεται καὶ «ὅλον ἐαυτόν τῷ δαιμονίψ πενθερῷ φέρων δίδωσι». Διαφεύγει καὶ πάλιν νέους κινδύνους τῆς ζωῆς καὶ ἀναγκάζεται νὰ ἐγκαταλείπη τὰς ἀκτὰς τῆς Πελοποννήσου, νὰ ταχθή ὑπὸ τὴν σημαίαν τοῦ Κομνηνοῦ «διασώσας τὴν ἐαυτοῦ πρὸς τὴν Ῥωμανίαν εὐγνωμοσύνην ἀκαταπρόδοτον».

Ο Κομνηνός ὑπεδέξατο ἐννοεῖται μετὰ πολλῆς χαρᾶς τοιοῦτον ἄνδρα καὶ γρᾶμμα δι' ἀπεσταλμένου τινὸς ὑποταγάτου Μανουὴλ τοῦ Στάσου πρὸς τὸν Δαιμονοιωάννην ἐξέπεμψε καλῶν αὐτὸν νὰ ἀποστείλη τὴν θυγατέρα του πρὸς τὴν σύζυγόν του. Πῶς ἔφθασε τὸ γρᾶμμα εἰς τὸν Δαιμονοιωάννην καὶ αἰ περιπέτειαι καὶ δυσχέρειαι τῆς διαβιβάσεως αὐτοῦ ἐκτίθενται μετὰ περιέργων λεπτομερειῶν ἐν σελ. 95. Ο Στάσης «ἐπορεύθη διὰ τοῦ ἐν μέσφ πελάγους πρὸς τὴν τοῦ Πέλοπος, καὶ τῷ φόβφ τῷ ἀπὸ τῶν Λατίνων, ἐπεὶ δ' οἱ πρὸς τὸν κράτιστον Κομνηνὸν τούτων δυσμένεια τοὺς ἔνθεν ἐκεῖσε περιόντας οὐκ ἀφίησιν ἀκινδύνως πορεύσθαι» εἰς Πελοπόννησον ἀφιχθεὶς κατέλυσεν εἰς τὴν οἰκίαν ἄρχοντός τινος Μιχαὴλ Λάρυγγος, ὅστις προτρέπει αὐτὸν νὰ μὴ δοκιμάση νὰ φέρῃ ὁ ἴδιος τὴν ἐκιστολὴν πρὸς τὸν Δαιμονοιωάννην, διότι καὶ ᾶν ἤθελε διαφύγῃ τὸν ἐκ τῶν Φράγκων κίνδυνον κατὰ ξηρὰν ἢ κατὰ θάλασσαν «αὐτὸς πρὸς δν ἀπελεύση (λέγει ὁ Λάρυγξ) τἢ λατινικὴ ἐξουσία εὐθὺς παραδώσει σε, συντεθειμένον ὄν αὐτῷ πρὸς ἐκείνοις οὕτω ποιεῖν».

Συμβουλεύει λοιπόν νὰ ἐγχειρισθἢ τὸ γρᾶμμα εἴς τινα κληρικὸν καὶ τοιουτοτρόπως «Ἱερεύς τις τῶν εὐλαβῶν καὶ αἰδεσίμων εὑρεθεὶς ἔνδοθεν ἐκεῖσε θείου ναοῦ, ὑπ' ὄψεσι μόνοις αὐτοῦ τε καὶ τοῦ Λάρυγγος καὶ τοῦ ἐπισκόπου Μαΐνης Ῥωμαίου ὄντος, λαμβάνει τὸ γρᾶμμα παρὰ τοῦ Στάσου». Ὁ ἱερεὺς εὖρε τὸν Δαιμονοϊωάννην ἐν τῷ ναῷ τοῦ ἀγίου Γεωργίου, ὅστις δύσφημά τινα κατὰ τοῦ Κομνηνοῦ ἐξελάλησε καὶ ἡρνήθη νὰ ἀποστείλῃ τὴν θυγατέρα του πρὸς τὸν Χαμάρετον λέγων, «ὅτε ἦν ῷδε γυναῖκα οὐκ εἶχε, νῦν δὲ γυρεύει γυναῖκα».

Έν τῷ περὶ οὐ ὁ λόγος ἐγγράφῳ διασώζεται ὁλόκληρος ἡ ἐπιστολὴ τοῦ αὐτοκράτορος πρὸς τὸν ἐν Μωρέᾳ Δαιμονοιωάννην, ἐξ ἦς μανθάνομεν ἀξιοσημείωτον γεγονὸς τὴν συνεργασίαν τῶν Πελοποννησίων εἰς τὸν κατὰ τῶν Φράγκων διεξαγόμενον ὑπὸ τοῦ Θεοδώρου ἀγῶνα. Πρὸς ἀνάκτησιν τῆς Κωνσταντινουπόλεως «θέλομέν σε γινώσκειν (γράφει ὁ Θεόδωρος), ὅτι ὁ δεσπότης Χαμάρετος ὁ πάντοτε καὶ ἐξ ἀρχῆς ἀδιαιρέτως ἔχων τῆς πρὸς ἡμᾶς ἀγάπης, κατέλαβε πρὸς ἡμᾶς καὶ ὑπεδέχθη ἐντίμως καὶ καθὼς ἦν ἄξιον ἀναλόγως τἢ πρὸς ἡμᾶς τούτου ἀγάπη καὶ τἢ προσούση τούτῳ μεγαλειότητι. Συνευφρανθέντες οὐν ἐπὶ τἢ τούτου ἀποδημία, συνελαλήσαμέν ποτε καὶ περὶ τῆς τοῦ Πελοποννησιακοῦ τόπου ἀπολυτρώσεως: περὶ γοῦν τῶν λαληθέντων, εἰ δὲ καὶ ἀποβαίησαν ταῦτα, οἰδε Θεὸς, οὐ τοῦ παρόντος λέγειν καιροῦ».....

Πέμψον οὖν, εἴπερ οὖχ ἀποστρέφη τὴν ἀγάπην ἡμῶν, τὴν γυναῖχα τοῦ δεσπότου, καὶ μὴ εἴπης, ὅτι πῶς ἀπελεύσεται τὸ ἐμὸν παιδίον εἰς γῆν ἀλλοτρίων καὶ εἰς λαὸν μὴ συνδεδεμένον τῇ ἐμῇ γενεᾳ.... ἀλλ' οὐχ ἔσται ξένη αὐτὴ τὸ

καθόλου. Απόν γάρ οὐκ εὐάριθμον ή τοῦ Πέλοπος τῆ ήμετέρα πὐλῆ παρεπέμψατο, καὶ πάντες εἰσίν παρ' ήμῖν οἱ τοιοῦτοι καὶ πεπαρρησιασμένοι καὶ ἔντιμοι καὶ οὐκ ἔστιν ὅστις τούτων οὐκ ἔσται τῆ τοῦ δεσπότου γυναικὶ εἰς παρηγορίαν καὶ τῆς πελοποννησιακῆς συγγενείας ἀνάμνησιν».

Τή οἰχογενείχ του Γεωργίου Δαιμονοιωάννη, όστις οχίνεται ότι συνεμάγησε τοϊς Φράγκοις του Μωρέως κατά τον 13 αίωνα, θα ανήκωσιν ίσως και οι κατά τους επομένους αίωνας αναφαινόμενοι (έχ Μονεμβασίας ύπο το αύτο δνομα Δαιμονογιάννης Ευδαιμονογιάννης) άνδρεῖοι στρατιώται καί προύγοντες Σοριανός, Μανώλης, Τραγανιώτης, Άσάνης, Θεόδωρος (πβλ. Σάθα μνημετα Ι, 117 και VIII). Έχ τινος δίχης εν τούτοις είσχηθείσης ενώπιον του συνοδιχού διχαστηρίου του άρχιεπισχόπου Χωματιανού γίνεται γνωστή ήμιν ή διαδικασία των ύποθέσεων των όρθοδόξων γριστιανών και ή κατάστασις τῆς δικαιοσύνης κατά τοὺς γρόνους της φραγκοκρατίας. Κραμβοφωκάς τις είγε νυμφευθή την θυγατέρα του Δημητρίου Χαρσιανίτου Μαρίαν. ή πενθερά αὐτοῦ ώραία θυγάτηρ τοῦ Ῥωμανοῦ Λογαρά είγε συστήση προϊκα αυτῷ ἐν τοῖς ἄλλοις καὶ ἀμπελῶνα. Ὁ Λογαράς μετά θάνατον της συζύγου του είγε λάβη δευτέραν σύζυγον λεγομένην Καλην Σαγλικίνην, θανόντος δὲ τοῦ Λογαρᾶ ή ώραζα θυγάτης του ἐζήτησε τὴν ἀρμόζουσαν αὐτῷ πατρώαν διαδοχήν, ή δὲ μητρικά της Σαχλικίνα ἀνταπήτησε τὴν έπενεχθείσαν προίκα και γαμικά κέρδη. Παρενέβησαν συγγενείς και φίλοι, έν οίς καὶ ὁ ἐπίσκοπος Ἱερισσοῦ κυρὸς Νεόφυτος καὶ ἐγένετο συμβιβασμός. Πάλιν κατόπιν όμως Σαγλικίνα ξοτησεν άγωγην περί προικός καί προσέβαλε τον συμβιβασμόν ἐπὶ φόβω καὶ βία.

Ή ἀγωγὴ αὐτη εἰσήχθη εἰς τρία ἀλληλοδιαδόχως δικαστήρια 1) παρὰ τῷ παναγιωτάτῳ μητροπολίτη Θεσσαλονίκης κυρῷ Ἰωσής, 2) παρὰ τῷ μεγαλοϋπερόχῳ δουκὶ Θεσσαλονίκης κυρῷ λλεξίῳ τῷ Πηγονήτη συνδικάζοντα ἔχοντι ἀρχιερατικά τε καὶ ἀρχοντικὰ πρόσωπα, ἄτίνα ἐδιχογνώμησαν, τῶν μὲν ἐπικυρούντων τὴν ἀπόφασιν τοῦ Ἰωσής, τῶν δὲ ἀποκρουόντων, 3) παρὰ τῷ βήματι τοῦ κρατοῦντος δεσπότου καὶ βασιλέως κυροῦ Μανουήλ τοῦ Δούκα. Φαίνεται ὅτι ἐγένετο χρησις μέσων, διότι τὸ δικαστήριον τοῦτο διηγεῖται ὁ Κραμβοφωκᾶς εραγδαῖον ἐχώρησε καθ' ἡμῶν ὡς ὑπορθαρὲν κακοπράγμασιν ὁμιλίαις». Συνεπεία τῆς ἀποφάσεως ὁ Κραμβοφωκᾶς ἐβλήθη εἰς ουλακήν καὶ ἡ πενθερά του εἰς μοναστήριον «ὁ καστροφύλαξ μετὰ τῶν τοῦ καστελλίου τσακόνων ἐξεπέμφθη εἰς τὴν οἰκίαν τοῦ Κραμβοφωκᾶ καὶ παρέδωκεν αὐτήν τῆ Σαχλικίνη, ὡς καὶ τὸν ἀμπελῶνα καὶ πάντα τὰ πατρῷα».

Άλλὰ τελεσιδικία δὲν ὑπῆρχεν εἰς τὰς δίκας. Τἢ ὑπομνήσει τοῦ δεσπότου καὶ ἀγιωτάτου μητροπολίτου καὶ ἐτέρων ἐπὶ τἢ ἀδικιᾳ διέταξεν ὁ κρατῶν Μανουὴλ Δούκας «ἀπρακτῆσαι τὴν τελευταίαν κρίσιν.... ἀνανεωθῆναι τὴν δίκην παρὰ τῷ δικαστηρίφ τοῦ διαληςθέντος ἀγιωτάτου μητροπολίτου».

Τὸ δικαστήριον τοῦ δουκὸς εἶχεν ἀκυρώση τὸν συμβιβασμὸν ἐπὶ τῷ λόγῳ ὅτι «φόβῳ τῆς λατινικῆς ἐξουσίας συνέστη το διαλυτέον», σημεῖον δὲ φόβου ἐθεωρήθη ἡ κατάσχεσις τῆς οἰκίας τοῦ Λογαρᾶ, ῆτις γέγονε παρὰ τοῦ τηνικαῦτα ἐξουσιάζοντος τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Θεσσαλονίκης τοῦ λεγομένου Γαρίνου. Τὸ ἐπιχείρημα ὅμως τοῦτο τοῦ φόβου ἐκρίθη ἀδύνατον ὑπὸ τοῦ μητροπολίτου, διότι ὅτε ὁ Λογαρᾶς ἀπεβιώσεν ἐν ἐξουσία ὑπῆργον ἡ κυρὰ Μαρία γυνὸ

τοῦ Ίσαακίου Άγγέλου, γηρεύουσα, καὶ προβεβλημένον εἰς τὴν δουκικὴν ἀρχὴν τῆς Θεσσαλονίκης ἔχουσα τὸν κυρὸν Γεώργιον Φραγκόπουλον καὶ πάντας τοὺς κατά γώραν άργιερεῖς ἐπὶ ταῖς πολιτικαῖς δίκαις συνέδρους αὐτἢ καὶ συνδικαστάς, ήτοι τον Κίτρους, τον Βερροίας, τον Κασσανδρείας, τον Στρυμβάκωνα, τον Καμπανείας, και τον Άδραμάρεως Φιλάγριον, οίτινες καθ' έκάστην ἐν τῷ μεγάλφ ναῷ τῆς Θεοτόχου συνήγοντο καὶ τὰς χρίσεις ἐποίουν. Άλλὰ καὶ ὁ Γαρῖνος δέν μετήλθε βίαν τινά, άλλά κατά το παρά Λατίνοις έθος, άπο τής οἰκίας τοῦ Λογαρα ἀνελάβετο οὐγὶ 100 ἀλλὰ 10 ὑπέρπυρα «θνησκόντων γάρ τῶν ὑπ' αὐτοὺς ἐκκλησιαστικῶν προσώπων, ἔθος αὐτοῖς κερδαίνειν ἀπὸ τῆς οἰκίας ἐκείνων τό τούτοις δοκούν» (Οι Λατίνοι δηλάδή κληρικοί ἐφήρμοζον ἐν τῇ Ἀνατολή τό λεγόμενον jus spolii γνωστόν τοῖς περὶ τὸ ἐκκλησιαστικόν δίκαιον τῶν κοθολιχῶν ἀσχολουμένοις). Διὰ τοὺς λόγους τούτους καὶ ἄλλους καὶ διότι «μετὰ παρέλευσιν της λατινικής έξουσίας δέκα πλέον ήδη ρυέντων ένιαυτών και έξουσιαζόντων τοῦ τε βεβασιλευχότος χυροῦ Θεοδώρου τοῦ Δούχα χαὶ τοῦ αὐταδέλφου αὐτοῦ τοῦ κρατίστου δεσπότου κυροῦ Μανουήλ, ἐν τῷ δεκάτῳ ἔτει τὴν ἀγεμήν ή Σαγλικίνα κεκίνηκε, τοῦ νόμου κελεύοντος την δόλω ή φόβω ή κακονοία την γενομένην διάλυσιν «είσω διετίας τούτου τρανώς δειχνυμένου άνατρέπεσθαι», τοιουτοτρόπως ανετράπη ή δίκη και ή αξίωσις της Σαγλικίνης, ἐπαύθη δὲ και ο Κραμβοφωκάς, όστις έν τούτοις είχε δραπετεύσει των φυλακών. Ο έν τῷ έγγράφω άναφερόμενος Γαρίνος είνε ό Guarinus, όστις έν έτει 1209 μετετέθη είς τὸν θρόνον τῆς Άντιοχείας (Oriens Christ. III, σελ. 1091 καὶ ἐπιστολῶν Ίννο**χεντίου ΙΙΙ, 35).** 

Έκ τῶν σημείων τούτων τοῦ περιεχομένου τῆς συλλογῆς δύναται πᾶς τις νὰ πεισθή περὶ τῆς σπουδαιότητος καὶ τῆς μεγάλης αὐτῆς σημασίας. ἀντικάτροπτίζεται ἐν αὐτῆ ἡ εἰκών τῆς ἐπὶ τῆς τετάρτης σταυροφορίας κοινωνικῆς καταστάσεως, πολλὰ ἰστορικὰ γεγονότα ἀναγόμενα εἰς τὴν πολιτικὴν καὶ τοὺς ἀγῶνας τῶν Φράγκων καὶ τῶν ὑποδουλωθέντων ὀρθοδόξων καὶ τὴν ἐκκλησιαστικὴν ἀναστάτωσιν τῶν βυζαντινῶν χωρῶν. Κατὰ τοὺς ὑπολογισμοὺς τοῦ Battantier πλείονα τῶν 400 ὀνομάτων οἰκογενειακῶν τῶν χρόνων ἐκείνων ἀναφέρονται, ἐξ ὧν πολλὰ ἐκ τῶν τότε πρωταγωνιστησάντων.

Σπουδαίαν όμως ὡς πρὸς τὴν ἱστορίαν τῆς νομικῆς ἐπιστήμης σημασίαν κέκτηνται τὰ πονήματα τοῦ Χωματιανοῦ, διότι κατέχων οὐτος φαίνεται πλῆρες σῶμα τῶν Βασιλικῶν ἀπέσπα καὶ παρέθετο τεμάχια καὶ θέματα ἐξ αὐτῶν (καί τοι ὡς πυξίδα προχειροτέραν πρὸς λύσιν τῶν ὑποβαλλομένων αὐτῷ ζητημάτων ἐχρῆτο τῆ πεῖρᾳ Εὐσταθείου τοῦ 'Ρωμαίου), ὡν πλεῖστα δὲν ὑπάρχουσιν ἐν τῆ τέλειοτέρᾳ ἐκδόσει αὐτῶν τῆ τοῦ Helmbach. Ὁ ἀκάματος καρδινάλιος Πιτρὰ ἰδίαν μελέτην ἀφιέρωσεν ὡς πρὸς τοῦτο. Ἐν σελίσι 839—857 καταστρώννυται κατὰ τάξιν καὶ ἀκρίβειαν ὁλόκληρος συλλογὴ τῶν τεμαχίων τῶν πηγῶν καὶ δι ἀστερίσκων σημειοῦνται τὰ τὸ πρῶτον ἐκδιδόμενα θέματα τῶν Βασιλικῶν. Ἡ κρίσις περὶ αὐτῶν ἰδίας δεῖται ὅμως μελέτης καθαρῶς νομικῆς, ἢν βραδύτερον ἴσως θέλω ἐπιχειρήση.

'Αντώνιος Μομφερράτος δικηγόρος ἐν 'Αθήναις. H. Usener. Acta martyris Anastasii Persae. Bonnae, Fr. Cohen. 1894. VIII + 30 crp. 40.

Профессору Узенеру, который уже многими трудами оказываль великія услуги греческой агіографіи, мы теперь обязаны первымъ изданіемъ всего матеріала, относящагося къ св. Анастасію Персянину (VII въка). Этоть матеріаль состоить изъ четырехъ греческихъ текстовъ, знакомяшихъ насъ съ жизнью и мученичествомъ святого, съ перенесеніемъ его мощей и съ посмертными его чудесами. Всё эти тексты здёсь впервые нзданы, по двумъ рукописямъ бердинской библіотеки, изъ которыхъ одна (codex A) принадлежить къ IX-X въкамъ, а другая (codex B) къ XI—XII в. Первый изъ этихъ четырехъ текстовъ находится въ объихъ рукописяхъ и, кромъ того, въ одномъ спискъ ватиканской библютеки, который Узенеръ не счель нужнымъ принять во вниманіе. Наконецъ, изданный имъ текстъ встречается также еще въ одномъ списке јерусалимской библіотеки, о которомъ Узенеръ, повидимому, не знаетъ (№ 18, ХІ въка; см. каталогъ Пападопуло-Керамевса I, стр. 78 сл.). Что же касается трехъ другихъ текстовъ, то до сихъ поръ они найдены только въ упомянутыхъ берлинскихъ рукописяхъ, а именно второй и третій въ спискъ А и четвертый въ спискъ В. Всъ старанія издателя отыскать для болье надежнаго исправленія текста другую рукопись, содержащую въ себъ эти послъдніе тексты, оказались безуспъшными.

Первый тексть озаглавлень Βίος και μαρτύριον Άναστασίου μοναχού μονής του εν άγίοις άββα Άναστασίου (стр. 1—12). По свидетельству этого житія, Анастасій, или Магундать (прежнее его имя), быль сынь персидскаго мага; онъ нъсколько времени служнать въ войскъ царя Хозроя, но скоро, оставивъ службу, принялъ святое крещеніе, а впоследствін-и монашеское пострижение. Семь лътъ сряду онъ пробылъ въ монастыръ св. Анастасія, что близъ Іерусалима, а потомъ, съ тайнымъ намъреніемъ стяжать себъ мученическій вънець, оставиль братію и отправился въ Кесарію. Здёсь онъ попаль въ плёнь къ персамь и своимъ вызывающимъ поведеніемъ достигь того, чего желалъ. Онъ быль переведенъ въ Персію, гдф, послф категорическаго отказа перемфиить вфру, былъ подвергнутъ жестокимъ пыткамъ и мужественно встрътилъ смерть (22-го января 628 года). Житіе св. Анастасія, по порученію Іустина, нгумена того монастыря, въ которомъ такъ долго подвизался святой, написано однимъ изъ монаховъ (вероятно, въ томъ же самомъ году, когда подвижникъ былъ замученъ). Авторъ-инокъ воспользовался сообщеніями другого инока того же монастыря; этотъ последній быль нарочно посланъ нгуменомъ въ Кесарію съ цілью просліднть за подвигами св. Анастасія, которые братія предвидёла заранев. Въ сравненіи съ этимъ нагляднымъ и достовърнымъ повъствованіемъ очевидца, пересказъ, сочиненный Симеономъ Метафрастомъ, которымъ до изданія Узенера мы принуждены были довольствоваться, лишается всякаго значенія, такъ что Узенеръ правъ, совершенно оставивъ его безъ вниманія.

Βο Βτορομώ μαματιμικώ (Επάνοδος του λειψάνου του άγίου μάρτυρος Αναστασίου έχ Περσίδος είς το μοναστήριον αυτού, стр. 12-14) ндеть рвчь о перенесеніи мощей святого. Когда императоръ Ираклій предприняль походъ въ Персію, игуменъ Іустинъ, о которомъ было упомянуто выше, ръшился воспользоваться этимъ удобнымъ случаемъ, чтобы перевезти тело св. мученика изъ Персіи въ тотъ монастырь, который быль освященъ его семилътними иноческими подвигами. Поручение это дано было именно тому монаху, который быль посланъ вслёдъ за св. Анастасіемъ и присутствоваль также при его пыткахъ. Монахъ этотъ, подъ защитою императорскаго войска, счастинво добрался до монастыря св. Сергія, въ которомъ находился гробъ св. Анастасія Персянина. Но такъ какъ онъ ничемъ не могь убедить монаховъ отдать ему эту святыню, то онъ тайкомъ, при помощи, кажется, самого святого, ночью пробрадся въ монастырь, разломаль гробь и увезь большую часть мощей на свою родину (въ 631 году). Это путешествіе, со словъ его, описано другать инокомъ монастыря (въроятно, тъмъ же самымъ, который составилъ п житіе св. Анастасія).

Въ разсказв его упоминается, что на возвратномъ пути изъ Персіп отъ мощей совершилось множество чудесъ, но подробнаго описанія ихъ не сдълано. Поэтому, когда среди народа распространилась слава о святости Анастасія, —явилась мысль подробн'ве изложить всв чудеса отъ мощей его въ особыхъ дополнительныхъ разсказахъ. До насъ дошло два такихъ разсказа, которые и составляють содержание третьяго и четвертаго текстовъ. Первый изъ нихъ (Θαύματα τοῦ άγίου Άναστασίου έν μερική διηγήσει, γενάμενα έν Ρώμη τη πόλει περί της θυγατρός του έπισκόπου, ἀρτίως ἀπὸ πνεύματος ἀκαθάρτου ἐλευθερωθείσης, стр. 14-20) οграничивается весьма обстоятельнымъ повъствованіемъ лишь одного чудаисцівленія бівсноватой дочери одного епископа, которое совершилось въ Римъ. И здъсь, въ храмъ св. Маріи «ad Aquas Salvias» (храмъ этоть већ ствиъ города), уже въ VII столетіи находились некоторыя части мощей св. Анастасія; народъ такъ чтиль эту святыню, что храмъ не могъ вмѣщать всёхъ желавшихъ ей поклониться, а, кромв того, въ самомъ городъ четыре храма было посвящено памяти св. Анастасія. Чудо, совершившееся съ дочерью епископа въ 714 г., въ томъ же году было и описано однимъ инокомъ монастыря, находящагося возлъ храма св. Маріи. Этотъ пнокъ, какъ можно судпть по его произведенію, плохо владель литературнымь языкомъ: онь часто прибегаеть къ формамъ и выраженіямъ народнаго языка того времени. Сохранился также лативскій переводъ этого разсказа въ одной рукописи ІХ-Х въковъ, принадлежащей библіотекъ Vallicelliana въ Римъ. Тексть этого перевода еще не изданъ, и только Узенеръ въ своемъ изданіи сдёлаль изъ него нъсколько выдержекъ. Переводчикъ, очевидно, былъ современникъ автора греческого подлинника, такъ какъ онъ прибавилъ отъ себя имя епископа, отца б'ёсноватой д'ввицы: episcopus Theopentus nomine (т. е. Өгожержтос). Хотя онъ сдѣлалъ много произвольныхъ добавленій и пропусковъ, но переводъ его, за неимѣніемъ другого списка подлинника, могъ бы въ нѣкоторыхъ мѣстахъ оказать желательную помощь при исправленіи греческаго текста. Жаль, что Узенеръ въ своемъ изданіи не помѣстиль этотъ переводъ сполна.

Другой разсказъ (Θαύματα του άγίου Άναστασίου, стр. 20-28) заключаетъ въ себъ длинный рядъ посмертныхъ чудесъ святого. Въ рукописи считается ихъ семнадцать, но въ дъйствительности имъется девятнадцать: одно чудо (л'яченіе б'ясноватой женщины), встр'ячающееся послѣ 10-ой главы, оставлено въ рукописи безъ заглавія и вслѣдствіе этого недосмотра не пошло въ счетъ, а другое (19-ое), вследствие утраты одного листа рукописи, дошло до насъ безъ начала. Этотъ памятникъ былъ извъстенъ и отцамъ второго никейскаго собора (787 г.). Сравнивая выдержки изъ него, помъщенныя въ дъяніяхъ этого собора (Mansi, Concil. tom. XIII p. 21 sqq.), съ текстомъ берлинскаго списка. ны узнаемъ, что последній представляєть собою не подлинный тексть памятника, но липь отрывочный экстрактъ изъ него, излагающій чудеса даже не въ томъ порядкъ, въ какомъ они были изложены цервоначально. По всей въроятности, подлинное сочинение было составлено въ Константинополь, гдъ уже въ царствование императора Ираклия, какъ пишеть Кодинъ (р. 76, 15 Bonn.), находился храмъ св. Анастасія Персянина.

Къ св. Анастасію относится и похвальное слово, уже давно изданное по одной рукописи флорентійской библіотеки (у Мідпе въ 92-омъ томѣ). Въ этой рукописи сочиненіе приписывается Георгію Писиду, а синсокъ А берлинской библіотеки, болѣе древній, чѣмъ флорентійскій, даеть упомянутое слово (въ неполномъ видѣ) подъ заглавіемъ Σωφρονίου πατριάρτου Ίεροσολύμων ἐγκώμιον εἰς τὸν ὁσιομάρτυρα Άναστάσιον. Этой замѣткой, какъ и другими доводами, приведенными Узенеромъ, положительно утверждается авторство Софронія. Сочиненіе Софронія — ничто иное какъ передѣлка стариннаго житія св. Анастасія; не пользуясь другими источниками, онъ старается только прикрапінвать простой разсказъ монаха-очевидца изысканными выраженіями и фразами. Узенеръ, поэтому, не считалъ нужнымъ повторить въ своей книгѣ этотъ текстъ. Но жаль, что онъ не обратилъ вниманія на другое, еще не изданное похвальное слово св. Анастасію, которое находится въ спискѣ № 26 (fol. 198) московской синодальной библіотеки и начинается словами: Оύχ ούτω.

• При критической разработкѣ изданныхъ текстовъ Узенеръ, какъ и прежде, оказался мастеромъ своего дѣла, такъ что работа его едвали нуждается въ дополненіяхъ и поправкахъ. Мы упомянемъ о слѣдующихъ мелочахъ: на стр. 25°, 37 слѣдовало бы писать виѣсто ἰδού—ἰδοῦ, по ореографіи, принятой издателемъ въ другихъ мѣстахъ (2°, 28; 6°, 12). Удареніе слова παραυτά у Узенера не однообразно: 21°, 34 и 27°, 32 пишется παραυτά, но 18°, 14 πάραυτα. На стр. 2°, 22 мы предложили бы чит

ἐνδοξάζεσθαι (см.  $12^b$ , 12 и 2 Θессал. 1, 10);  $10^a$ , 3—γενναίως;  $10^a$ , 21—παραιτουμένου и  $15^b$ , 22—πλησιεστέρφ (въ датинскомъ переводѣ: proximo). На стр.  $2^a$ , 6 надо выбросить запятую послѣ слова δωρεῶν, такъ какъ винительный падежъ λήθην зависить отъ νοσήσαντες. Къ числу фразъ, заимствованныхъ писателемъ изъ св. Писанія, можно прибавить еще нѣсколько примѣровъ:  $1^a$ , 12 см. Евр. 2, 14;  $1^a$ , 18 см. Лук. 24, 49;  $1^a$ , 19 см. Лук. 1, 2;  $1^a$ , 20 см. 1 Петр. 5, 1;  $5^a$ , 13 см. 2 Тимов. 3, 13;  $9^b$ , 10 см. Римл. 1, 25;  $15^b$ , 13 см. Псал. 83, 11.

Рига. Э. Курцъ.

Constant. Sathas, Bibliotheca graeca medii aevi. Vol. VII. Anonymi compendium chronicum. (Μεσαιωνικής βιβλιοθήκης τόμος έβδομος. Άνωνύμου σύνοψις χρονική). Paris., Jean Maisonneuve. 1894 8°. σνβ΄+680 ctp. Цъна 20 фр.

Достоинство и недостатки работъ Константина Сасы хорощо извествы всъмъ византиновъдамъ, а также и массъ ученыхъ сродныхъ спеціальностей, но, кажется, нигат до сихъ поръ не проявлялись тв и другіе съ такой яркостью, какъ въ лежащей передъ нами книгв. Въ ней Саоа разыскалъ и издаль съ свойственнымъ ему знаніемъ дёла одинъ изъ интереснъйшихъ памятниковъ византійской исторіографіи, который въ то же время имъетъ огромное значеніе и какъ памятникъ литературный, заключающій въ себъ массу народныхъ и полународныхъ сказаній, занимавшихъ воображение средневъкового человъчества; но онъ издалъ его наскоро, не вездъ примънивъ къ дълу даже самые общеупотребительные критическіе пріемы. Къ этому изданію онъ присовокупиль обширное введеніе (είσαγωγή) въ 252 страницы убористаго шрифту. Въ этомъ предисловіи видна ученость, огромное количество матеріала или совсемъ неизвестнаго или трудно-доступнаго; въ догадкахъ, связывающихъ этотъ матеріалъ, много остроумія и еще больше одушевленія, но едва ли 20-ая часть этого введенія имбеть какое-либо отношеніе къ издаваемому памятнику, а остальныя девятнадцать двадцатыхъ трактують, какъ говорится, de rebus omnibus et quibusdam aliis по миеологіи. древней, средней и новой исторіи, по возрожденію, исторіи перкви, исторіи античной, византійской и итальянской литературы и пр. Догадки и предположенія автора чрезвычайно смілы и містами увлекательны тімь болье, что они вспомоществуемы поразительно разнообразными и глубокими свъдъніями. Но руководящія идеи автора, цъли, имъ намъченныя, иногда до того странны, что невольно приходить на мысль, какъ было бы хорошо, еслибъ онъ зналъ и помнилъ поменьше, но примънялъ бы свои знанія съ большей осмотрительностью. Въ этомъ отношеніи Конст. Сана значительно напоминаетъ извъстнаго издателя русскихъ духовныхъ стиховъ и былинъ, общирныя введенія котораго при всей своей кажущейся содержательности только обезцвинвають издаваемые имъ важные документы. Въ своемъ введенін къ издаваемому нынѣ анонимному хронисту Сава настойчиво проводить мысли, которыя уже давно знакомы его читателямъ и все же каждый разъ поражаютъ своею неожиданностью. Этоть заслуженный византологь, великій знатокъ византійской словесности, усматривающій въ ея памятникахъ изумительную глубину нысли, тонкость наблюденія, язвительность сатиры, написавшій цёлый томъ въ 420 стр. о византійскомъ театрю (Історікой δοκίμιου περί τοῦ θεάτρου και της μουσικής των βυζαντινών ήτοι είσαγωγή είς το Κρητικόν **Эе́дтроу.** 'Еу Веуетія. 1878), самое существованіе котораго до тіхь порь отрипалось почти единогласно, оказывается элейшимъ врагомъ византинизма, нежели какимъ былъ самъ Гиббонъ. Онъ убъжденъ, что въ продолжение всъхъ одиннадцати въковъ, отъ Константина Великаго до Константина XI, на почвъ восточной имперіи шля ожесточенная борьба между благороднымъ залинизмомъ, который есть свёть во тымё, жизнь въ смерти, единородная Премудрость Божія, истинное христіанство, съ одной стороны, и византинизмомь, который есть смерть въ жизни (стр. ув'), ханжество, лицемъріе и церковный формализмъ, столь противоподожный духу Христовой вёры. Красноречивый грекъ едва находить достаточно сильныя выраженія, чтобы унизить одну идею и возвеличить другую. По его словамъ, «византійская мумія, которую столько въковъ поддерживаль эллинскій бальзамь, распалась въ прахъ, какъ только это связующее начало перестало существовать». (стр. "). "Византинизмъ», какъ сухое, формальное отношение къ жизни, убивающее поэзію и свободу личности, по взгляду автора, начался еще раньше появленія самой Византіи на исторической арень: онъ отождествляется съ датинизмомъ, утвенившимъ еще задолго до Р. Х. свободную, демократическую Элладу. Мало того, Саоа ухитряется усматривать борьбу тёхъ же двухъ принциповъ и раньше-на почвъ самой Элады: это - борьба Іонянъ и Дорянъ. отразившаяся во всей исторіи среднев вковой Эллады и «бывшая причи**ною всёх** наших страданій и суженія границь эллинскаго племени»  $(\mu \subset )!$ Авторъ, повидимому, готовъ итти еще далъе: судя по тому, что ненависть къ варварамъ, Персамъ, онъ считаетъ характерной чертой эллинизма, точной опорой котораго въ средніе въка служили Асины, онъ наклоненъ отождествить византинизмъ съ персидскимъ варварствомъ и деспотизмомъ, которому нанесъ роковой ударъ герой поборникъ эллинизма Александръ Македонскій! 1). Съ другой стороны, усматривая побор-

<sup>1) «</sup>Культу» Александра Македонскаго Сава посвящаетъ много вдохисвенныхъ, но не научныхъ соображеній: по его убъжденію, Александра отождествляли и съ сыномъ Эвира и восхваляли подъ именемъ Гомера (ξδ'). Даже въ Дѣяніяхъ Апостоловъ (XVI, 9: «И было ночью видѣніе Павлу: предсталъ нѣкій мужъ Македонянинъ» и пр.) онъ усматриваетъ упоминаніе объ эллинскомъ богѣ Александрѣ Македонскомъ (ξє')! Вообще пылкій, «эллинизмъв автора доводитъ єго до полнаго отсутствія различенія между язычествомъ и христіанствомъ: у него есть сильнѣйшее желаніе отождествить Авинскую Богородицу съ Авиной Палладой (νβ'), и назвавіе Константина тринадцатымъ апостоломъ εἰς τὸν αὐτὸν ἀναφέρεται μῦθον, что и 12 воплощеній Зевса! (ογ')

никовъ великой идеи во встать греческихъ профессорахъ эпохи возрожденія, «которые приносили съ собою на западъ не только сухую греческую грамматику и мертвыя рукописи, но и живой духъ эллинизма» (ξα') и считая всёхъ Арматоловъ и Стратіотовъ византійской эпохи чистыми философами платоновой школы (гү' прим.), а паликаровъ эпохи турецкаго владычества борцами за Элладу, Сана раздвигаетъ исторію этой великой илейной войны до 20-хъ годовъ ныевшняго стольтія. Разыскивая следы ея въ Византіи, авторъ обращается къ дитературнымъ памятникамъвизантійскаго животнаго эпоса 1) и его обломкамъ въ живой рѣчи; но, къ сожальнію, онъ позволяеть себь при этомъ прибыгать къ крайне не научнымъ натяжкамъ; такъ напр. извъстную поэму Поидодогос онъ относить къ 1222 г., совершенно игнорируя въское соображение проф. Крумбахера относительно буссоля ( $\lambda \xi'$ ) 2); въ поэмъ Пері тетратобом онъ безъ всякаго основанія и противъ размёра предлагаеть измёнить дату и сблизить ея сюжеть съ событиемъ, которое не имъеть съ нимъ ничего общаго, кром' кровопродитія (ду). Много усилій употребляеть авторъ, чтобы подвести къ своей тенденціи извістную поэму Нонна о Діонисів, содержаніе которой, повидимому, такъ ясно и просто, что никому другому не могло бы и на мысль прійти искать здівсь скрытаго смысла; по его же мивнію, здёсь въ Діонисів-огив изображается богъ свёта, борящійся противъ мрака-темнокожихъ Индусовъ, а Индусы - родственники Троянъ, миническихъ предковъ Римлянъ—враговъ эллинизма (ne')! 3) Мало того, Сана и въ византійской исторіи находить многочисленныя воплощенія Діонисія; таковымъ между прочимъ онъ считаеть Константина Копронима и видить документальное тому доказательство въ сказаніи современника, что Копронимъ «являлся», какъ настоящій Вакхъ, съ киеврою на ипподромъ» (оу')! Къ тому же разряду свътлыхъ божествъ въ исторіи (sic), воплощеній Діониса и Александра Македонскаго, авторъ относить и Анастасія Дикора, царствованію котораго онъ придасть огромное значеніе (ρλβ'), и Василія ІІ Болгаробойца (σκη')! Откуда же добыть для этого основанія? К. Сана не затрудняется: во всёхъ источникахъ онъ подозръваетъ умолчаніе, уничтоженіе документовъ и честныхъ свидетельствъ, даже просто подделку со стороны негодныхъ византійцевъ; а честные элины предпочитали молчать.

Чего нельзя доказать такимъ образомъ? Во всемъ итальянскомъ возрожденіи, какъ и выше сказано, Саба видитъ проявленіе эллинскаго духа, духа дѣятельнаго, стремившагося къ гетеріи и освобожденію Эллады, но въ общемъ возрожденіе онъ считаєть движеніемъ неудавшимся: главари

<sup>1)</sup> О нихъ см. у Крумбахера Вуz. Litt. стр. 362 и слъд. и 460 и слъд.

<sup>2)</sup> L. с. 459—460; но здѣсь же по близости (λβ' и λγ') разбросаны очень цѣнныя и во всякомъ случаь интересныя сопоставленія.

<sup>3)</sup> Съ тъмъ же Діонисіемъ сближаетъ онъ и св. Димитрія Солунскаго, избивающаго Славянъ! ( $\iota\beta$ ) Но соображенія относительно связи чудесъ св. Димитрія на моръ съ культомъ Діоскуровъ ( $\sigma\delta$ ) представляютъ значительный интересъ.

его, какъ кардиналъ Виссаріонъ, Аргиропуло и др., были слишкомъ преданы земнымъ благамъ (σιζ'), а итальянскіе государи отнеслись къ нему враждебно (!). Съ этой странной точки зрѣнія К. Саса разбираетъ нѣсколько поэтическихъ произведеній эпохи возрожденія (какъ ранняго, такъ и поздняго) 1); памятники и факты, имъ приводимые, любопытны; его домыслы оригинальны, но мечтательны по полной ненаучности.

Только въ самомъ концѣ своего введенія (гл. Е стр. σμα' и слѣдд.) К. Сава сообщаетъ нѣсколько свѣдѣній о томъ памятникѣ, къ чтенію котораго должны бы подготовлять предыдущія 240 страницъ.

Это хронографъ, написанный неизвъстнымъ въ концъ XIII въка. Авторъ его былъ уже вліятельнымъ человъкомъ при никейскомъ императоръ Оедоръ II Ласкарисъ (1254—1258); онъ писалъ послъ освобожденія Константинополя отъ власти латиновъ, объ изгнаніи которыхъ онъ говоритъ, какъ очевидецъ. Издатель печатаетъ его по рукописи библіотеки св. Марка № 407, доставшейся ей отъ кардинала Виссаріона. На рукописи означены имена 3-хъ прежнихъ ея владъльцевъ и писца, извъстнаго эллиниста, учителя Медичисовъ, Іоанна Аргиропуло 3); вторымъ ея владъльцемъ былъ Оедоръ изъ Скутари, митрополитъ Кизика, извъстный

<sup>1)</sup> Напр. онъ перепечатываетъ очень интересную поэму Элизія Каленція: Hector, horrenda apparitio (стр.  $\rho\xi\zeta'$ ), въ которой, по его убъжденію, изображаются троянцы, какъ подземные демоны, воющіе съ элинизмомъ и въ концѣ концовь побѣждающіе его, подобно крестовосцамъ и Туркамъ ( $\rho\xi z$ ).

<sup>2)</sup> Къ этой Аврѣ К. Сава возвращается и ниже (рхє) и сближаетъ ее вновь съ цѣлымъ рядомъ фигуръ изъ итальянской поэзіи и, съ другой стороны, изъ византійской исторіи и агіографіи. Вообще знакомство съ поэзіей возрожденія оказываетъ автору плохую услугу, расширяя его и безъ того слишкомъ широкій кругозоръ; такъ напр., въ Амадисъ Галльскомъ онъ усматриваетъ аллегорическое изображеніе императора Льва Великаго (рхб)! Основаніе для этого—имя рыцаря Primaleone!

<sup>3)</sup> Овъ умеръ около 1480 г. на 70-мъ году жизни. См. объ немъ Fabricii-Harles XI, стр. 460. О его переводахъ см. ib. III, 212, 214, 216, 237, 256. Ср. IX, 18. Ср. также Е. Legrand: Bibliographie hellénique (XV—XVI S.) Paris 1885 I, 45, 51, 58, 59, 67 м пр. Ср. ib. II (письма къ нему Михаила Апостола) 242, 251, 256.

книжникъ. Рукопись, писанная такимъ образованнымъ знатокомъ языка, какъ Аргиропуло, не нуждалась въ большой критической работв по крайней мъръ для перваго изданія; но новый хронографъ настоятельно требовалъ обследованія и сличенія съ другими со стороны своего содержанія. Эту задачу К. Сава предоставляеть желающимь, а самъ, мимоходомъ указавъ на совпаденія извістій, сообщаемыхъ Анонимомъ, съ Никитой Хоніятомъ и Акрополитой, склоняется къ решенію, что они все трое заимствовали изъ одного общаго источника (одв'). Кромътого онъ утверждаетъ, что издаваемый имъ анонимъ и въ изложеніи римской и ранней византійской исторіи пользовался источниками, до насъ не дошедшими, и указываеть следующие случаи: онъ очень благосклонно относится къ Антонину Геліогабалу (стр. 33-35); онъ обстоятельно пересказываетъ плененіе Константина Великаго Персами и его чудесное освобожденіе во время жертвоприношенія Миеръ, 1) о которомъ только одинъ Кедренъ упоминаетъ вскользь; 2) онъ производитъ иконоборческаго патріарха Никиту не изъ славянь, какъ другіе, но изъ рабовъ (стр. 125 από δούλων). какъ Зонара. 3) что даетъ поводъ издателю сделать вылазку противъ «невъжественнаго тирольца», т. е. Фальмерайера, заподозрившаго чистоту крови новыхъ эллиновъ; и наконецъ издаваемый Савой анонимъ нападеніе на Константинополь при Ираклію приписываеть не Аварамь, а Россамь (стр. 108 των δε 'Ρωσικών μονοξύλων είς πλήθος διά τής θαλάσσης έν Βλαγέρναις δαλασσομαγούντων). Въ заключеніе, указывая на совпаденіе одного мъста (стр. 25) своего анонима съ Малалою, К. Сана приходить къ заключенію, что первымъ источникомъ (πρώτη ίστορική πηγή стр. σνα') издаваемаго памятника быль не Малала, но неизвестный намъ хронографъ, черпавшій, какъ и Малала, изъ Тимовея.

Уже и по этимъ немногимъ указаніямъ издателя можно заключить что новый хронографъ настойчиво требуетъ обстоятельной историко-литературной обработки, которую и намъренъ предпринять нижеподписавшійся въ одной изъ будущихъ книжекъ «Временника»; теперь же я ограничусь немногими общими замъчаніями.

Авторъ самъ назвалъ свой трудъ σύνοψις χρονική (4, 19), самъ говорить, что онъ найденное во многихъ пособіяхъ свелъ во едино (4, 9), и

<sup>1)</sup> Даже въ простомъ перечнѣ новыхъ данныхъ К. Сава не можетъ удержаться отъ свомхъ ненаучно смѣдыхъ конъектуръ; по поводу Геліогабала онъ замѣчаетъ что и стратіоты возрожденія относились благосклонно къ этому поклоннику Александра, оклеветанному латинскимъ преданіемъ ( $\sigma v$ ), и о Константинѣ говоритъ, что онъ былъ освобожденъ  $\dot{v}$  хагр $\ddot{\omega}$  τῆς εἰς τὸν Μίθραν θυσίας, тогда такъ въ текстѣ сказано только, что Персы рѣшили принести Константина въ жертву τοῖς εἰδώλοις αὐττῶν (47).

<sup>2)</sup> ed, Bonn. 496, 14: καὶ αὐτὸς βασιλεύς κατὰ Περσῶν ἀποδημεῖ. ἔνθα δὴ καὶ κρατηθεὶς θεοῦ προνοία τὰς τούτων ἀποδιδράσκει χεῖρας καὶ πρὸς τὸ Βυζάντων ἐπαναστρέφει. Τακъ какъ эти строки и отрывочная фраза ib. стр. 19 вставлены въ связный разсказъ о построевіи Константинополя, то и ихъ возможно принять за глоссы.

<sup>3)</sup> He VII, 8, какъ цитяруетъ Саса, а XV, 7 (ed. Dindorfii III, 352).

не одинъ разъ самъ себя поощряетъ къ краткости и бъглому обзору 1). Языкъ его простой, близкій къ разговорному, но всеже литературный языкъ, всвиъ доступный—и много и мало учившимся. Книга его не льтопись въ буквальномъ смысль, такъ какъ онъ заботится о связности разсказа и не прерываетъ его вставками, не загромождаетъ пыфрами, но всеже онъ не пренебрегаетъ хронологіей, указываетъ годы вступленія на престоль и годы царствованія всёхъ важнёйщихъ государей, и хотя авторъ любить анекдоты и охотно пересказываетъ ихъ, но далеко не придаеть имъ такого значенія, какъ напр. Константинъ Манасси. Исторія его не церковная, а свътская исторія государей: «Какъ каждый правиль парствомъ и какъ пась своихъ подданныхъ, т. е. въ благочести ли и справедливости, или отвращался отъ прямого пути и не заботился о правдё» (4, 10—13), и точка зрёнія его далеко не такая узко-церковная, какъ напр. у Өеофана <sup>9</sup>); но всеже онъ очень интересуется перковными дълами и напр., упомянувъ о Митрофанъ, еп. Византійскомъ, перечисляеть всъхъ его предшественниковъ, начиная съ апостола Андрея Первозваннаю (48, 22 п следд.). Любопытную особенность его составляеть стремление опредёлять, где и въ какомъ именно гробу похороненъ каждый императоръ: онъ, очевидно, интересуется древностями Константинополя (πάτρια της πόλεως), на что имъли достаточное основаніе всё умные переселенцы Никейскіе после 1261 г. Онъ проявляеть и встами редкую для писателей того времени наклонность къ обобщеніямъ и выводамъ, но плохое знаніе фактовъ иногла велеть его къ ложнымъ заключеніямъ.

Едва ли нужно и говорить о томъ, что издатель не перечислиль и 20-ой доли новаго матеріала, неизв'єстнаго изъ другихъ источниковъ и вносимаго его анонимомъ; даже въ самыхъ избитыхъ пунктахъ римсковизантійской исторіи встр'єчаются интересные имена и факты; укажу мимоходомъ на имя пастуха-спасителя Ромула и Рема —  $\Sigma \tau \alpha i \gamma \upsilon \tau o \varsigma$  (20, 25) и на разсказъ о безумной любви императрицы Фаусты къ Кесарю Криспу (48, 10 сл'єд.).

Буквальныя совпаденія анонима съ Малалой тоже далеко не ограничиваются случаемъ, который указаль Саоа. Воть, напр., разсказь о Кир'в и Даніплі.

Mal. Bonn. 156, 4

Анон. 15, 27.

Ό δὲ προφήτης Δανιήλ εἰσῆλθε πρὸς Ο δὲ προφήτης ἐλθών πρὸς τὸν Κῦττὸν βασιλέα Περσῶν Κῦρον καὶ λέγει ρον, καὶ ἐρωτηθεὶς εἰ νικῷ Κροῖσον, ἀνεαὐτῷ, Εἰπέ μοι εἰ νικῷ Κροῖσον τὸν βάλλετο εἰπεῖν. καὶ ὁ Κῦρος ἀγαναβασιλέα Λυδῶν. καὶ ἀνεβάλετο τοῦ κτήσας ἐνέβαλεν αὐτὸν εἰς τὸν λάκεἰπεῖν ὁ Δανιήλ καὶ ἀγανακτή- κον τῶν λεόντων, καὶ ἀβλαβῆ ἰδών

<sup>1)</sup> Η μπρ. 53, 5—6: ήμεῖς γὰρ σύνοψιν συντιθέμενοι, διὰ τὸ μῆχος παρεδράμομεν.

<sup>2)</sup> Такъ напр. двоеженство Валентиніана въ глазахъ Өеофана увичтожаетъ всъ его достоинства (см. подъ 5860 г.); а анонимъ, упомянувъ о первомъ мимоходомъ, надолго останавливается на послъднихъ (57, 29—60, 6).

σας κατ' αὐτοῦ ὁ βασιλεὺς ἔβαλεν ἀνήγαγε, καὶ προσέπεσεν αὐτῷ λέγαὐτὸν εἰς λάκκον λεόντων. καὶ μαθών ων' ἥμαρτον εἰς σὲ, ἀλλ' εὖξαι τῷ ὅτι οὐδὲν ἔπαθεν ὑπὸ τῶν θηρίων, ἀνή- Θεῷ σου καὶ εἰπέ μοι εἰ πολεμήσω νεγκεν αὐτὸν καὶ προσέπεσεν αὐτῷ Κροίσῳ Η Τ. Д. λέγων, "Ημαρτον εῖς σε' ἀλλ' εὖξαι τῷ θεῷ σου καὶ εἰπέ μοι εἰ δύναμαι ἀντιστῆναι τῷ ἄρπαγι τούτῳ Η ΠΡ.

Ср. также Анон. 16, 11—12 и Mal. 157, 16 и мн. др., и во всъхъ этихъ случаяхъ, очевидно, анонимъ старается изложить разсказы Малолы 1) покороче и попроще.

Еще больше такихъ, конечно, не случайныхъ совпаденій между анонимомъ и хроникой Константина Манасси. Такъ, напр., у последняго читаемъ (стихъ 2394 и след.), что Константій умираетъ:

Ταῦτα τὰ τρία πονηρὰ τὰ παρ'αὐτοῦ πραχθέντα ἀνακλαιόμενος πικρῶς καὶ φέρων ἐπὶ γλώττης, τοῦ Γάλλου τὴν ἀναίρεσιν ἀδίκως γεγονυῖαν πίστεως τὴν παρατροπὴν καὶ τὴν καινοτομίαν καὶ τὴν ἀνάρρησιν αὐτοῦ τοῦ θεομισεστάτου.

Α y αποπαμα (56, 16) Κοματαμτικ θνήσκει, μέγα ἐπιβοῶν καὶ ἐαυτοῦ καταγινώσκων ἐπὶ τοῖς τρισὶ τούτοις, τῷ τοῦ γένους φόνφ, τῆ τοῦ ἀποστάτου ἀναρρήσει καὶ τῆ καινοτομία τῆς πίστεως.

Зд'єсь совпаденіе не въ факт'є, но въ вывод'є и въ способ'є его выраженія; немного ниже находимъ совпаденіе въ сравненіи; Манасси говорить объ искусств'є Граціана въ стрілянь изълука (ст. 2452)

εὐστόχως δ'οὕτω τοι φασὶ Γρατιανὸν τοξεύειν ώς φρένας ἔχειν λέγεσθαι Γρατιανοῦ τὰ βέλη.

У анонима (62, 23) читаемъ:

Τοσούτον δὲ φασὶ τούτον εὐστόχως τοξεύειν, ὡς ἄδεσθαι παρὰ πάντων τὰ Γρατιανού βέλη φρένας ἔχειν Η Τ. Д.

Кстати о Константинѣ Манасси; и прежде было извѣстно о его сильномъ вліяніи на позднѣйшіе народные хронографы, но теперь послѣ статьи К. Прехтера <sup>2</sup>) это фактъ, вполнѣ установленный, провѣренный и разработанный. Къ сожалѣнію, авторъ этой статьи не зналъ о существованіи въ Московской синодальной библіотекѣ очень важнаго списка изслѣдованнаго имъ анонима, который описанъ архимандр. Владиміромъ подъ № 407 (по кат. арх. Саввы № 263, по Матт. ССІ) такимъ образомъ: «Сборникъ, въ которомъ хронографъ, каноны, поемые на утрени, и житія святыхъ. Бумажн., XVI, 4, листовъ 388 (дл. 4³/4, шир. 3¹/2 в.).

1) л. 1—250. Подъ заставкою написано: Βιβλίον χρονογραφική έξήγησις

Само собою разумѣется, никто не можетъ ручаться за то, что это былъ
 менно нашъ Малала, а не другой какой хроьографъ, изъ него или его источниковъ
выписавшій эти мѣста.

<sup>2)</sup> K. Praechter, Eine vulgargriechische Paraphrase der Chronik des Konst. Manasses. Byz. Zeitschrift IV, 2. Lpz. 1895 (272-314).

τῆς τῶν 'Ρωμαίων βασιλείας ἀπὸ ατήσεως κόσμου ἀρχομένη, ἕως τῆς βασιλείας αυροῦ Μανουήλ, τοῦ Κομνηνοῦ. Har. Ἀπ'ἀρχῆς ἐποίησεν ὁ Θεός τὸν οὐρανόν χωρὶς ἄστρων.

Л. 251—285. Отъ Алексъя II Комнина (1180—1183) до взятія Коистантинополя турками въ εςη, ξα' (6961—1453 г.) мая 29.

Π. 285 οδ.—286. Έτέρα χρονογραφία περί Τούρκων CI ,ςωνδ΄ μο ,ςμς΄ (CI 6854—1346 μο 7047—1539)».

Затемъ следують каноны и житія.

Не зная ничего ни о предпринятой К. Прехтеромъ работв, ни о существовани бернскаго кодекса XIV—XV в. № 596, на основани котораго она шла главнымъ образомъ, я заинтересовался среднею частію Синодальнаго хронографа (отъ Діоклитіана до Юстиніана), представляющею парафразъ Өеофана, но съ любопытными дополненіями, и началъ ее списывать. Теперь же замвчу только, что сличеніе этой рукописи съ отрывками, напечатанными Прехтеромъ, доказываетъ сохранность и полноту ея текста, и можетъ существенно измѣнить генеалогическую таблицу рукопписей, приложенную къ концу его изслѣдованія (стр. 313) 1).

Что касается до втораго памятника византійской исторіографіи, напечатаннаго Сафою подъ заглавіемъ: Аусуфрер Ехфере, урочку, (стр. 557—610), самъ издатель называеть его ботикомъ (србоком), привязаннымъ къ гордому кораблю его аноника XIII в., и самъ заявляеть, что напечаталь его только въ качествъ типичнаго представителя лѣтописныхъ скелетовъ, бывшихъ въ ходу въ Константинопольской патріархіи, послѣ паденія Константинополя. Это краткій обзоръ событій преимущественно церковной исторіи отъ Манунла Палеолога до временъ султана Селима I включительно, сохранившійся въ Окслордской рукописи Lincoln College, уже давно описанный Коксомъ (Сохе, Catalogus Мвв. etc. 7—9). Подобные эктезисы встрѣчаются въ огромномъ количествъ и въ рукописяхъ и въ старопечатныхъ изданіяхъ (часто въ концѣ всемірныхъ хроникъ). Изданіе одного изъ нихъ, безъ указанія его отношенія къ другимъ, едва ли ножеть инѣть большое значеніе.

#### A. Kupanyankora.

```
δυνατός πκ. δυνατόν (στρυλα θ.

έσσω μ έσω (στρ. 16,

πιστα: μ πιστα κα: '25

πόλων τών άλλων άπασώ, πκ. άπο πασώ, τώ, πόλεω, (31—2,

στρ. 296:

είς την όωμη, έσκαψαν πκ. είς τγ. πόλι, όωμης, ίσκαψεν (στρ. 3—4,

μὶ ξίφους κα: σφαγώ, πκ. μετα ξίνους και σουγας (55—12)

κάπουνα πκ. κάπουα (26

στρ. 297

γλόδεν πκ. ήδελε (6)

έστεναζεν κπο κουδίας πκ. άνεστενοζει (18, π. τ. χ.
```

Приведу важитанныя разночтенія на отрывку, напечатанному на отр. 296 и слід. Симод. 41 об. читаета.

450 отдълъ и.

Émile Legrand, Bibliographie hellénique ou description raisonnée des ouvrages publiés par les Grecs au dix-septième siècle. Paris. Alphonse Picard et fils, éditeurs. 1894—1895. T. I, II, III.

Этотъ новый трудъ заслуженнъйшаго изъ французскихъ византиновъдовъ и знатоковъ новогреческаго языка и литературы, о появленіи котораго въ свътъ мы были задолго предупреждены самимъ авторомъ. пріятно обмануль наши ожиданія. Когда почти 10 леть назадъ вышли два почтенные тома его Эллинской Библіографіи XV и XVI в. в. (напечатанные всего въ количествъ 325 экз. на счеть кн. Георгія Маврокордато), внесшіе столько повыхъ и цённыхъ фактовъ въ исторію литературы возрожденія, мы были уб'ёждены, что огромная важность участія греческихъ ученыхъ переселенцевъ въ умственномъ движеніи Европы за тв два стольтія достаточно мотивируеть затрату труда почтеннаго изследователя на подробное описаніе массы книгъ, изъ которыхъ едва ли пятая часть имъють значение въ истории литературы и науки. Когда же мы 4 года назадъ узнали отъ Э. Леграна, что онъ готовить Эллинскую библіографію XVII въка въ такомъ же и даже большемъ объемъ, мы, каемся, подумали, что авторомъ руководить родъ ученаго каприза или библіографическаго коллекторства. Положимъ, Э. Легранъ такъ много сработаль на пользу науки, что онъ можеть позволить себв и любительскій капризъ, но для насъ было бы отрадиве, еслибъ онъ употребилъ свою энергію и громадную подготовку на что либо болье насущное. Какой особый интересъ, думали мы, могутъ представлять греческіе книжники XVII въка? Уже съ середины предыдущаго столътія въ изученіи греческаго языка и литературы первое мъсто стали занимать ученые западные, а въ XVII въка самый заурядный магистръ Парижскій, Гейдельбергскій или Падуанскій могь съ успехомь замёнить соотечественниковъ Хризолора, Оедора Газы, Ласкарисовъ. Греческая оригинальная литература за это время бъдна и памятниками и идеями; греки какъ будто примирились съ своимъ рабствомъ и не смѣли еще и мечтать о свободъ. Правда, именно въ XVII въкъ работали великіе византиновъды и была, можно сказать, открыта Византія; но эти заслуженные колумбы почти сплошь люди запада: французы, немцы, итальянцы; а если между ними и встръчаются греки по происхожденію, то совствить уже облатынившіеся. Въ Венеціи типографіи усердно работали греческими литерами, но октоихи и тріоди, изъ нихъ выходившіе, хоть и принесли въ свое время огромную пользу, всеже не настолько важны, чтобы Э. Легранъ могь отдавать ихъ описанію свое драгоцівнюе время.

Но, какъ сказано выше, трудъ Леграна пріятно обмануль наши ожиданія: «Эллинская библіографія» XVII віка оказалась въ своемъ родів такимъ же высокопівннымъ пріобрівтеніемъ для науки, какъ и библіографія XVI віка.

Въ предисловіи авторъ заявляєть, что теперь планъ его шире, нежели въ предыдущемъ трудів: тамъ онъ говорилъ только о произведеніяхъ

τῆς τῶν Ῥωμαίων βασιλείας ἀπὸ κτήσεως κόσμου ἀρχομένη, ἔως τῆς βασιλείας κυροῦ Μανουήλ, τοῦ Κομνηνοῦ. Har. Ἀπ'ἀρχῆς ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὸν οὐρανὸν χωρὶς ἄστρων.

Л. 251—285. Отъ Алексъя II Комнина (1180—1183) до взятія Константинополя турками въ  $\epsilon \varsigma \eta$ ,  $\xi \alpha'$  (6961—1453 г.) мая 29.

Л. 285 об.—286. Έτέρα χρονογραφία περι Τούρκων съ "ςωνδ΄ до "ςμς" (съ 6854—1346 до 7047—1539)».

Затемъ следують каноны и житія.

Не зная ничего ни о предпринятой К. Прехтеромъ работѣ, ни о существованіи бернскаго кодекса XIV—XV в. № 596, на основаніи котораго она шла главнымъ образомъ, я заинтересовался среднею частію Синодальнаго хронографа (отъ Діоклитіана до Юстиніана), представляющею парафразъ Өеофана, но съ любопытными дополненіями, и началъ ее списывать. Теперь же замѣчу только, что сличеніе этой рукописи съ отрывками, напечатанными Прехтеромъ, доказываетъ сохранность и полноту ея текста, и можетъ существенно измѣнить генеалогическую таблицу рукопписей, приложенную къ концу его изслѣдованія (стр. 313) 1).

Что касается до втораго памятника византійской исторіографін, напечатаннаго Сабою подъ заглавіємъ: Ανονύμου Έκθεσις χρονική (стр. 557—610), самъ издатель называєть его ботикомъ (ἐφόλκιον), привязаннымъ къ гордому кораблю его анонима XIII в., и самъ заявляєть, что напечаталь его только въ качествѣ типичнаго представителя лѣтописныхъ скелетовъ, бывшихъ въ ходу въ Константинопольской патріархіи, послѣ паденія Константинополя. Это краткій обзоръ событій преимущественно церковной исторіи отъ Мануила Палеолога до временъ султана Селима I включительно, сохранившійся въ Оксфордской рукописи Lincoln College, уже давно описанный Коксомъ (Сохе, Catalogus Mss. etc. 7—9). Подобные эктезисы встрѣчаются въ огромномъ количествѣ и въ рукописяхъ и въ старопечатныхъ изданіяхъ (часто въ концѣ всемірныхъ хроникъ). Изданіе одного изъ нихъ, безъ указанія его отношенія къ другимъ, едва ли можетъ имѣть большое значеніе.

### А. Киринчинковъ.

Приведу важивйшія разночтенія къ отрывку, напечатанному на стр. 295 и след. Синод. 41 об. читаетъ

вновь по новымъ архивнымъ документамъ или въ первый разъ обработанныя біографін значительной части авторовъ, то намъ становится ясна до осязательности умственная жизнь этого способнаго, въ то время судьбою придавленнаго, но не задавленнаго племени. Оказывается, что греки были распространены тогда по всёмъ странамъ, подобно евреямъ, но въ отличіе отъ последнихъ везде искали общенія съ местной интеллигенціей, стремились пропагандировать свои идеп, везд'я учились, учили и печатали. Они даже въ немалыхъ духовныхъ чинахъ матрикулировались не только въ итальянскихъ университетахъ и въ Парижѣ, но и въ Германіи и Голландіи; греки со средствами учились и въ Оксфорд'в и Кентербери. Они, говоримъ мы, вездъ печатали, и не только диссертація и классиковъ, не только книги и брошюры въ защиту православія, а чаще уніи съ католичествомъ, на что имъ, конечно, всегда добрые люди доставляли средства (ръдко они увлекались кальвинизмомъ и лютеранствомъ), но и пропагандировали свой новый «простой» языкъ, и составляли грековарварскіе словари (см. № 699, 702, ср. № 267 т. І, 363-88) и даже словари для отдельныхъ говоровъ (см. № 246). Они же составляли и иноязычныя грамматики (напр. арабскую), много писали и по медицинв и охотно становились итальянскими поэтами. Но центромъ ихъ чисто греческой книжной дъятельности, конечно, была Венеція, многочисленныя типографіи которой усердно работали въ продолженіе всего стольтія для православно-греческаго міра, и эти-то типографіи спасали въ это тяжелое и печальное время греческую народность! Въ самомъ началъ XVII въка тамъ дъйствуетъ истинный филеллинъ Антоній Пинелли, издававшій евангелія, псалтыри, орологін, пентикостарін, минен служебныя, октоихи, синаксари, буквари, отдельныя житія святыхъ, учебники математики, а вмъстъ съ тъмъ и чисто народныя книги: исторію Сузанны, Аполлонія Тирскаго, Эзопа, стихотворныя житія. Скоро типографія Пинелли (Антонія сміняєть Іоаннъ Петръ Пинелли) находить себъ многочисленныхъ соперницъ; въ половинъ 40-хъ годовъ явно побъждаетъ всъхъ Іоаннъ Антоній Юліани (онъ охотно сочиняль предисловія), котораго къ концу 50-хъ замѣняетъ Андрей Юліани. Въ это время цикаъ чтенія греческаго народа уже значительно расширился: не только духовные переводять на простой языкъ массу благочестивыхъ и укрѣпляющихъ въ православін сочиненій; но кромѣ того, для болѣе образованныхъ людей, издаются и руководства по самымъ разнообразнымъ предметамъ: морешаванію въ 1641 г. (Портодачос), садоводству и огородинчеству (Гемпочіхо́у 1647 г.) и пр. Съ начала 70-хъ гг. входитъ въ силу новый издатель: Николай Гликисъ (сперва онъ пишетъ себя Гаркись, потомъ Глихи; см. II, 360; онъ тоже довольно охотно сочиняеть предисловія и посвященія); приблизительно черезъ 10 леть онъ далеко опередиль всёхъ другихъ по количеству изданій и въ 1687 г., хотя, по видимому, и не безъ денежной помощи Іоанна Кантакузена, берется за крупное предпріятіе (II, стр. 439)—изданіе полной Библін. Дольше другихъ

его соперниковъ держится Андрей Юліани, который расширяєть область народной греческой литературы и въ 1683 г. (№ 580) издаеть Бертольда. Въ 80-хъ же годахъ начинаетъ дъйствовать Николай Саръ (Саросъ), также издающій наиболье расхожія книги. Въ послідній годъ стольтія, 1699-ый въ Венеціи издается цільй рядъ народныхъ книгь, между прочимъ и исторія Александра Македонскаго. Многія венеціанскія типографіи этого стольтія выступають въ Библіографіи Леграна 3—4 и боль разъ и потомъ изчезають, очевидно, будучи не въ силахъ соперничать съ Гликою, Саромъ и инкоторыми другими. Усердно работають греческими литерами и римскія типографіи, но тамъ издатели иміють цілію вовсе не поддержаніе греческой народности (хотя и издають книги на народномъ языкі), а распространеніе уніи или католицизма.

Въ своей бывшей столицѣ Константинополѣ греки печатаютъ съ 1626 г. (Никодинъ Метакса), но очень немного. О типографіямъ въ другихъ греческихъ городахъ, напр. въ Аопнахъ, ничего не слышно; да н можно за ожидать чего зибо подобнаго, когда тамъ на узицахъ рёзали высокопоставленныхъ людей, находившихся, повидимому, подъ спеціальной охраной правительства Порты, какт, это видно изъ трагической исторія Михапла Лимбоны, изложенной у Леграна II. 386 и слід.? Какъ на была гостепримна Венеція по отношенію ил греческой книгъ, всеже тамъ цензура была католическая, и греки явно искали возможности печататься въ странахъ православныхъ, глф они могли бы свободно обличать католиковь. Уже въ 1642 г. была напечатана въ Иссахъ книжка въ монастыръ Трехъ Јерарховъ (см. № 708 г. П. 89). Въ 1680 г. тамъ основаль типографію Досивей, патріархи ієрусалимскій, нашель между огреченными Валахами ифексивкихъ высокихъ покровителей. и тью закинью (см. N. 565, 574, 575, 610 и пр.д. скоро появилась греческая типографія въ Бухаресть; стали выпускать св. Писаніе на 2-хъ. языкать (№ 652); не пренебрегали и поучительными пакиниками византівской литературы (№ 643 д но больше всего вопускали книгь спеціально духовныхъ и богослужебныхъ. Въ 1056 г. до прайвости безграмотво печатають греческую книжку о горы Синай со Ловоев. A 619. IL 449 L

Пля исторів уиственной жизни истованадной Руси ва труді Леграва вообще опазываєтся очена півный и петероснай матеріали отмітика вапр. № 400 (П. 52 и сліду, брошюру о побіді вей півнано з'ясть нада Турками са общирнами постащенісмі Зиновів Хмільницаюму, шемону Россій отмітима № 502, пода поторыма описана пенна: Блечів delineatio ecclesiae orientalis, пад ва Неренберлі ва 1971 г. авторока воторой была Евстратій Пвановича. Заловеній Кильевич: отмітима вселівятельность Петра Аркулія, урожевна о. Корфу біографія ето ск. Пі. 209), воторый долго дійствовала ва Россій и Польнії, писала претиса знаменятой пянни: Апоправиса Христофора Фильнета, и возбиє приниваль діятельное участіє ва полемині пяльза унив. Іли исторів Мо

ποδοπωτειτ № 71 (I, стр. 90 и слѣд., 2-ое изд. въ 1682 г. см. подъ № 572): Βίος Δημητρίου βασιλέως Μοσχοβίας Σαντομήρου βοϊβόντου, καὶ ἀρχόντων τῆς Λεχίας, въ политическихъ риемованныхъ стихахъ, изд. въ 1612 г. у Антонія Пинелли; авторъ ея, горячій сторонникъ Лжедимитрія, — какой то Матвѣй Политисъ, архимандритъ смоленскій: μέσα εἰς τὴν Σμολένισκα, στὸ σπὰς τὸ μοναστήρι.

Книга Леграна даетъ много пѣннаго матеріала и для исторіи итальянской литературы XVII вѣка; укажемъ для примѣра на подробное въ 34 страницы описаніе книги: Le glorie cadute dell'antichissima ed Augustissima Famiglia Comnena (№ 455, II стр. 151—184), одного изъ характернѣйшихъ явленій. Легранъ почти также щедръ и по отношенію къ исторіи, какъ можно видѣть, напр., изъ перечисленія всѣхъ благородныхъ фамилій на остр. Корфу въ 1672 г. и др. т. п.

Что же касается спеціальной задачи Библіографіи — новогреческой литературы, то здёсь новые и интересные факты встрёчаются чуть не на каждой пар'в страницъ, и еслибъ мы стали перечислять и характеризовать на основаніи собраннаго Леграномъ матеріала (онъ часто приводитъ большіе и характерные отрывки; работы же его въ обширномъ архив'в греческой коллегіи въ Рим'в даютъ ему возможность представить рядъ живыхъ біографій) массу стихотворцевъ и прозаиковъ эллинскаго происхожденія, д'в'йствовавшихъ въ XVII в'вк'в, нашъ отчетъ обратился бы въ обширную статью. Достаточно указать на то, что самому Леграну этотъ матеріалъ далъ возможность дополнить и объяснить многое въ важн'в шихъ изъ его прежнихъ изданій: Collection des Monuments (см. напр. № 661 къ поэм'в Тоторіх той Таукатієтрою) и Bibliothèque greсque vulgaire (см. напр. № 563 къ Bibl. gr. vulg. II, 123—137).

Изъ знаменитыхъ византиновъдовъ въ злинскую Библіографію XVII въка целикомъ попалъ только одинъ Левъ Алляцій, и для пониманія его роли Легранъ даетъ много совершенно новаго матеріала; жаль только, что онъ не могъ воспользоваться прекрасной его характеристикой, помъщенной въ книгъ В. Г. Васильевскаго: «Обозръніе трудовъ по византійской исторіи» (Вып. І Спб. 1890 стр. 46 и слъд.), хотя съ другой стороны нельзя не признать, что характеристика проф. Васильевскаго была бы несравненно полнъе, еслибъ авторъ могъ воспользоваться тъмъ, что предлагаетъ Э. Легранъ.

Въ общемъ, мы увърены, что всякій, кто хотя поверхностно ознакомится съ «Эллинской Библіографіей XVII въка» (прекрасно, даже роскошно изданной и снабженной тремя внимательно составленными, и подробными указателями), признаетъ ее крупнымъ вкладомъ въ науку и необходимымъ пособіемъ, которое должно найдти себъ почетное мъсто въ каждой порядочной библіотекъ.

Нельзя не выразить за нее благодарности и издателю, рѣшившемуся на довольно крупную затрату.

А. Киринчинковъ.

его соперниковъ держится Андрей Юліани, который расширяєть область народной греческой литературы и въ 1683 г. (№ 580) издаетъ Бертольда. Въ 80-хъ же годахъ начинаетъ дъйствовать Николай Саръ (Саросъ), также издающій наиболье расхожія книги. Въ послъдній годъ стольтія, 1699-ый въ Венеціи издается цълый рядъ народныхъ книгъ, между прочимъ и исторія Александра Македонскаго. Многія венеціанскія типографіи этого стольтія выступаютъ въ Библіографіи Леграна 3—4 и болье разъ и потомъ изчезаютъ, очевидно, будучи не въ силахъ соперничать съ Гликою, Саромъ и нъкоторыми другими. Усердно работаютъ греческими литерами и римскія типографіи, но тамъ издатели имъютъ цълію вовсе не поддержаніе греческой народности (хотя и издаютъ книги на народномъ языкъ), а распространеніе уніи или католицизма.

Въ своей бывшей столицъ Константинополъ греки печатаютъ съ 1626 г. (Никодимъ Метакса), но очень немного. О типографіяхъ въ другихъ греческихъ городахъ, напр. въ Авинахъ, ничего не слышно; да и можно ли ожидать чего либо подобнаго, когда тамъ на улицахъ ръзали высокопоставленныхъ людей, находившихся, повидимому, подъ спеціальной охраной правительства Порты, какъ это видно изъ трагической исторіи Миханла Лимбоны, изложенной у Леграна II. 386 и след.? Какъ ни была гостепримна Венеція по отношенію къ греческой книгь, всеже тамъ цензура была католическая, и греки явно искали возможности печататься въ странахъ православныхъ, гдф они могли бы свободно обличать католиковъ. Уже въ 1642 г. была напечатана въ Яссахъ книжка въ монастырѣ Трехъ Іерарховъ (см. № 708 т. III, 89). Въ 1680 г. тамъ основаль типографію Досиоей, патріархъ іерусалимскій, нашель между огреченными Валахами несколькихъ высокихъ покровителей, и дъло закипъло (см. №№ 568, 574, 578, 610 и пр.); скоро появилась греческая типографія въ Бухаресть; стали выпускать св. Писаніс на 2-хъ языкахъ (№ 652); не пренебрегали и поучительными памятниками византійской литературы (№ 643); но больше всего выпускали книгь спеціально духовныхъ и богослужебныхъ. Въ 1688 г. до крайности безграмотно печатаютъ греческую книжку о горѣ Синаѣ во Львовъ. (№ 619, II, 449).

Для исторіи умственной жизни югозападной Руси въ трудѣ Леграна вообще оказывается очень цѣнный и интересный матеріаль; отмѣтимъ напр. № 400 (II, 52 п слѣд.), брошюру о побѣдѣ венеціанскаго флота надъ Турками съ общирнымъ посвященіемъ Зиновію Хмѣльницкому, иземону Россіи; отмѣтимъ № 562, подъ которымъ описана книга: Brevis delineatio ecclesiae orientalis, изд. въ Нюренбергѣ въ 1681 г. авторомъ которой былъ Евстратій Ивановичъ Зяловскій Ruthenus; отмѣтимъ всю дѣятельность Петра Аркудія, уроженца о. Корфу (біографію его см. ІІІ, 209), который долго дѣйствовалъ въ Россіи и Польшѣ, писалъ противъ знаменитой книги: Апокризисъ Христофора Филалета, и вообще принималъ дѣятельное участіе въ полемикѣ изъ-за уніи. Для исторіи Москвы

гого памятника, и потомъ оказывалось, что памятникъ уже изданъ, что вся работа пропала даромъ. Теперь, благодаря каталогу Болландистовъ, уже не можетъ быть мъста подобнымъ неожиданностямъ и разочарованіямъ. Ло сихъ поръ было изв'єстно два каталога греческихъ житій святыхъ: одинъ составленъ извъстнымъ Фабриціемъ и дополненъ Гардесомъ, другой; общій для житій святыхъ греческихъ и датинскихъ, Потгастомъ, представившимъ въ систематическомъ порядкъ, между прочимъ, перечень житій святыхъ, помъщенныхъ въ Acta Sanctorum. Но первый каталогь, не утратившій своего научнаго значенія и досель, имъетъ въ виду житія какъ оригинальныя, такъ и переводныя, какъ изданныя, такъ и не изданныя; второй указываетъ хотя и напечатанныя житія, но только изданныя въ Актахъ, вследствіе чего не можетъ претендовать ни на полноту, ни на обстоятельность указаній. Болландисты не приняли системы Фабриція, то-есть, не имвли въ виду дополнять его каталогъ, находя такую работу пока преждевременной вследствіе постоянно увеличивающагося рукописнаго агіографическаго матеріала: они предполагають сначала описать всь библіотеки, какъ общественныя, такъ и частныя, и только тогда, повидимому, зададутся целью на основаніи этихъ частныхъ каталоговъ составить по образцу Фабриція одинъ общій каталогъ съ указаніемъ именъ святыхъ и житій и актовъ ихъ по всемъ спискамъ и по всемъ изданіямъ. Но они не приняли и систему Потгаста, слишкомъ недостаточную и мало знакомящую хотя бы даже съ внёшнимъ обликомъ памятника, а избрали особый путь, правда, скромный, но за то очень точный, предложивъ почти все важивищія данныя для предварительнаго ознакомленія съ темъ или другимъ житіемъ.

Такъ прежде всего мы читаемъ имя святаю въ латинской транскрипціи и алфавить. Болландисты внесли въ книгу далеко не всь имена греческихъ святыхъ, извъстныхъ намъ напримъръ по каталогу Потгаста; они отибтили только тв изъ нихъ, которыя связаны или съ полными ихъ житіями, или съ похвальными словами. Большинство именъ, имъющее лишь краткія минейныя и миноложныя памяти, въ каталогъ Болландистовъ не вошло. Имена святыхъ, день памяти которыхъ неизвъстенъ или не общепринять, заключены въ скобки. Воспоминанія, связанныя съ именами Іисуса Христа, Богородицы и пр., пом'вщены подъ словами Iesus Christus, Crux, Maria. Боле или мене общирные сборники деяній и мыслей благочестивыхъ лицъ можно найти подъ словомъ patrum vitae. Именъ ветхозавътныхъ лицъ въ Bibliotheca мы не найдемъ, за то подъ словомъ Prophetae собрано довольно святоотеческихъ сочиненій касательно пророковъ вообще. Когда воспоминаются несколько святыхъ вивсть, у Болландистовъ мы не замъчаемъ однообразія въ системь: иногда они указывають каждое изъ этихъ имень въ соответствующихъ мъстахъ каталога, иногда ограничиваются упоминаніемъ объ нихъ въ одномъ только м'єсть. Такъ, наприм'єръ, библіографическія указанія сділаны подъ словомъ Sergius, но и подъ словомъ Вассhus найдемъ отмѣтку vide Sergius; съ другой стороны въ аналогичныхъ примѣрахъ Cosmas et Damianus, Chrysanthus 1) et Daria, отсутствуютъ Damianus vide Cosmas, Daria vide Chrysanthus. Еще большее неудобство при пользованіи представляютъ такія указанія, какъ Bernices, Prosdoces et Domnina, безъ ссылки въ соотвѣтствующемъ мѣстѣ на Domnina, лицо главное между этими тремя святыми, по которому обыкновенно и отыскиваютъ ихъ. Итакъ, на первомъ планѣ стоитъ имя святаю съ указаніемъ на его общественное положеніе.

Затемъ следуетъ день памяти святаю. Греческая и римская церковь очень часто празднують памяти того или другого святаго не въ одинъ день и даже не въ одномъ мъсяцъ, вслъдствіе чего Болландистамъ припілось почти каждый разъ къ имени святаго присоединять двё даты, изъ которыхъ первая есть дата греческой, вторая — римской перкви: впрочемъ, ученая конгрегація въ данномъ случав не имвла въ виду спеціальнаго разсмотрівнія этого вопроса, отсылая читателей за боліве обстоятельными справками къ Acta Sanctorum и къ Annus ecclesiasticus graeco-slavicus покойнаго о. И. М. Мартынова. При разделеніи именъ святыхъ сообразно съ требованіями алфавита Болландисты каждый разъ при всякомъ имени непремънно отмарають и день его памяти — для большаго различенія между тезоименниками. Днемъ памяти святаго оканчивается первое, вибшнее его опредъленіе. Нельзя не выразить здёсь глубокаго сожаленія, что ученое общество Іисуса упустило изъ вида одно существенное опредъление того или другого святаго, не обративъ вниманія на время жизни подвижниковъ, если не на годы, то по крайней мърв на стольтія ихъ процевтанія. Нътъ сомнънія, что есть много такихъ житій святыхъ, изъ которыхъ не представляется возможнымъ вывести какого либо заключенія о времени жизни п подвиговъ святаго, до того они отличаются общими м'естами и отсутствіемъ какихъ либо положительныхъ чертъ; твмъ не менве огромное большинство святыхъ все-таки можетъ быть пріурочено къ опред вленнымъ хронологическимъ датамъ, какъ видно изъ каталога Потгаста. Надобно надъяться, что при второмъ изданіи «Библіотеки» Болландисты восполнять этоть важный пробыть въ своемъ превосходномъ трудъ.

Опредёливъ личность святаго, авторы переходять затёмъ къ агіспрафическимъ свидиніямъ о нихъ, какъ-то: мученія, житія, перенесенія мощей, похвалы, бесёды и чудеса, если они встрёчаются въ рукописяхъ въ качестве самостоятельныхъ статей. Болландисты долго колебались при выборе этихъ памятниковъ: раждался вопросъ, надо ли указывать на всё такого рода произведенія, или выбрать только те изъ нихъ, которыя написаны современниками, лицами боле или мене близкими ко времени жизни святаго, или вообще агіографами, которые, стало быть,

<sup>1)</sup> Болландисты пишутъ (р. 24) Chrysanthes, однако неправильно; ср. ихъ же правописаніе (р. X): Chrysantho Loparev.

отдичаются полнотою свёдёній и оригинальностью. Послё долгаго обсужденія ученая конгрегація рішила вопрось во второмь смыслів: помъстила Passiones, Vitae, Translationes и Miracula, но обощла молчаніемъ краткія жизнеописанія или памяти святаго въ Минологіи имп. Василія. въ Минеяхъ, Синаксаряхъ и Службахъ, обощла молчаніемъ и тв полныя житія, которыя представляють собою новогреческій переводь подлинниковъ. Не споримъ, что привлечение къ дълу этихъ чисто библюграфическихъ указаній заняло бы много времени, потребовало бы много труда, но совсемъ темъ все-таки жаль, что этой работы не сделано, что библюграфія о святыхъ не отличается полнотою. Утёшеніемъ для насъ служить объщание Болландистовь современемь издать изслъдование о Минеяхъ, Синаксаряхъ и Службахъ, безъ чего, действительно, трудно пожалуй и дёлать на нихъ ссылки. Дёло въ томъ, что Минейные греческіе тексты двоякаго происхожденія: одни отличаются несомивиною древностью, другіе напротивъ составлены уже въ позднее время разными компиляторами, внесшими въ текстъ свои собственные домыслы. Современный изследователь, читая минейные тексты, написанные исключительно на языкъ византійскомъ, поставленъ часто въ затруднительное положение по вопросу объ оценке того или другого минейнаго текста въ дитературномъ или историческомъ отношеніи 1); не принимать ихъ во вниманје нельзя, такъ какъ это все-таки источники, но и пользоваться довърчиво ими также не возможно, такъ какъ часто эти свидътельства сами обличаютъ свое позднее происхождение. Для примъра возьмемъ св. Стефана Саванта (стр. 121). Если бы Болландисты задались цёлью собрать всевозможныя свёдёнія о немъ, они должны были бы, кром'в житія его, написаннаго Леонтіемъ, сослаться также и на минейный тексть; но что же мы здёсь читаемъ? Ούτος ό όπος περί τὰ τέλη τοῦ όγδόου αίωνος άχμάσας...2). Византійцы такъ не выражались; это ныраженіе книжника не ранъе XVI-XVII столътія; поэтому, минейная запись или память не есть источникъ самостоятельный, который по цённости подхолиль бы къ житію, написанному Леонтіемъ; чистое надо отдёлять отъ мутнаго. Болландисты предвидели, что имъ не избежать затрудненій, неточностей и даже ошибокъ, и конечно поступили какъ нельзя болъе благоразумно, имъя дъло только съ житіями, словами и чудесами. Повторяемъ: жаль, что библіографія не полная, но понимаемъ ученую осторожность издателей. Впрочемъ, иногда они вносять и краткія памяти въ книгу, особенно въ тъхъ случаяхъ, когда представляется очень труднымъ указать ихъ происхожденіе, справедзиво полагая, что лучше внести проблематичное, нежели опустить полезное. Такъ появились статьи: о Діонисів Ареопагитв (изъ Свиды), объ Іоаннв Златоустомъ, о Софіи, о Өеодорь Студить, объ апостолахъ Оомь и Тить. Въ отношени житій

<sup>1)</sup> Ср. Памятники Древней Письменности, 1892, ХСІ, 6.

<sup>2)</sup> Μηναΐον, Βενετία, 1843, 28 οκτября, стр. 172.

мы заметили одну неточность у Болландистовъ: говоря о св. Модеств **Герусалимскомъ** (р. 93), они считають два житія его: Каі о Заоцастос Μόδεστος η Ούτος ο του Θεού θαυμάσιος άνθρωπος, нο эτο неправильно, такъ какъ второе изъ нихъ есть только свободный новогреческій переводъ нверійца Іеровея 1721 года. Этотъ іеромонахъ въ книгъ лочов жад παραινέσεις του όσίου πατρός ήμων Έφραλμ του Σύρου (Ένετίησι 1721) μ3даль въ переводъ на общепринятый языкъ пятнадцать житій святыхъ: Симеона Столпника (1 сентября), Маманта, Евфимін, Киріака, въ томъ чисть и Модеста. Какъ переводъ, онъ не заслуживаетъ права на занятіе особаго міста въ ряду оригинальныхъ памятниковъ агіографіи: если же была необходимость упомянуть объ этомъ переводъ, то налобно было это сделать подъ житіемъ Каі о дачиасто Мобесто, а съ другой стороны привлечь къ делу и упомянутую книгу Іеровея, чтобы воспользоваться его переводами всёхъ житій. Съ точки зрёнія издателей. дучше бы было совствить устранить изъ библіографіи житіе Ойтос о той Өсой Заправос йудовнос и скорбе помбетить на его мбето Минейное житіе Ούτος έξ όρθοδόξων 1), какъ память во многомъ несогласную съ основнымъ житіемъ и имфющую, стало быть, свое неопредфленное происхожденіе.

Следующій затемъ вопросъ, поставленный Болландистами, касается авторова агіографическихъ произведеній. Въ этомъ отношеніи новаго ничего они не дали, а напротивъ даже ограничили наши свёдёнія объ агіографахъ. Такъ, говоря о св. Евсевін (Ксенін), они не упомянули, что житіе ея написано Кирилломъ епископомъ г. Миласы (въ Каріи) 2); опустили, что житіе св. Григорія Агригентинскаго (стр. 50) написано Леонтіемъ пресвитеромъ монастыря св. Савы въ Римпь 3), что житіе св. Іоанна Сиденціарія (р. 65) написано Киримом, св. Марін Египетской (р. 83)—патр. Софронісмъ, Мученіе 20 мучениковъ Савантскихъ (р. 87) — Стефаномъ Саваитомъ, житіе Св. Нила (р. 98) — Варооломеемъ, Симсона Столиника (р. 122) — Антоніємь и Космою, и т. д. Въ одномъ случав мы замвтили lapsus calami: житіе патр. Евтихія написано не а Eustratio presb. (р. 46) а παρ' Εύσταθίου πρεσβυτέρου 4). Такъ, наконецъ, Болландисты обощли полнымъ молчаніемъ дізтельность знаменитаго Симеона Метафраста: упоминая объ его обработкахъ старыхъ житій, они умышленно не называють его имени, ссыдаясь на то, что подъ именемъ Симеона существуеть много житій, ему не принадлежащихъ. Безспорно, что писцы н даже издатели всякое агіографическое анонимное произведеніе въ боль-

<sup>1)</sup> Пам. Древн. Письм. ХСІ, 56-60.

<sup>2)</sup> Assemani, Calend. VI, 404; Le-Quien, Oriens christ. I, 921.

<sup>8</sup> Въ житін св. Григорія Декаполита (стр. 51) не упомянуто объ агіографѣ Игнатіѣ, и совершенно благоразумно, такъ какъ очень трудно вѣрить рукописному преданію вслѣдствіе другихъ прямыхъ указаній.

<sup>4)</sup> На той же страницѣ подъ 2. Vita св. Евениія по опечаткѣ ложно укам Р. G., XIV, виѣсто: Р. G., CXIV.

отличаются полнотою свъдъній и оригинальностью. Посль долгаго обсужденія ученая конгрегація р'вшила вопрось во второмъ смысл'є: помъстила Passiones, Vitae, Translationes и Miracula, но обощла молчаніемъ краткія жизнеописанія или памяти святаго въ Минологіи имп. Василія. въ Минеяхъ, Синаксаряхъ и Службахъ, обощла молчаніемъ и тв полныя житія, которыя представляють собою новогреческій переводъ подлинниковъ. Не споримъ, что привлечение къ дълу этихъ чисто библюграфическихъ указаній заняло бы много времени, потребовало бы много труда. но совствить темъ все-таки жаль, что этой работы не сдтвано, что библіографія о святыхъ не отличается полнотою. Утёшеніемъ для насъ служить объщание Болландистовь современемь издать изследование о Минеяхъ, Синаксаряхъ и Службахъ, безъ чего, дъйствительно, трудно пожалуй и делать на нихъ ссылки. Дело въ томъ, что Минейные греческіе тексты двоякаго происхожденія: одни отличаются несомнівнною древностью, другіе напротивъ составлены уже въ позднее время разными компиляторами, внесшими въ текстъ свои собственные домыслы. Современный изследователь, читая минейные тексты, написанные исключительно на языкъ византійскомъ, поставленъ часто въ затруднительное положение по вопросу объ оптикт того или другого минейнаго текста въ литературномъ или историческомъ отношеніи 1); не принимать ихъ во вниманіе нельзя, такъ какъ это все-таки источники, но и пользоваться довърчиво ими также не возможно, такъ какъ часто эти свидътельства сами обличають свое позднее происхождение. Для примъра возьмемъ св. Стефана Саванта (стр. 121). Если бы Болландисты задались цёлью собрать всевозможныя свёдёнія о немъ, они должны были бы, кромё житія его, написаннаго Леонтіемъ, сослаться также и на минейный тексть; но что же мы здъсь читаемъ? Ούτος ο όπος περί τα τέλη του ογδόου αίωνος άκμάσας... 2). Византійцы такъ не выражались; это ныраженіе книжника не ранъе XVI-XVII столътія; поэтому, минейная запись или память не есть источникъ самостоятельный, который по цённости подходиль бы къ житію, написанному Леонтіемъ; чистое надо отдівлять отъ мутнаго. Болландисты предвидёли, что имъ не избёжать затрудненій, неточностей и даже ошибокъ, и конечно поступили какъ нельзя болъе благоразумно, имъя дъло только съ житіями, словами и чудесами. Повторяемъ: жаль, что библіографія не полная, но понимаемъ ученую осторожность издателей. Впрочемъ, иногда они вносять и краткія памяти въ книгу, особенно въ тъхъ случаяхъ, когда представляется очень труднымъ указать ихъ происхожденіе, справедливо полагая, что лучше внести проблематичное, нежели опустить полезное. Такъ появились статьи: о Діонисів Ареопагитв (пзъ Свиды), объ Іоанн В Златоустомъ, о Софіи, о Өеодоръ Студить, объ апостолахъ Оомъ и Тить. Въ отношени житий

<sup>1)</sup> Ср. Памятники Древней Письменности, 1892, ХСІ, 6.

<sup>2)</sup> Μηναΐον, Βενετία, 1843, 28 οκτября, стр. 172.

мы замътили одну неточность у Болландистовъ: говоря о св. Модестъ Іерусалимскомъ (р. 93), они считають два житія его: Кай о дапрастос Μόδεστος Η Ούτος ο του Θεου θαυμάσιος άνθρωπος, нο это неправильно. такъ какъ второе изъ нихъ есть только свободный новогреческій переводъ иверійца Іеровея 1721 года. Этотъ іеромонахъ въ книгъ Лочов ихі παραινέσεις τοῦ όσίου πατρὸς ήμῶν Ἐφραὶμ τοῦ Σύρου (Ἐνετίησι 1721) μ3даль въ переводъ на общепринятый языкъ пятнадцать житій святыхъ: Симеона Столпника (1 сентября), Маманта, Евфиміи, Киріака, въ томъ чисть и Модеста. Какъ переводъ, онъ не заслуживаетъ права на занятіе особаго места въ ряду оригинальныхъ памятниковъ агіографіи; если же была необходимость упомянуть объ этомъ переводъ, то надобно было это савлять подъ житіемъ Καί ό θαυμαστός Μόδεστος, а съ другой стороны привлечь къ дёлу и упомянутую книгу Іеронея, чтобы воспользоваться его переводами всёхъ житій. Съ точки зрёнія издателей, дучше бы было совствить устранить изъ библіографіи житіе Ойто; о той Θεοῦ θαυμάσιος ἄνθρωπος и скорве помвстить на его мвсто Минейное житіе Ούτος έξ όρθοδόξων 1), какъ память во многомъ несогласную съ основнымъ житіемъ и имъющую, стало быть, свое неопредъленное происхожденіе.

Следующій затемь вопрось, поставленный Болландистами, касается авторовь агіографических в произведеній. Въ этомъ отношеніи новаго ничего они не дали, а напротивъ даже ограничили наши сведенія объ агіографахъ. Такъ, говоря о св. Евсевін (Ксенін), они не упомянули, что житіе ея написано Кирилломъ епископомъ г. Миласы (въ Каріи) 2); опустили, что житіе св. Григорія Агригентинскаго (стр. 50) написано Леонтіемъ пресвитеромъ монастыря св. Савы въ Римпь 3), что житіе св. Іоанна Сиденціарія (р. 65) написано Кирилломо, св. Маріи Египетской (р. 83)—патр. Софроніємь, Мученіе 20 мучениковъ Савантскихъ (р. 87) — Стефаномь Савантомь, житіе Св. Нила (р. 98) — Варооломеемь, Симсона Столиника (р. 122) — Антоніємь и Космою, и т. д. Въ одномъ случав мы замвтили lapsus calami: житіе патр. Евтихія написано не a Eustratio presb. (р. 46) а παρ' Εύσταθίου πρεσβυτέρου 4). Такъ, наконецъ, Болландисты обощли полнымъ молчаніемъ д'вятельность знаменитаго Симеона Метафраста: упоминая объ его обработкахъ старыхъ житій, они умышленно не называють его имени, ссылаясь на то, что подъ именемъ Симеона существуеть много житій, ему не принадлежащихъ. Безспорно, что писцы и даже издатели всякое агіографическое анонимное произведеніе въ боль-

Пам. Древн. Письм. XCI, 56—60.

<sup>2)</sup> Assemani, Calend. VI, 404; Le-Quien, Oriens christ. I, 921.

<sup>8</sup> Въ житін св. Григорія Декаполита (стр. 51) не упомянуто объ агіографъ Игнатії, и совершенно благоразумно, такъ какъ очень трудно върить рукописному иреданію всятьдствіе другихъ прямыхъ указаній.

<sup>4)</sup> На той же страницѣ подъ 2. Vita св. Евенийя по опечаткѣ ложно указано Р. G., XIV, виѣсто: Р. G., CXIV.

шинствъ случаевъ надписывали именемъ Метафраста, что въ числъ житій, собраніе которыхъ занимаетъ въ Патрологіи Миня три тома (114-116), кое-что приписано Симеону безъ достаточныхъ основаній: тімъ не мене, какъ намъ кажется, ученая осторожность издателей въ данномъ случат едва ли заслуживаетъ признанія. Изъ боязни, что то или другое житіе они могутъ ошибочно приписать Метафрасту, они сочли более правильнымъ совсемъ игнорировать имя Симеона, отсылая читателей къ изследованію о его сочиненіяхъ Льва Алляція и къ упомянутымъ томамъ Патрологіи Миня. Если общество Іисуса желало представить каждую строку и каждое слово своей книги какъ нъчто совершенно непреложное, то еще вопросъ, достигло ли оно этого исключениемъ имени знаменитаго агіографа? Н'втъ ошибки, но есть досадная неполнота, стоющая ошибки. Намъ кажется, что помимо ученыхъ соображеній, Болландисты вообще съ трудомъ переносять имя Метафраста, этого, по ихъ выраженію, funestissimi hominis, qui Graecorum rem hagiographicam penitus vastavit. Довольно зам'втнымъ недостаткомъ въ этомъ вопросв является неопредёленность времени жизни агіографовъ; конечно, часто положительно невозможно доискаться туть точности, хотя бы и условной: тъмъ не менъе, гдъ можно было опредълить точнъе личность агіографа, тамъ весьма полезно было бы это слѣлать.

Далѣе Болландисты приводять начало и конецъ каждаго памятника; чрезвычайно важная вещь при разсмотрѣніи списковъ и при опредѣленіи редакцій. Въ виду того, что греческія житія почти всегда оканчиваются славословіемъ, издатели концомъ житія считаютъ непосредственно предшествующія этому славословію слова, затѣмъ ставятъ нѣсколько точекъ и заключаютъ выписки словомъ ἀμήν.

Выписками изъ агіографическихъ памятниковъ, собственно говоря, и оканчивается опредѣленіе личности святаго; слѣдующіе два вопроса — указаніе мъста печати и списковъ, на основаніи которыхъ изданія сдѣланы,—составляютъ, такъ сказать, уже примѣчанія къ предшествующему вопросу. Въ отношеніи цитатъ Болландисты придерживались извѣстной системы и порядка: давали предпочтеніе изданіямъ болѣе критическимъ, которыя помѣщали прежде всего, хотя бы они появились и позже другихъ изданій; не упуская изъ вида монументальныхъ изданій (Acta Sanctorum и Patrologia Graeca), ученые старались дѣлать указанія и на первоизданія, на книги старинныя и рѣдкія, хотя бы онѣ были и мало критичны 1). Изъ библіографіи опущены только школьныя изданія житій.

<sup>1)</sup> Мы замѣтили, что Болландисты упустили изъ вида первое изданіе книги Ruinart'a (Acta primorum martyrum, Parisiis 1689) и сообразно съ этимъ не указали изъ него на житія: Прова, Тараха и Андроника (р. 458—492, съ пропускомъ нѣсколькихъ строкъ подлинника въ концѣ), Никифора (р. 244—251) и Игнатія Антіолійскаго (р. 696—708). Равнымъ образомъ не сдѣлано ссылки на житіе патр. Някифора у Migne (Patr. Graeca, C. 41—160). Изъ разныхъ справокъ мы заключили, что

Въ отношеніи спискоє издатели старались быть также краткими и точными; называя місто нахожденія и нумерь рукописи, они, впрочемъ, не указывають на время ихъ написанія, такъ что при чтеніи и справкахь съ ихъ книгою не знаешь, когда святой жиль, когда написано и по сколь древней рукописи издано его житіе. Но туть отчасти вина прежнихъ публикаторовъ, которые не только не отмічали времени списка, но неріздко не указывали и его нумера. Бізда, конечно, поправима: въ наше время большинство греческихъ рукописей описано довольно подробно, и недостатокъ указаній въ Bibliotheca можетъ быть пополненъ изъ печатныхъ каталоговъ греческихъ манускриптовъ.

Для образца приведемъ нѣсколько опредѣленій святыхъ, сдѣланныхъ Болландистами:

Anatolius ep. C.-politanus. Iul. 3.

Vita. Inc. 'Ανατολίου τὴν ἡλίου δίκην λάμψασαν πολιτείαν.— Des. δογμάτων εὐσεβῶν κρῆπις καὶ ἐδραίωμα... ἀμήν.

Act. SS., Iulii I, 659-666, ms. Reg. 1387.

Artemius m. Antiochiae in Syria. Oct. 20.

1. Passio a. Iohanne mon. Inc. Τὰ τοῦ μεγάλου καὶ ἐνδόξου μάρτυρος Αρτεμίου.—Des. καὶ εἰς πάσας τὰς ἐκκλησίας διεπέπψαντο (sic)... δόξα.

Mai, Spicilegium Romanum, IV, 340—97, ms. Vatic.; Act. SS., Octob. VIII. 856—84; P. G. XCVI, 1251—1380.

- 2. Passio. Inc. Μετὰ τὴν τοῦ κυρίου καὶ σωτῆρος ἡμῶν εἰς οὐρανοὺς ἀνάληψιν.—Des. καὶ διέμεινεν εἰς δεῦρο τῷ τοῦ προδρόμου ναῷ... ἀμήν.
  - P. G., CXV, 1160-1212, ms. Paris. 1480.

Болландисты сознають неполноту агіографических памятниковь и библіографических указаній и обращаются съ просьбою къ читателямъ содъйствовать имъ подобнаго рода справками, въ виду предполагаемаго ими втораго изданія «Библіотеки». Съ сердечною радостью привътствуя появленіе давно желаннаго, весьма тщательно выполненнаго Болландистами труда, вмѣняемъ себѣ въ обязанность, по мѣрѣ силъ, откликнуться на это истинно ученое дѣло и внести свою лепту въ сокровищеницу агіографіи 1).

[Antonius iunior. Sub iconomachis. Circa an. 840].

Vitae fragmentum. Inc. 'Ο όσιος πατήρ ούτος Αντώνιος εξ άρχοντικής άξίας. — Des. κρυφαίως εἰς τὸ κοιτάριον αὐτοῦ ἀπετίθει, ὅπερ ἀναστρέφων εὕρισκεν ὁ Αντώνιος.

Συναγωγή των θεοφθόγγων βημάτων καὶ διδασκαλιών των θεοφόρων καὶ ἀγίων πατέρων, ἀπό πάσης γραφής θεοπνεύστου συναθροισθείσα, οἰκείως τε καὶ προσφόρως ἐκτεθείσα παρὰ Παύλου τοῦ ὀσιωτάτου μοναχοῦ καὶ κτήτορος (sic) μονής τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου τῆς Εὐεργέτιδος, καὶ Εὐεργετινοῦ ἐπικαλουμένου, ληφθείσα ἐκ τῆς βιβλιοθήκης τῆς ἐν τῷ

житіє Григорія еп. Агригентскаго издано въ Bibliotheca Patrum Graecorum (ed. a Ducaeo), I, однако книги этой подъ руками не имъли и не знаемъ, издано оно по гречески, или только въ латинскомъ переводъ.

<sup>1)</sup> Мы опускаемъ здёсь тё дополненія, которыя сдёланы печатно К. Крумбажеромъ въ вышеуказанномъ разборё.

άγιωνύμω όρει ίερᾶς, βασιλικής τε καὶ πατριαρχικής μονής τοῦ Κουτλουμούση ἐπονομαζομένης. Πρῶτον μὲν ἐξεδόθη δαπάνης τοῦ εὐγενεστάτου Ἰωάννου Κάννα, ἤδη δὲ τὸ δεύτερον ἀνατυποῦται αἰτήσει καὶ γενναία συνδρομή τῶν ἐν τῷ ἀγιωνύμω ὅρει τοῦ Ἅθω ἀγίων πατέρων πρὸς ὡφέλειαν τῶν ἐντευξομένων ὑπὸ Κ. Λ. υἰῶν Θ. Φωκαέως καὶ συντροφίας. Ἐν Κωνσταντινουπόλει 1861, Ι, 116—118.

Это совершенно малоизвістный святой, котораго нікоторые склонны считать инокомъ Савина монастыря, относя память его къ 13 (?) ноября, а кончину къ 796 году. Впрочемъ, тв скудныя свъденія, которыя содержатся въ указанномъ отрывкъ, не позволяютъ согласиться съ этимъ. Антоній, состоя въ санъ архонта, полюбиль уединеніе и удалился въ последствін въ Кійскій монастырь въ Вионнін. Онъ исполняль здесь самыя черныя работы и сдёлался извёстнымъ игумену; ήν δὲ οὐτος Ίγνάτιος ο αοίδιμος, ο και το μοναστήριον ιδίοις κόποις εν Κυρίφ δειμάμενος Одежда и обувь его совершенно износились; απερ ύποδήματα, говорить **жи**тіе, κατεδέξατο φορέσαι διὰ τὴν τοῦ μακαρίτου ἐπισκόπου Παύλου παράхдусіч. Итакъ мы имбемъ четыре данныхъ для сужденія объ Антонів: έπὶ τῶν εἰχονομάγων, τὸ κατὰ τὴν Κίον τῆς Βιθυνῶν ἐπαρχίας διαβόητον κοινόβιον, Ίγνάτιος ο ήγούμενος, ο μακαρίτης επίσκοπος Παυλος. Весьма въроятно, что подъ епископомъ Павломъ следуетъ разуметь епископа Павла Прусіадскаго (въ Виенніи), подвергавшагося гоненіямъ со стороны иконоборцевъ и почившаго въ миръ, какъ думаютъ, около 845 или 850 года. Дата эта ни на чемъ не основана; одинакова возможность отнести кончину его и къ болбе раннему времени, къ періоду иконоборчества, что будетъ вполив согласно съ житіемъ св. Антонія. Съ другой стороны, подъ Игнатіемъ (ойтос о аоібінос), быть можеть, следуеть разумъть будущаго патріарха Игнатія: игуменъ Игнатій собственными трудами построиль Кійскій монастырь, но и будущій патріархь, въ сан'в игумена, построилъ монастырь «Восточный» или «Сатира», и дъятельность его въ этомъ отношении распространялась не только на Виеннию, но и на Принцевы острова 1). Игнатій вступиль на патріаршій престоль въ 846 году; несколько предшествовавшихъ леть онъ, стало быть, провель въ Кійскомъ монастырь, гдв у него и служиль подъ началомъ Антоній. Такимъ образомъ время подвижничества Антонія относится къ 840-мъ годамъ.

Iesus Christus D. N.

7. Sermo de Transfiguratione a Theophane Cerameo s. XII. Inc. Οἰόν τι πάσχειν εἴωθε ποιμὴν. — Des. μυηθηναι τρανώτερόν τε καὶ καθαρώτερον τὸ τῆς τριάδος μυστήριον γένοιτο, γένοιτο.

Τοῦ σοφωτάτου καὶ ἡητορικωτάτου Θεοφάνους τοῦ ἐπίκλην Κεραμέως ἀρχιεπισκόπου Ταυρομενίου τῆς Σικελίας 'Ομιλίαι. 'Εν 'Ιεροσολύμοις 1860 p. 251—259. Cod. Constantinop. Metoch., Chiens.

8. Sermo de Ascensione a Theophane Cerameo. Inc. Λαμπρὰ τῷ ὄντι καὶ περιφανής ἡ παροῦσα πανήγυρις.—Des. τῷ Θεῷ ἀρρήτως ἐνούμενοι... ἀμήν. Ibidem p. 171—175.

<sup>1)</sup> Cp. Hergenröther, Photius, I. 356.

Iohannes Baptista.

10. Sermo de decollatione a Theophane Cerameo. Inc. Καλῶς ἐφήρμοσεν ἡ τάξις τὴν τοῦ προδρόμου τελείωσιν.— Des. ταύτης καὶ ἡμεῖς ἐπιβαίνοιμεν καὶ τῶν ἐν αὐτῃ ἀιδίων ἀγαθῶν ἀπολαύσαιμεν... ἀμήν.

Ibidem p. 263-267.

Maria Deipara.

37°. Sermo in Annuntiationem a Theophane Cerameo. Inc. Σήμερον ή ἐχκλησία δάδουχεῖται μυστικώς καὶ πυρσεύεται.—Des. λόγον γὰρ οὔπω φέρων, ὅπερ εἶχεν ἀπέδωκε σκίρτημα... ἀμήν.

Ibidem p. 225-229.

54. Sermo in Dormitionem a. Iohanne Phurno s. XII (?) Inc. Περὶ τῆς μεταστάσεως τοῦ πανσέπτου σώματος τῆς τετοχυίας τὸν Λόγον ὑπὲρ λόγον τὴν γλῶτταν χινεῖν βουλόμενος. — Des. δύνασαι γὰρ ἄπαν, δ βούλει ποιεῖν, ὡς βασιλὶς χαὶ μητρόθεος... ἀμήν.

Ibidem p. 271-276. Cod. Metoch. Constantinop.

61. Υπόμνημα...

Gedeon, Έκκλησιαστική 'Αλήθεια, III (указано А. И. Пападопуло-Керамевсомъ въ его предисловін къ житію патр. Германа).

[Martyres XIII a Latinis in Cypro ins. an. 1231 cremati]. Narrato. Inc. Εἰ καὶ τὴν παιδείαν ἄμοιρος καὶ ἀμέτοχος ἐγὼ ὁ τάλας. — Des. ὕστερον δὲ διὰ πυρὸς δοχιμασθέντες· καὶ ἐπληρώθη εἰς αὐτοὺς τὰ τοῦ προφήτου Δαυὶδ ῥήματα· διήλθομεν διὰ πυρὸς καὶ ὕδατος καὶ ἐξήγαγες ἡμᾶς εἰς ἀναψυγήν... ἀμήν.

Κ. Σάθα, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη. Έν Βενετία 1873, ΙΙ, 20-39.

Pancratius ep. Tauromenii m. Sec. I. Iun. 13, iul. 9, febr. 28, april. 3.

- 1. Vita ab Euagrio Siculo coaevo (?). Inc. Έγένετο μετὰ τὸ ἀναληφθηναι Κύριον ήμων.
- А. Vesselovskij. Эпизодъ о Таврв и Менів въ апокрифическомъ житіи св. Панкратія, въ его «Изъ исторіи романа и повъсти». Сиб. 1886, І, 65—128 (excerpta pluriora). Cod. Synod. Mosq., № 15 (23) an. 1023 ¹).

До IX стольтія житіе это считалось памятникомъ глубокой древности и пользовалось всеобщимъ уваженіемъ. Өеодоръ Студитъ, которому Питра приписываеть два пъснопьнія Панкратію з), въ письмахъ своихъ отъ 814 и 823 годовъ цитировалъ изъ него слова ап. Петра по отношенію къ иконамъ з) для доказательства иконопочитанія. Недоразумьнію положилъ конецъ иконоборческій инокъ Григорій Алелфійскій, который, доказывая православному иноку Фалелею неправильность почитанія иконъ, около 818 года заподозрилъ подлинность житія Панкратія. Оалелей сообщилъ объ этомъ Өеодору Студиту и послъдній, какъ видно изъ его письма за не согласиться въ душть съ Григоріемъ, котя цитатамъ изъ житія онъ все-таки продолжалъ придавать большое значеніе.

<sup>1)</sup> По новому Описанію рукописей арх. Владиміра (М. 1894), рукопись указана подъ № 381 (f. 122 v.—226 г.).

<sup>2)</sup> Pitra. Anecdota sacra, Paris. 1876, I. 583-585.

Творенія Өеодора Студита. Спб. 1867, II, 23; ср. 203, 513.

<sup>4)</sup> Tarb me, II. 139.

Patrum vitae.

7. Συναγωγή, указанное выше, въ которомъ помѣщены отрывки изъ житій: Синклитикіи, Антонія, Іоанна Милостиваго и множества другихъ. [Sabas iunior in Atho, Sec. XIV].

Vitae a. Philotheo patriarcha s. XIV fragmenta. Inc. 'Ο όσιώτατος πατήρ ήμων Σάββας ο θαυμάσιος, ο πρώην Στέφανος όνομαζόμενος. — Des. τὰ περὶ τὴν Θεσσαλονίκην ήδη διιούντες ἦσαι καὶ χαλεπώς τοὺς μὲν ἀναιρούντες, τοὺς δ' ἐξανδραποδίζοντες. Inc. Νὺξ ἡν. ἐμοὶ δὲ τἢ εὐχῆ φιλοπονώτερον προσκειμένω. — Des. καίτοι γε τῆς θαυμαστῆς θεωρίας ἐκείνης ἐξ ὀρθαλμών ήδη μοι γεγονυίας.

Порфирій Успенскій, Востокъ христіанскій, Авонъ. Спб. 1892, III (подъ ред. П. А. Сырку), 657—658, 726—727. Cod. Vatoped.

Theophano imperatrix. Circa an. 893. Dec. 16. Iul.

Sermo a Nicephoro Gregora s. XIV. Inc. Έστι ταύτη πατρίς μὲν ή κρατίστη καὶ βασιλὶς τῶν πόλεων.—Des. τὸ δὲ σῶμα πρὸς τὴν τοῦ θείου Κωνσταντίνου μετηνέγθη μονήν.

I. Hergenröther, Monumenta graeca ad Photium ejusque historiam pertinentia. Ratisbonae 1869 p. 72—83. Cod. Mon. 10 s. XVI. Другой кодексъ (Vindob. Theol. graec. № 279 f. 108) цитируетъ Ө. И. Успенскій въ Ж. М. Н. Пр. 1891, I, 128.

Слово, изданное Гергенретеромъ, не полное: не говоря уже о концѣ, въ немъ недостаетъ, повидимому, и начала, вступленія: Поλλοί μἐν πολλάκις τῶν ἀρετἢ καὶ συνέσει. Похвала св. Θеофаніи была написана современникомъ ея, назвавшимъ себя ὁ ζωγραφεύς Μιχαὴλ ὁ βλαχερνίτης, какъ видно изъ Ватиканскаго Менологія  $^1$ ), но она не дошла до нашего времени.

Хр. Лопаревъ.

# 2. Бивліографія.

# РОССІЯ.

Еписнопъ Арсеній, Нила Дамилы, ігромонаха критскаго, отвітть греколатинскому монаху Максиму на его письмо вз защиту латинских повостей вз впрп. Греческій тексть и русскій переводъ. Новгородъ. 1895. Стр. І— ІІІ—96. — Ниль Дамила, греческій полемисть конца XIV вѣка, родился на островѣ Критѣ, подвизался въ монастырѣ Каркасійскомъ въ городѣ Іерапетрѣ, на южномъ берегу этого острова. Мнѣніе о тожествѣ ігромонаха

<sup>1)</sup> Ср. Рітга, Апесdota sacra, І, 648—649, гдё приведенъ отрывокъ изъ службы ей. Мы, конечно, опускаемъ здёсь перепечатки житій въ боле или менёе обпирныхъ отрывкахъ, какъ-то: изъ житія Климента Болгарскаго у Бодянскаго (О времени происхожденія словенскихъ письменъ. М. 1855), стр. 10—12; изъ житія Киріака (2. vita) у И. В. Помяловскаго: Памятники Древней Письменности, 1891, LXXXIII; изъ Martyres XV Tiberiopoli — у М. И. Соколова (Изъ древней исторія Болгаръ). Спб. 1879, стр. 246—247; изъ Мопасні іп Sina — у г. Помяловскаго: Пам. Др. Письм. 1891, LXXXIII, и т. д. Подобнаго рода указанія вавели бы насъ слишкомъ далеко, да и не отвёчали бы идеё, положенной Болландистами въ книгу.

Нила съ Ниломъ, митрополитомъ родосскимъ, жившимъ во второй половинъ XIV въка, не имъетъ за собою достаточнаго основанія. Покойный архимандритъ Андроникъ Димитракопуло въ своемъ сочинении «'Ορθόδοξος Έλλάς... Έν Λειψία. 1872» говорить о четырехъ произведеніяхъ Нида Ламилы противъ латинянъ, основываясь на спискахъ Парижской Напіональной библіотеки. Но въ спискъ Московской Синодальной библіотеки (№ 207), по которому епископъ Арсеній издаль настоящій «отвѣть» и который сходенъ съ рукописью Софійской Новгородской (въ библіотекъ с.-петербургской духовной академіи), четыре произведенія Нила соединены въ одно. Сочинение Нија Ламијы представляеть отвъть на письмо доминиканца Максима Хрисоверга, который около 1396 года прибыль, въроятно, изъ Венеціи на островъ Крить, распространяль здівсь латинское ученіе, дважды публично состязался о вірів съ Іосифомъ Вріенніемъ и посладъ ему, а также и јеромонаху Ниду приглашенія войти въ единеніе съ латинянами. Въ своемъ ответть на письмо Максима Ниль Дамила, основываясь на свящ. Писаніи и твореніяхъ св. отцевъ и учителей церкви, излагаеть православное учение о порядки (τάξις) во Святой Троицъ и исхожденіи Св. Духа отъ Отца и доказываетъ, что послъднее ученіе было господствующимъ и въ западной церкви до времени папы Христофора, какъ объ этомъ свидетельствують и акты собора 861 года.

Священникъ Іоаннъ Ковалевскій, Юродство о Христь и Христа ради юродивые восточной и русской церкви. Историческій очеркь и житія сихъ подвижениковъ благочестия. Москва. 1895. Стр. 272. -- Книга состоитъ изъ введенія и двухъ частей, изъ которыхъ первая содержитъ пять главъ, а вторая-три. Во веденіи и первыхъ четырехъ главахъ первой части (стр. 1-86) рѣчь идеть о юродствъ Христа ради съ нравственно-аскетической точки эрвнія: — заповідуется ли оно свящ. Писаніемъ и ученіемъ церкви, въ чемъ состоить его сущность и значеніе, ведеть ли юродство къ нравственному совершенству, не служитъ ли оно поводомъ къ соблазну, говорится о трудностяхъ этого подвига и т. п. Пятая глава первой части (стр. 86-131) имветь историческій характерь. Здівсь сообщается, что юродство возникло на востокъ виъстъ съ появленіемъ монашества и первоначально развилось въ Египтв, откуда распространилось по другимъ странамъ, какъ объ этомъ свидетельствуютъ Ефремъ Сиринъ, описавшій жизнь первой по времени юродивой св. Исидоры, подвизавшейся въ Тавеннъ, и-Евагрій въ 21 гл. І кн. своей исторіи. Представителями подвига юродства въ восточной церкви были: блаж. Исидора (IV в.), препод. Серапіонъ Синдонитъ (V в.), Виссаріонъ Чудотворецъ (V в.), св. Симеонъ (VI в.), пр. Оома (VI в.) и св. Андрей (880-946); въ книгъ подробно излагаются житія этихъ юродивыхъ. Во второй части (стр. 132-272) книги о. Ковалевскаго разсматривается исторія вородства въ русской церкви. Указавши на то, что иночество на Руси было воспроизведеніемъ монашества византійскаго и что вмісті съ другими видами подвижничества русскими было заимствовано изъ Греціи и

юродство, авторъ говоритъ о процвътаніи этого особенно любимаго народомъ подвига въ древней Руси, а также въ новое время, говоритъ о мнимомъ юродствъ въ Россіи и борьбъ съ нимъ духовной и гражданской власти и излагаетъ житія двадцати русскихъ юродивыхъ, начиная съ пр. Исаакія Затворника (XI в.) и заканчивая бл. Симономъ юрьевецкимъ (XVI в.). — Разсматриваемая книга написана исключительно по русскимъ пособіямъ.

Потръ Сладнопъвцовъ, Древнія палестинскія обители и прославившіе ихъ св. подвижники, выпускъ первый. Изданіе Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества. С.-Петербургъ. 1895. Стр. I—III—189.—Книга посвящена «историческимъ судьбамъ древнихъ иноческихъ обителей и пустынь Св. Земли». Посл'є общаго очерка подвижничества въ Св. Земл'є, въ которомъ кратко излагается исторія возникновенія, развитія (V и VI в.) и упадка (VII-XII в.) монашества въ Палестинъ, отлившагося въ двъ формы подвижничества - общежительную (киновія) и отщельническую (лавра), авторъ подробно повъствуетъ о судьбахъ каждой изъ палестинскихъ обителей, возникшихъ въ четвертомъ въкъ, причемъ въ изложеніи придерживается хронологическаго порядка возникновенія каждаго монастыря, следить за состояніемь обителей до новейшаго времени, если имъются историко-археологическія данныя, и описываеть подвиги процевтавшихъ въ той или иной обители подвижниковъ. Такимъ образомъ въ книгъ сообщаются свъдънія о слъдующихъ палестинскихъ обителяхъ IV въка съ описаніемъ жизни ихъ подвижниковъ: св. Харитона Испов'єдника — Фаранской, Іерихонской и Суккійской; пр. Иларіона Великаго, пр. Силвана, Елевоеропольской, при храм' Воскресенія въ Іерусалим'є; пр. Меланіи Старшей, бл. Іеронима и Павлы Римлянки въ Виелеемъ и св. Креста въ Герусалимъ. Въ концъ выпуска помъщенъ указатель собственныхъ именъ.

А. И. Кирпичниковъ, Къ иконографіи Сошествія Св. Духа (Древности. 🦖 Труды И. Московскаго Археологическаго Общества. т. XV, вып. I, стр. 1—15).—Въ греческой церкви Сошествіе св. Духа является праздникомъ вполнъ установившимся въ концъ IV въка. Къ тому же времени относятся и литературныя свидетельства (Григорія Назіанзина, Іеронима и Sacramentarium Galasianum) для его вконографіи. Древивація же изображенія праздника (ампула Монцы и софійская мозаика) принадлежать VI въку. Следя за дальнейшимъ развитиемъ иконографии Сошествія св. Луха по миніатюрамь востока и запада, проф. Кирпичниковъ излагаеть только тв факты и заключенія, которыхь ивть въ книгв проф. Покровскаго: «Евангеліе въ памятникахъ иконографіи». Въ частности здёсь описываются миніатюры въ кодексв Эгберта (IX в.), въ рукописяхъ Парижской Національной библ. № 9561 и 9428, въ пурпуровомъ кодексв и др. На основаніи изученія миніатюръ, проф. Кирпичниковъ считаетъ твердо установленнымъ фактомъ, что Богоматерь, отсутствующая въ византійскихъ изображеніяхъ Сошествія св. Духа, въ иконографіи западной закріпляєтся постепенно, вмісті съ общимъ развитіємъ культа Мадонны, и къ концу среднихъ віковъ становится главной, центральной фигурой; а центральная женская фигура на сосуді изъ Монцы, въ евангеліи Раввулы и въ армянскомъ кодексі въ Болонь имбетъ историческо-символическій смысль: она означаєть церковь. Обращаясь къ византійско-русской иконографіи праздника, проф. Кирпичниковъ находить мотивы для композиціи Космоса въ памятникахъ церковьой литературы. Къ стать приложены четыре снимка миніатюръ.

Н. Лихачевъ, О разръшительных грамотах восточных патріархоз (Древности, т. XV, в. II, стр. 77—88).—На Востокъ съ давняго времени существоваль обычай выдавать живымъ людямъ грамоты, разръшающія отъ гръхомъ (римскія индульгенців). Этоть обычай быль занесенъ восточными іерархами и въ Россію. Извъстно, что отпускныя отъ гръховъ грамоты на Руси выдавали патріархи: александрійскій—Пансій (1669 г.), константинопольскій—Аванасій (1653), сербскій—Гаврінлъ (1655) и др. Хотя разръшительныя грамоты печатались въ значительномъ количествъ и для многихъ восточныхъ іерарховъ, но сохранилось ихъ очень мало, такъ какъ онъ по самому своему назначенію должны были сопровождать разръшеннаго отъ гръховъ въ могилу. Къ существующимъ памятникамъ этого рода г. Лихачевъ присоединилъ еще разръшительную грамоту, данную отъ имени іерусалимскаго патріарха Парвенія (1737—1766) Логину И. Лихачеву; къ статьъ приложенъ фототипическій снимокъ съ грамоты.

М. Сперанскій, Апокрифическія «Дъянія св. Андрея» въ славяно-русских г списках (тамъ же, стр. 35-75). — Изложивъ происхождение и историю апокрифическихъ сказаній объ апостолахъ вообще и опредёливъ отношеніе современнаго текста сказаній къ греческимъ пидексамъ, г. Сперанскій переходить къ апокрифу о св. Андрев, признаеть, что древивишимъ по времени считается греческій текстъ «діяній ап. Андрея у человвкоядцевъ», который сталъ источникомъ переводовъ латинскаго, англосаксонскаго, спрскаго, эфіонскаго и славянскаго, и кратко излагаеть содержаніе памятника. Зам'втивши дальше, что разсматриваемый апокрифъ рано перешелъ изъ Византіи на славянскую почву, авторъ перечисляетъ славянскіе тексты его-сербскій и русскіе и задается цілію опреділить болве точное отношение славянскихъ текстовъ другъ къ другу и къ греческимъ. Результатъ изследованія таковъ: переводъ сделанъ на одно изъ славянскихъ наръчій (м. б. старо-славянское) съ греческаго текста, до нынъ неизвъстнаго и не отличавшагося уже большой правильностію, а этоть переводь. въ свою очередь, сталь источникомъ редакцій: сербской, передающей текстъ ближе другихъ къ подлиннику, и русской, славянскій оргиналь которой быль уже нісколько испорчень, такъ что число отступленій отъ оригинала греческаго еще значительные. Наконецъ, предлагается обзоръ русскихъ текстовъ, въ основу котораго положенъ издаваемый списокъ Тверскаго музея.

Д. Айналовъ, Мозаики IV и V въковъ. Изслюдованія въ области иконографіи и стиля древне-христіанского искусства. Римъ (Журналъ Министерства Нар. Просв., 1895, апръль, стр. 241—309). — Въ предисловія г. Айналовъ характеризуеть фресковую живопись катакомбъ, которою начинается христіанская декоративная живопись. Разсмотръвши способы и пріемы декораціи въ катакомбахъ, онъ переходить къ новому декоративному стилю, сдълавшему ръшительные успъхи между IV—VI въками и существовавшему вплоть до паденія Византіи, и указываеть его отличительныя черты. Результаты искусства, достигнутые эпохой, раскрываются далье въ весьма обстоятельномъ обзоръ сохранившихся памятниковъ, а именно: мозаики Мавзолея св. Констанцы и мозаики церкви св. Пуденціаны въ Римъ.

А. Лебедевъ, Иравственный обликъ, церковно-общественная дъятельность, нестроенія и злополучія константинопольской патріархіи во второй половиню XV-10 и XVI въкъ (Богословскій Вістникъ, 1895, мартъ, стр. 374—403). — Въ настоящей стать в проф. Лебедевъ разсматриваетъ нестроенія и злополучія константинопольской перкви въ XV—XVI в'якахъ. причемъ обращаетъ вниманіе липь на болье крупные и характерные факты этого рода. Къ нестроеніямъ вселенской патріархіи относится. прежде всего, несчастное обыкновеніе платить деньги султану за право полученія патріаршей канедры. Начало этой платы, или пескезія, положено въ правленіе патріарка Марка II, а главнымъ виновникомъ его было само константинопольское духовенство. Нетяжелый въ началь, пескезій впоследствін возрось до очень крупной и обременительной суммы. Однако пескезій не обезпечиваль патріархамь продолжительнаго управленія и въ концѣ XV вѣка они смѣняли другь друга съ нежелательною быстротою, отъ чего въ церковной жизни возникали безпорядки. Въ началъ XVI в. патріархи, кромъ пескезія, стали платить султану еще ежегодный хараджъ въ 3000 золотыхъ. Различнымъ бъдствіямъ подвергались въ этомъ столътіи патріархи: Пахомій, Іеремія и Діонисій II. Въ концъ эпохи однимъ изъ виновниковъ нестроеній въ константинопольской патріархіи быль купець Михаиль Кантакузинь, получившій большое вліяніе въ Порть и распоряжавшійся въ патріархіи какъ хозяинъ; за свое корыстолюбіе Кантакузинъ «заслуживалъ веревки и огня» (Герлахъ). Онъ возводилъ и низводилъ архіереевъ по своему усмотр'внію и бралъ взятки съ патріарховъ. Особенно тревожно протекло правленіе Іеремін II, противъ котораго непрерывно интриговали разные честолюбивые архіерен, искавшіе патріаршей каседры и дважды низлагавшіе своего противника. Разсматриваемое время было полно и злополучій для константинопольской патріархіи, происходившихъ или отъ константинопольскаго клира (при патр. Іоасафъ и Пахоміи), или отъ иновърнаго правительства (при патр. Нифонтв II, Іоакимв и Іереміи II). Разсказъ въ Historia Patriarchica о грозившемъ патріархіи истребленіи всъхъ константинопольскихъ храмовъ недостовъренъ: онъ измышленъ Мануиломъ

Малаксовъ и вставленъ въ исторію Дамаскина Студита; но въ основѣ разсказа лежитъ фактъ истребленія огнемъ при Іереміи І султанскихъ фирмановъ и бератовъ, касающихся патріархін, которые по ходатайству Іереміп были вновь изготовлены Портою.

Н. Владимірскій, Св. Григорій Палама, епископъ Солунскій (Русскій Паломникъ, 1895, № 8, стр. 117—120).— Сдѣлавши краткую характеристику гражданской и церковной жизни того времени, когда процвѣталъ Григорій Палама († 1377 г.), авторъ разсказываетъ о жизни его и дѣятельности, причемъ сосредоточивается на извѣстномъ спорѣ Паламы съ Варлаамомъ.

Великій Князь Константинъ Николаевичъ о мозаить римской и византійской (Русскій Архивъ, 1895, 4, стр. 438—445). — Пом'ящены два письма покойнаго В. К. Константина Николаевича къ статсъ-секретарю А. В. Головнину отъ 1886 года, въ которыхъ идетъ р'ячь о венеціанскомъ художник Сальвіати, возстановившемъ въ 1859 году византійскую мусію, — о существ византійской мозаики, ея судьб на Руси и отличіи отъ мозаики римской.

Ки. С. Трубецкой, Научная длямельность А. М. Иванцова-Пламонова (Вопросы Философіи и Психологіи, 1895, кн. 2, стр. 193—220). — Характеризуя ученую дівятельность покойнаго профессора, авторъ указываетъ свойства средневівковой византійской науки и находить, что средневівковая богословская наука на востокі (и на западів) знала только хронику, а не исторію церкви, а точніве—исторія, какъ и философія, была лишь служанкою догматическаго богословія. Отожествляя живое откровеніе христіанства съ отвлеченнымъ догматомъ, средневівковая наука считала истину догмата чуждою исторіи; исторія иміветь то, что противно истинів, т. е. ересь. Отсюда исторіографія византійской эпохи направляется, съ одной стороны, на составленіе подробныхъ каталоговъ ересей и ихъ классификацію (Епифаній—IV в.), а съ другой—на догматическую переработку памятниковъ ранней христіанской литературы. Лишь въ ІХ в со времени патріарха Фотія пробуждается на востоків самостоятельный археологическій интересь къ древности церковной и классической.

А. Рамнъ, Тайна одного изъ поборниковъ соединенія церквей (Христіанское чтеніе, 1894, часть ІІ, стр. 322—326).—Въ исторіи прежнихъ попытокъ возсоединенія церквей однимъ пзъ темныхъ пунктовъ всегда была таинственная роль монаха Іосифа Вріеннія, одного изъ даровитъйшихъ византійскихъ церковно-государственныхъ дъятелей въ царствованіе Мануила Палеолога (1391—1425). Іосифъ Вріенній постоянно говорилъ, что въ случать если состоится соборъ для обсужденія вопроса о соединеніи церквей, онъ произнесетъ на немъ предъ епископами востока и запада такую рто послть которой желаемое возсоединеніе немедленно состоится. Но Іосифъ не дожилъ до флорентійскаго собора, на которомъ разсчитываль раскрыть основанія соединенія церквей, и унесъ свою тайну въ могилу. Въ настоящее время, однако, эта тайна освъщена греческимъ

архіепископомъ Никифоромъ Калогеромъ. Оказывается, что тайна Вріеннія находилась въ тѣсной связи съ политикой императора Мануила Палеолога. Мануилъ, видя, что византійская имперія приближается къ гибели, и желая хотя не надолго отсрочить угрожающую ей участь, прибъгъ къ слѣдующему дипломатическому маневру: онъ постоянно возбуждалъ и поддерживалъ предъ римскимъ папою вопросъ о возсоединеніи христіанъ, отнюдь не имѣя въ виду привести его къ положительному рѣшенію, а лишь запугивая турокъ, боявшихся западныхъ ополченій (Франдзій). Съ пѣлью поддержать эту политику императора, Іосифъ и распространялъ слухъ о своемъ тайномъ средствѣ безъ затрудненія установить церковную унію между востокомъ и западомъ.

И. Пальмовъ, Новыя данныя къ исторіи охридской архіепископів XVI, XVII и XVIII вв. съ Замътками В. Болотова (Славянское Обозрвніе, годъ II. Сборникъ статей по славяновъдънію подъ редакціей И.С. Пальмова, 1894, стр. 195-235).-Новыя данныя объ охридской архіепископіи, сообщаемыя въ настоящей статьт, состоять изъ греческихъ документовъ, часть которыхъ издана въ подлинникъ, а часть-въ изложеніи. Въ подлинникъ сообщены четыре грамоты, извлеченныя проф. Пальмовымъ изъ архива Зографскаго монастыря на Абонъ, а въ изложениематеріалы, напечатанные г. Шоповымъ въ «Сборникъ за народни умотворенія, наука и книжнина. Издава Министерство на народно-то просвъщение. Кн. VI. Софія, 1891,» и дополненные документами, открытыми проф. Пальмовымъ въ библіотекъ богословскаго училища на о. Халки, близъ Константинополя. Всё эти матеріалы касаются исторіи охридской архіепископів въ XVI—XVIII въкахъ. І) Списанныя проф. Пальмовымъ на Авонъ четыре грамоты-всъ отъ іюля 1566 г., принадлежать охридскому архіепископу Паисію и касаются православной епархіи италійской и подчиненныхъ ей энорій Апуліи, Абруппо, Калабріи, Сипилів и т. д. Первый изъ этихъ документовъ содержить подробности относительно избранія и перем'єщенія на вдовствующую италійскую епархію епископа корицкаго Тимовея, причемъ обстоятельно перечисляются его права; второй — содержить синодальную грамоту, запов'й дующую италійскому клиру во всемъ подчиняться архіерею; въ третьемъ-запрешается италійскому духовенству получать хиротонію на сторонь, безь выдома своего митрополита, и четвертый представляеть соборное постановление о таксъ за совершение требъ въ италийской епархии. П) Напечатанные въ болгарскомъ Сборникъ документы относятся къ исторіи охридской архіепископій конца XVII и начала XVIII в., заимствованы изъ т. н. «колекса св. Климента», найденнаго въ Охридъ, и заключаютъ «драгопънные, доселъ неизвъстные матеріалы не для одной только охридской митрополіи». Всъхъ документовъ въ Сборникъ напечатано 13, различнаго содержанія. III) Документы болгарскаго Сборника дополняются грамотами новъйшаго списка охридскаго «кодекса», находящагося на о. Халки. Проф. Пальмовъ снять нфсколько копій съ этого списка и семь изъ нихъ-конца XVII и начала XVIII в.—изложить въ разсматриваемой статъв. Онв касаются избранія новыхъ епископовъ на каседры охридской архіспископін-патріархів.—Изложивъ содержаніе документовъ всвхъ трехъ категорій, проф. Пальмовъ оцвниваетъ ихъ научно-историческое значеніе, признаетъ ихъ очень важными дли осввщенія малоизввстной внішней и внутренней исторіи охридской архіспископіи и иллюстрируєть свою мысль приміврами. Въ приложеніи напечатаны въ греческомъ оригиналів четыре грамоты арх. Паисія и поміщены замівтки къ нимъ проф. Болотова—о монетв хардіом (не меніве 20 коп. золотомъ) и міврів сыпучихъ твль тобрамом (2—30/а съ годоваго урожая).

 $oldsymbol{ heta}$ . Деленторскій,  $\Gamma$ реко-римское язычество въ IV въкъ и отношеніе къ нему христіанства (Странникъ, 1895, январь, стр. 3—27).—Преемникъ Константина Великаго на трон' в цезарей — императоръ Констанцій относился къ язычеству вообще нетерпимо. Памятникомъ этого служатъ эдикты 341 и 346 годовъ, направленные противъ язычества. Многіе тогдащніе христіане вполев сочувствовали нетерпимости Констанція по отношенію къ язычеству и, составивъ при дворѣ партію христіанскихъ зилотовъ, разжигали въ императоръ ненависть къ язычеству и словесными внушеніями, и цізлыми сочиненіями, въ которыхъ настойчиво проволили мысль о необходимости уничтоженія язычества путемъ насильственныхъ мѣръ. Образчикомъ подобныхъ сочиненій служить и трактать Юлія Фирмика Матерна: «О заблужденій языческихъ религій» (Julii Firmici Materni, V. C., De errore profanarum religionum), напечатанный у Bigne'я, т. IV. По своему характеру трудъ Фирмика есть докладная записка или прошеніе, поданное въ 347 году Констанцію и Константу какъ бы отъ лица целой партіи христіанскихъ зилотовъ съ исключительною целью побудить императоровъ къ окончательному искорененію язычества силою «огня и меча». Необходимость уничтоженія политеизма м'врами насилія мотивируется въ трактат'в доводами нравственно-политическими, историко-юридическими и экономическими, историческій и минологическій матеріаль для которыхъ почти цівликомъ взять изт. апологій Арнобія и Лактанція. Анализируя и комментируя эти доводы, авторъ излагаемой статьи находить, что рекомендуемыя Фирми комъ насильственныя мітры противъ язычества нецівлесообразны и не всегла справедливы.

Ив. Тимошецко, Византійскія пословицы и славянскія параллели къ мимъ (Русскій Филологическій Вѣстникъ, 1894, № 3, стр. 126—139, № 4, стр. 295—304). — Статья написана ближайшимъ образомъ по поводу книгъ Крумбахера (Mittelgriechische Sprichwörter. München. 1893) и Куртца (Die Sprichwörtersammlung des Maximus Planudes. Leipz. 1886). Послѣ перечня иностранной и русской литературы византійскихъ пословицъ и краткаго изложенія содержанія книги Крумбахера съ критическими замѣчаніями на главныя положенія, раскрытыя во введеніи, авторъ констатируетъ фактъ вліянія Византіи на произведенія русскаго

народнаго духа и указываетъ некоторыя славянскія и русскія параллели къ провербіальнымъ выраженіямъ Михаила Глики и Іоанна Климака, приведеннымъ Крумбахеромъ. Затемъ, сказавъ о сборнике пословицъ Максима Плануда, объясненномъ Куртцемъ, онъ разсматриваетъ двенадцать византійскихъ пословицъ изъ этого сборника, прототипы которыхъ можно найти въ классической литературе или въ древней пареміографіи, указываетъ на ихъ несомнённое родство съ пословицами русскими и иллюстрируетъ его параллелями. — Статья не окончена.

**Н. Барсовъ**, Представитеми практически-ораторскаго типа проповиди въ IV вики въ иеркви Восточной (Вѣра и Разумъ, 1895, № 1, стр. 1—19, № 2, стр. 81—95, № 3, стр. 132—149, № 5, стр. 306—318, № 7 стр. 404—423).

Практически-ораторскій типъ церковной пропов'єди, им'євшій своимъ предметомъ нравственныя доктрины христіанства и ихъ осуществленіе въ жизни, быль въ IV в. главнымъ и преобладающимъ. Нравственное ученіе не только составляло логическое следствіе ученія догиатическаго, но и представлялось прямо соответствующимъ назначенію живаго устнаго слова, открывая просторъ для наставленій и увінцаній (параічесц). Изложеніе въ пропов'єдяхъ нравственнаго ученія было необходимо и потому. что общество того времени было очень далеко отъ жизни по въръ. А коль скоро предметомъ проповеди сделался паренезисъ, ораторское искусство въ ней было неизбъжно, тъмъ болье, что и образование современнаго, общества было преимущественно риторически-словесное. Къ представителямъ ораторски-практическаго типа проповъди принадлежатъ знаменитые церковные учители IV в. и прежде всего св. Василій Великій. Изложивъ біографію этого отца, авторъ характеризуетъ его проповіди, анализируеть ихъ и указываеть въ нихъ черты практическаго ораторства. Въ такомъ же порядкъ ведется ръчь и о другихъ преставителяхъ практически-ораторскаго типа пропов'єди—св. Амфилохії, епископ'в иконійскомъ, причемъ доказывается подлинность приписываемыхъ этому проповъднику девяти словъ, вопреки мивніямъ Удена, Галланда и Селье, и объ Астерів, епископв Амасійскомъ.—Статья не окончена.

А. Раинъ, Св. Іоаннъ Златоустъ и семейная жизнь его времени (Хрпстіанское Чтеніе, 1895, мартъ—апрѣль, стр. 225—248).—Въ настоящей статьѣ, написанной по поводу перваго выпуска новаго русскаго изданія «Полнаго собранія твореній св. І. Златоуста», предпринятаго с.-петербургской духовной академіей, характеризуются особенности семейныхъ нравовъ времени этого великаго отца церкви. Въ частности здѣсь излагаются воззрѣнія І. Златоуста на бракъ и дѣвство, возрастъ для брака, свадебные обычаи, разводъ и второбрачіе, отношеніе между супругами и т. п. Источникомъ для статьи служили творенія св. Іоанна Златоуста, главнымъ образомъ первый выпускъ ихъ новаго русскаго изданія, а изъ новѣйшихъ изслѣдованій преимущественно книга А. Puech, St. Jean Chrysostome et les moeurs de son temps. Paris. 1891. — Статья не окончена.

- Х. Пападопуло, Творенія св. Іоанна Златоуста съ филологической стороны (тамъ же, стр. 411—421).—Языкъ твореній Златоуста въ формальномъ отношзнів имветъ народный характеръ и значительно удаляется отъ многихъ грамматическихъ и лексикологическихъ правилъ современнаго литературнаго языка. Онъ есть «Ἑλλάς γλῶττα», въ которомъ встрѣчаются народныя фразы (δημώδεις), народныя пословицы (ихъ въ статъв указано 15) и другіе элементы народнаго языка. Въ этихъ особенностяхъ языка Златоуста отчасти нужно видѣть основаніе сильнаго вліянія его на слушателей.
- А. Н. Петровъ, Апокрифическое пророчество царя Соломона о Христь, находящееся въ пространномъ житіи св. Константина Философа, по списку XIII въка (Памятники Древней Письменности, СІV. 1894). Въ пространномъ житіи св. Константина Философа содержится разсказъ о Соломоновомъ потирѣ (Fontes Rerum Bohemicarum, t. I, р. 26—27), преданіе о которомъ сохранилось и на западѣ въ извѣстной легендѣ о св. Гразгѣ. Этотъ разсказъ, дополненный толкованіемъ пророческихъ стиховъ Соломона, въ древне-русскихъ сборникахъ встрѣчается и отдѣльно отъ житія, въ самостоятельныхъ спискахъ, по одному изъ которыхъ (сборникъ И. Публ. Библ. Qn. I, № 18) г. Петровъ и издалъ текстъ сказанія о потирѣ «Соломоня дѣла». Анализируя печатаемый памятникъ, онъ находитъ, что главная часть его заключается въ текстѣ Соломонова пророчества о Христѣ и что установившееся въ литературѣ мнѣніе о зависимости сказанія отъ пространнаго житія Константина Философа—преждевременно.
- П. Цвътновъ, 1) Пѣснь на Рождество Христово св. Романа Сладкопъвиа. Переводъ съ греческаго подлинника (Радость Христіанина при
  чтеніи Библін, какъ Слова жизни, 1895, кн. І, стр. 12—19), 2) Пѣснь на
  Богоявленіе Господне его-же (тамъ же, кн. ІІ, стр. 98—104), 3) Торжество Креста, пѣснь его-же (кн. ІV, стр. 273—281), 4) Ожиданіе Воскресенія Христова. Изъ произведеній древне-греческой поэзін (кн. V,
  стр. 13—16). Переводъ произведеній знаменитаго церковнаго поэта
  св. Романа Сладкопѣвца сдѣланъ «въ хореическомъ ладѣ» съ изданія
  Питры: Analecta sacra, Parisiis, 1876. Переводъ снабженъ краткими зашѣчаніями о значеніи, содержаніи и церковномъ употребленіи каждой
  пѣсни.
- П. Цвътновъ, Пѣснь на Срѣтеніе Господне св. Софронія, патріарха іерусалимскаго (Радость Христіанина, 1895, ІІІ кн., стр. 185—188).— Переводъ съ греческаго подлинника, помѣщеннаго въ Spicilegium Romanum, t. IV и у Migne'я, Patrol. curs. compl., ser. gr., t. 87.

Паисій Лигаридъ, митрополить зазскій. Опроверженіе челобитной попа Никиты (Братское Слово, 1895, № 1—7 и слѣд., приложеніе). — Означенное сочиненіе составлено Паисіемъ Лигаридомъ въ царствованіе Алексѣя Михайловича и содержитъ разборъ челобитной попа Никиты Добрынина (Пустосвята). Оно написано было на латинскомъ языкѣ, съ

котораго Симеономъ Полоцкимъ переведено на русскій. По черновому списку перевода Полоцкаго, находящемуся въ рукописи № 68 библіотеки Московской духовной академіи, сочиненіе Паисія впервые и напечатано въ Б. С. Въ предисловіи къ изданію проф. Н. И. Субботинъ пишетъ, что въ настоящее время «Паисіево опроверженіе челобитной Никиты представляетъ интересъ для ученыхъ, и именно какъ историческій памятникъ перваго у насъ полемическаго сочиненія противъ раскола».

Прот. Кл. Ооменко, Преданіе ігрусалимскаю Крестнаю монастыря о древь крестномь. Изь записокь путешественника въ Св Земмо. (Труды кіевской дух. академін, 1895, янв., стр. 174—176).—Крестный монастырь, по преданію, сооружень на томь місті, гді расло древо Животворящаго Креста Господня и гді провель ночь императорь Ираклій накануні торжественнаго внесенія въ Ігрусалимь св. Креста, отнятаго имь у Персовь въ 628 году. На одной изь стінь Крестнаго монастыря обращаєть на себя вниманіе яконопись, изображающая въ лицахь містное преданіе о древі крестномь. Преданіе гласить, что крестное древо образовалось изь трехь сросшихся въ одинь стволь вістокь кипариса, певга и кедра посаженныхь еврейскимь патріархомь Авраамомь для умилостивленія Бога за грібхи своего племянника Лота... Преданіе Крестнаго монастыря было широко распространено въ Византія, было извістно императору Ираклію, а также Григорію Синаиту и Іоанну Дамаскину, составителямь каноновь и піснопівній св. Кресту.

Сагарда, Пресвитерь въ первые въка христіанства. Церковно-историческій очеркъ. (Руководство для сельскихъ пастырей, 1895, № 4, стр. 85—100, № 6, стр. 165—178, № 7, стр. 205—210).— Изображается положеніе пресвитера въ христіанской церкви въ ІІІ—VI въкахъ, его судебно-административное значеніе, пастырскія права и обязанности, отношеніе къ епископу и діакону въ ихъ историческомъ развитіи и т. п. Положеніе пресвитера характеризуется главнымъ образомъ на основаніи каноническихъ постановленій церкви, ученія св. Отцевъ и учителей, и отчасти—новъйшихъ данныхъ церковно-исторической науки.

Народная легенда о св. Андрев Критскомъ (Костромскія Епархіальныя Вѣдомости, 1895, № 5, стр. 103—108).—Сообщается Бѣлорусская народная легенда объ Андрев Критскомъ, извѣстномъ творцѣ Великаго канона, содержаніе котораго и легло въ основу легендарнаго разсказа.

В. М. Ундольскій, Клименть епископь Словпенскій (Чтенія въ И. Обществів Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московскомъ университетів, 1895, кн. І).—Напечатаны слівдующія поученія Климента Словівнскаго, епископа Величьскаго, открытыя извістнымъ библіографомъ, покойнымъ В. М. Ундольскимъ: 1) Заповіданія о праздникахъ, 2) Поученіе на память апостола или мученика, 3) Поученіе на святое воскресеніе, 4) Поученіе на Преображеніе Господне, 5) Похвала Лазарю четверодневному, 6) Похвала пророку Захаріи и о родствіз Іоанна Крестителя и 7) Похвала св. Кириллу Философу. Тексту этихътвореній знаменитаго уче-

ника и сподвижника св. Кирилла и Месодія—епископа Климента († 916) предмествуєть введеніе, написанное г. Лавровымъ, слѣдующаго содержанія: объ изданіи твореній Климента Болгарскаго, его литературная дѣятельность, характеръ поученій Климента и ихъ источники; въ концѣ тѣмъ же авторомъ приложенъ указатель словъ, встрѣчающихся въ поученіяхъ Климента.

Бламеннаго Ософиланта, архіспископа болгарскаго. Толкованіє на второє посланіє св. ап. Павла къ Тимовею (Православный Собесъдникъ, 1895, янв., стр. 3—12, февр., стр. 125—144, мартъ—апр., стр. 265—276).— Переводъ съ греческаго подлинника.

**Н. С.,** Студійскій уставъ и особенности богослуженія по нему (Вятскія **Епархіальн**ыя В'**Вдомости**, 1894, № 19, стр. 605—612, № 20, стр. 652—657; 1895, № 4, стр. 111—115 и сл'**Вд**.).—

Сказавши о происхожденіи студійскаго устава, древнѣйшихъ редакціяхъ его, о времени и сферѣ его употребленія, авторъ дальше излагаетъ особенности богослуженія по этому уставу сравнительно съ нынѣ дѣйствующимъ уставомъ Іерусалимскимъ и отмѣчаетъ какъ общія особенности, напр., въ составѣ суточныхъ службъ и ихъ обрядахъ, такъ и частныя — въ отправленіи службы по тріодямъ постной и цвѣтной, по минеѣ и октоиху; указываетъ также мелкія особенности, касающіяся варіантовъ въ исполненіи извѣстнаго обряда, выбора и способа исполненія пѣснопѣній. Эти частныя особенности отмѣчаются главнымъ образомъ по рукописи XII в. Московской Синодальной библіотеки № 330—380.

Е. А., Послание съ исповъданиемъ въры, посланное отъ всъхъ святогорцевь къ царю Михаилу Палеологу, когда этоть всеусильно спъшиль неразсудительно соединить съ нами италіанцевь, хотя они пребывали вовсе неисправимыми въ своихъ ересяхъ и нераскаянными [переводъ съ греческаго] (Чтенія въ Обществ'й любителей духовнаго просв'йщенія, 1894, ноябрьдек., стр. 1-34).—Настоящее посланіе иноковъ Св. Горы Авонской къ императору Михаилу Палеологу (1260-1282), извъстному поборнику уніш съ Римомъ, особенно въ 1267—1278 годахъ, доселъ не появлялось въ печати: покойный архимандрить Андроникъ Димитракопуло только упо-**ΜΗ**ΗΑΘΤΈ Ο ΗΘΜΈ ΒΕ Ίστορία τοῦ σχίσματος (1867) Η 'Ορθόδοξος Ελλάς (1872). Нашъ авторъ впервые напечаталъ его по рукописи Московской Синодальной библіотеки № 367, снабдивъ краткимъ предисловіемъ и переводомъ на русскій языкъ. Въ посланіи святогорцы ученіемъ св. Писанія и преданія, постановленіями соборовъ и разсудочными доводами убъждають Михаила Палеолога въ залужденіяхъ римской церкви (опръсноки и filioque) и отклоняють его оть ненавистной уніи съ папою.

Свящ. В. Преображенскій, Преподобный Өеодоръ Студить и его время [759—826 г.] (Пастырскій Собесѣдникъ, 1895, № 1, стр. 14—17, № 2, стр. 30—34, № 4, стр. 63—65, № 6, стр. 96—98).

Въ предисловіи къ изследованію авторъ указываетъ на глубокій научный интересъ и малоразработанность въ византологіи иконобор-

ческой эпохи и въ частности-жизни, деятельности и литературныхъ трудовъ одной весьма выдающейся личности изъ этой эпохи-пр. Өеодора Студита. Приступая къ восполненію последняго научно-историческаго пробъла, о. Преображенскій въ первой главъ характеризуетъ состояніе византійскаго общества въ царствованіе Константина V Копронима, говоритъ о мърахъ императора противъ иконопочитателей, указываеть его сторонниковь и противниковь (монахи). Во второй главъ описываются детскіе годы жизни препод. Өеодора и его школьное образованіе, причемъ характеризуется «нормальный планъ внутренней организаціи» византійской школы эпохи иконоборства. Третья глава посвящена обзору состоянія монашества въ первый періодъ иконоборства, въ частности — дъятельности игумена монастыря Символовъ на Олимпъ Платона, дяди преп. Осодора, имъвшаго сильное вліяніе на современное византійское общество. Подъ руководствомъ Платона Осодоръ и началь свою подвижническую жизнь въ монастыр в Саккудіонъ, близъ Константинополя, гдф Платонъ благоустроилъ иночество по уставу Василія Великаго; будучи 22 лътъ, Өеодоръ здъсь постригся, а черезъ два года посвященъ былъ въ санъ іеромонаха (IV глава).--Статья не окончена.

А. Хахановъ, Очерки по исторіи грузинской словесности. Выпускъ первый. Народный эпось и апокрифы (Чтенія въ И. Обществъ Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московскомъ Университетъ, 1895, кн. Г).— Въ настоящемъ изследовании ближайшее отношение къ византологии имъетъ введение къ обзору книжной грузинской словесности (стр. 145-164), въ которомъ говорится о древнихъ памятникахъ грузинской письменности и о центрахъ просвъщенія въ древней Иверіи. Начало просвъщенія въ Грузіи, сообщается здісь, современно принятію христіанства въ IV въкъ, которое поставило страну подъ разностороннее и благотворное воздъйствіе Византіи. На грузинской литературъ это воздъйствіе отразилось въ томъ, что она на долгое время сохранила религіозное направленіе и въ своемъ содержаніи и языкв носила элементы литературы византійской. Византійская словесность оставила глубокій следъ не только въ письменной литературъ Иверіи, но и въ народныхъ произведеніяхъдуховныхъ стихахъ и легендахъ. Посредствующимъ звеномъ между литературой греческой и грузинской служили иверскіе монастыри и школы при нихъ въ предълахъ Византіи, а именно: лавра св. Саввы въ Палестинъ, Крестный монастырь въ Іерусалимъ, Синайскій монастырь, обители на св. Горъ Авонской, на горахъ Черной и Дивной близъ Антіохіи. Здёсь въ громадномъ количестве изготовлялись монахами рукописные кодексы различнаго содержанія для распространенія по Иверіи, переводились на грузинскій языкъ книги св. писанія и богослужебныя, учреждались школы для грузинскаго юношества и т. п. Прежде и больше всего монахи списывали книги св. писанія п богослужебныя, въ виду ихъ особаго назначенія; древн'вішими памятниками грузинской письменности считаются евангелія ксанское (VI в.) и урбнисское, а также литургія

Іакова (VI в.), праздничная минея (VII в.), требники (IX в.), Библія (X в.) и т. п. Второй отдёль книгь, переданныхъ Грузіи Византіей, составляють переводы святоотеческихъ твореній—экзегетическихъ, догматическихъ и нравственныхъ. Затёмъ, Грузія получила отъ Византіи сборники различнаго названія (Маргаритъ, Вёнецъ, Пчела, Анеологій) п содержанія и вёроятно—хроники и хронографы. Наконецъ, изъ Византіи распространились по Грузіи апокрифы, им'вишіе сильное вліяніе на міросозерцаніе народа. Словомъ, Грузія въ теченіе многихъ в'єковъ посл'є принятія христіанства широко пріобщалась къ византійской образованности какъ духовной, такъ и св'єтской. Представленный въ изсл'єдованіи анализъ различныхъ видовъ грузинской словесности (апокрифовъ, духовныхъ стиховъ, легендъ, житій святыхъ, суев'єрныхъ и гадательныхъ книгъ) вполн'є подтверждаетъ зависимость ея отъ литературы византійской.

Я. З., О синаксаряхъ тріодей (С.-Петербургскій Духовный В'встникъ, № 4, стр. 68—69).—Синаксарями называются сокращенныя сказанія, въ которыхъ изъясняется установленіе, цъль и знаменованіе извъстнаго церковнаго празднества, или кратко изображаются деянія и подвиги святыхъ угодниковъ Божінхъ; это тоже, что прологъ. Синаксари помъщены въ церковныхъ книгахъ, называемыхъ тріодями-постной и цвътной, после 6-й песни полныхъ каноновъ, когла по уставу и полагается читать ихъ въ нъкоторые особенно знаменательные дни тріоднаго круга. Синаксари, находящіеся въ объихъ тріодяхъ, составлены византійскимъ историкомъ и знатокомъ церковныхъ древностей Никифоромъ Каллистомъ Ксаноопуломъ (XIV в.). Имъя въ виду важность синаксарей при объясненіи строя церковныхъ службъ подвижнаго круга, ихъ назидательность и ръдкое употребление при богослужении, объясняемое и неудобопонятностью текста синаксарей въ славянскихъ тріодяхъ, г. Я. З. и взяль на себя задачу перевести на русскій языкъ всё синаксари тріодей, пользуясь греческимъ и славянскимъ текстами. Имъ предложены въ переводъ слъдующіе синаксари: въ недълю о блудномъ сынъ (С.-П. Д. В., № 4, стр. 69-70), въ субботу мясопустную (№ 5, стр. 95-97), въ недѣлю сыропустную (№ 6, стр. 120—122), въ первую недѣлю великаго поста-православія (№ 7, стр. 143-146), во вторую недѣлю великаго поста (№ 8, стр. 175—179), третью (№ 9, стр. 196—197), четвертую (№ 10, стр. 215), въ четвертокъ пятой седмицы в. поста (№ 10, стр. 215—217), въ субботу акаеиста на пятой седмицѣ в. поста (№ 11, стр. 231—233), въ недѣлю Ваій (№ 12, стр. 266), во св. и великую недѣлю Пасхи (№ 13—14, стр. 285—286), въ недѣлю св. мироносицъ (№ 15, стр. 322—323) и о сабломъ (№ 18, стр. 395—396).

Н. П., Праздникъ Благовъщенія Пресвятой Богородицы (С.-Пб. Духовный Въстникъ, № 12, стр. 257—266).—Опредъливъ сущность и значеніе праздника на основаніи св. писанія в преданія, г. П. говорить о выраженіи Благовъщенія въ христіанскомъ искусствъ и иконографіи и опи-

сываетъ изображенія событія въ мозаикахъ храма Маріи Великой въ Рим'в (въ первой половин'в V в.), на каседр'в епископа Максиміана въ Равенн'в (VI в.), въ мозаик'в на алтарныхъ столпахъ Кіево-Софійскаго собора (XI в.), въ стінописяхъ церкви Іоанна Предтечи въ Ярославлі (XVII в.), въ лицевомъ евангеліи Антоніева Сійскаго монастыря (XVII в.), въ двухъ пергаментныхъ греческихъ рукописяхъ XI в.—ватиканской и парижской, содержащихъ «Бесіды о дітств'в Богоматери» монаха Кокиновафскаго монастыря Іакова, и пр. Въ заключеніи кратко излагается исторія установленія праздника въ греческой церкви и указываются византійскіе п'єснопівцы, составлявшіе гимны и півсни въ честь Богородицы. Статья иллюстрирована девятью рисунками.

М. Тартевъ, Происхождение службъ, входящихъ въ составъ Часослова (Псковския Епархіальныя Вѣдомости, 1895, № 1—7 и дал.).—Статья написана по книгъ Batiffol'я: Histoire du breviaire romaine. Paris. 1894.

Апокрифическое сказаніе «о Іюдю предателю Господа нашею Іисуса Христа» (Костромскія Епархіальныя Вѣдомости, 1895, № 7, стр. 142—148).— Передается апокрифъ объ Іудѣ по одному изъ уважаемыхъ русскими раскольниками безыменныхъ сборниковъ.

Н. Д., Григорій Цамблакъ, митрополить кіевскій (Русская Бесѣда, 1895, янв., стр. 148—151).— Сообщается по румынскимъ источникамъ нѣсколько новыхъ данныхъ о митрополитѣ Григоріѣ, пмѣющихъ отношеніе и къ исторіи флорентійской уніи въ Византіи.

Евенийя Зигабена толкованіе на первое посланіе Апостола Иавла къ Тимовею (Тульскія Епархіальныя Вѣдомости, 1893, № 22, стр. 361—369, № 23, стр. 402—410, № 24, стр. 436—444, 1894, № 1, стр. 9—15, № 2, стр. 64—69, № 4, стр. 115—121);—на второе посланіе Ап. Иавла къ Тимовею (тамъ же, № 6, стр. 211—220, № 7, стр. 253—260, № 8—9, стр. 289—295, № 10, стр. 353—365);—на посланіе Ап. Иавла къ Титу (тамъ же, № 11, стр. 401—406, № 12, стр. 447—451, № 13, стр. 505—509, № 16, стр. 653—660, № 17, стр. 685—687).— Переводъ съ греческаго подлинника, открытаго и въ первый разъ изданнаго (въ 1887 году) греческить архіепископомъ Никифоромъ Калогеромъ.

Люисъ Воллэсъ, Паденіе Царырада (The Prince of India, or why Constantinopole fell). Историческій романъ (Историческій Вѣстникъ 1895, приложеніе № 1—4 и далѣе).— Канвою настоящаго романа служитъ одно изъ самыхъ поразительныхъ событій въ исторіи не только востока, но и всего свѣта, именно взятіе Константинополя турками въ 1453 году. Историческія данныя для романа взяты изъ различныхъ историческихъ сочиненій, византійскихъ и западныхъ, изданныхъ и неизданныхъ, которыя романистъ, пользуясь своимъ положеніемъ американскаго посланника въ Турціи, имѣлъ возможность изучить въ константинопольскихъ архивахъ. Въ основу романа положена легенда о вѣчномъ жидѣ и «князь Индіи» составляетъ его центральную фигуру, вокругъ которой группируются другія дѣйствующія лица. При этомъ романистъ старался пред-

ставить возможно в'врную картину борьбы противуположных цивилизацій, которыя столкнулись при взятіи Царьграда. Въ роман'в содержатся указанія и на историческую связь Византіи съ Россіей.

Рецензін появились на следующія книги:

И. Помяловскій, Евсевія Памфилова, епископа Кесаріи Палестинской, о названіяхъ м'встностей, встр'вчающихся въ св. Писаніи.—Блаженнаго Іеронима, пресвитера Стридонскаго, о положеніи и названіяхъ еврейскихъ м'встностей. Спб. 1894. Изданіе Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества. Выпускъ 37. Рецензіи: Д. Ө. Бъляева въ Русскомъ Обозрівнія, 1895, мартъ, стр. 483—491, и свящ. Н. Добронравова въ Чтеніяхъ въ Обществів Любителей Дух. Просв'єщенія, 1894, ноябрь—дек., стр. 906—914.

Николай Заозерскій, О церковной власти. Основоположенія, характеръ и способы прим'вненія церковной власти въ различныхъ формахъ устройства Церкви по ученію православно-каноническаго права. Сергієвъ Посадъ. 1894. Рецензіи: N. N. въ Русск. Обозр., 1895, мартъ, стр. 497—501 и въ Церковномъ Въстникѣ, 1895, № 10, стр. 316—318.

Александръ Бронзовъ, Точное изложение православной въры. Творение св. Іоанна Дамаскина, въ русскомъ переводъ. Спб. 1894. Рецензія К. Н. Р—ва въ Русскомъ Обозръніп, 1895, январь, стр. 432—437.

Прот. П. Преображенскій, І) Писанія мужей апостольскихъ, въ русскомъ переводѣ, изд. 2, Спб. 1895 и ІІ) Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ, въ русск. переводѣ, изд. 2 Спб. 1895. Рецензія въ Богословскомъ Библіографическомъ Листкѣ (приложеніе къ журналу «Руководство для сельскихъ пастырей»), вып. 1—2, янв. и февр. 1895 г., стр. 8—9.

- В. А. Яковлевъ, Кълитературной исторіи древне-русскихъ сборниковъ. Опытъ изследованія «Измарагда». Одесса. 1895. Рецензія С. Т—скаго въ Историческомъ Вестникъ, 1895, январь, стр. 299—302.
- М. Попруженко, Изъ исторін литературной дѣятельности въ Сербін XV вѣка. «Книги Царствъ» въ собраніи рукописей библіотеки И. Новороссійскаго университета. Одесса. 1894. Рецензіи: А. К—ва тамъ же, стр. 307—308, и въ Русскомъ Филологическомъ Вѣстникѣ, 1894, № 1 и 2, стр. 358.
- В. Г. Васильевскій, Житія свв. Георгія Амастридскаго и Стефана Сурожскаго. Введеніе и гречсскіе тексты съ переводомъ. Славяно-русскій текстъ. Спб. 1893. Рецензія Д. Иловайскаго въ Русскомъ Архивѣ, 1895, 2, стр. 249—258.

Свящ. І. Ковалевскій, Юродство о Христв и Христа ради юродивые восточной и русской церкви. Историческій очеркъ и житія сихъ подвижниковъ благочестія. Москва. 1895. Рецензіи: въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1895, № 8, стр. 316—317, и въ Пастырскомъ Собесѣдникѣ, 1895, № 4, стр. 67.

Іеромонахъ Кириллъ Лопатинъ, Ученіе св. Аванасія Великага -

Святой Троицѣ (сравнительно съ ученіемъ о томъ же предметѣ въ три первые вѣка). Казань. 1894. Рецензія **N. N.** въ Русскомъ Обозрѣніи, 1895, апр., стр. 963—968.

Протоіерей А. М. Иванцовъ-Платоновъ, Къ изследованіямъ о Фотіе, патріархе константинопольскомъ, по поводу совершившагося тысячелетія со времени кончины его. Речь, произнесенная въ торжественномъ собраніи И. московскаго университета 12-го января 1892 года, съ приложеніями. Спб. 1892. Рецензія проф. 6. А. Курганова въ Христіанскомъ Чтеніи, 1895, январь—февраль, стр. 174—220.

'Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ίεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη ήτοι κατάλογος τῶν ἐν ταῖς βιβλιοθήκαις τοῦ ἀγιωτάτου ἀποστολικοῦ τε καὶ καθολικοῦ ὁρθοδόξου πατριαρχικοῦ θρόνου τῶν Ἱεροσολύμων καὶ πάσης Παλαιστίνης ἀποκειμένων ἐλληνικῶν κωδίκων, τόμος πρῶτος. Έν Πετρουπόλει. 1891. Рецензія А. С. Павлова въ изданіи: Древности. Труды И. Москов. Археол. Общ., т. XV, в. І, стр. 69—79.

Гр. А. С. Уваровъ, Византійскій альбомъ. Томъ I, выпускъ 1. Съ 22 фототипіями при текств и атласомъ съ 8 хромолитографіями. Посмертное изданіе. Москва. 1890. Рецензія И. Цватаева тамъ-же, вып. ІІ, приложеніе, стр. 30—35.

Епископъ Порфирій Успенскій, Книга бытія моего. Дневники и автобіографическія записки, часть І—съ 3 мая 1841 по 1 мая 1844 года. Изданіе И. Академіи Наукъ на иждивеніи И. Православнаго Палестинскаго Общества подъ редакціей П. А. Сырку. С.-Петербургъ. 1894. Рецензія И. С. въ Странникъ, 1895, апр., стр. 799—808, май, стр. 140—154.

И. Соколовъ,

#### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift", herausgegeben von K. Krumbacher, Band IV (Jahrgang 1895), Heft 2.

Въ отдълъ І помъщены изследованія:

Еглях Кинп, Zur byzantinischen Erzählungslitteratur (стр. 241—249). Здёсь сообщается о рукописяхъ: эвіопской XVII вёка, описанной въ Latest purchases in all departments of english and foreign literature (стр. 2131, № 330), содержащей службы и гомиліи на праздники св. архангела Михаила, и арабской, № 2877 герцогской библіотеки въ Готё. Об'в содержать изв'єстную сказку о юнош'в, назначенномъ судьбой въ зятья богачу, въ греческо-христіанской версіи. Авторъ сравниваеть эту версію съ другими и указываеть, гд'в она является въ томъ же вид'в, гд'в распространена другими сказочными мотивами (богачъ отсылаеть юношу съ неисполнимымъ порученіемъ, по пути другія лица просять р'єшить занимающіе ихъ вопросы; р'єшенія мудраго судьи).

U. Ph. Boissevain, Zur handschriftlichen Ueberlieferung des Zonaras (стр. 250—271). Туть данъ перечень и отчасти (въ дополнение къ труду

Бютнера-Вобста: Studien zur Textgeschichte des Zonaras) описаніе 42 рукописей історій історій. 20 рукописей, дающихь Зонару въ болье или менье нолномь видь, авторь дынть на 4 группы, по признаку близости текста выписокь изъ Плутарха къ лучшимь рукописямъ последняго; при этомъ Paris. 1715, считавшійся до сихъ поръ лучшимъ, попаль въ 3-ю группу: лучшим оказываются Vindob. 16 и Paris. 1717: Paris. 1715 хуже, но представляєть самостоятельную рецензію, цённую особенно для 7—9 кингъ; ес-же представляєть Vatic. 136.

Въ примъчания редакции указано еще нъсколько рукописей Зонары, опущенныхъ авторомъ.

K. Prächter, Eine rulgärgriechische Paraphrase der Chronik des Konst. Manasses (стр. 272—313) Второе продолжение Георгія Минха (стр. 858-896 изданія Муральта) представляєть по содержанію столь полное соответствие хронике Манасси отъ стиха 5666 до конца, что можетъ сивло считаться за его перифразу. Подобныя же перифразы другихъ отрывковъ Манасси дають Marc. app. class. VII 20 и 18, Vind. supplem. graec. 77, Marc. 608, Bern. 596. Patzig считаль прозанческій тексть за источникъ Манасси; К. Prächter предполагаетъ обратное на основании того, что прозанческій тексть содержить: 1) стихи и части стиховъ Манасси, оставленныя безъ передълки, 2) ошибки, показывающія непониманіе компиляторомъ выраженій Манасси. Дополненія къ Манасси внесены (какъ въ другой части хроники — къ Өеофану) изъ Георгія Мниха, Кедрина, Зонары и Льва Грамматика. Отрывки Шлануда представляють другую версію недошедшей первоначальной перифразы, такъ какъ объ указанныя произошли не непосредственно изъ текста Манасси. Въ отношения источниковъ и языка авторъ делить рукописи анонимной перифразы на 3 редакціи (кром' пропавшей первоначальной): бол' в древнюю, на греческомъ простонародномъ языкъ; вторую, на языкъ приближенномъ къ литературному, и содержащую немало дополненій изъ Зонары и другихъ уклоненій отъ первоисточника, и третью — сокращенную. Затемъ, сопоставлениемъ и анализомъ выписокъ онъ пытается установить взаимоотношение по пропсхождению существующихъ рукописей.

Chr. Harder, Johannes Tzetzes' Kommentar zum Porphyrius περὶ πέντε φωνῶν (стр. 314—318). Изъ крайне безсодержательнаго произведенія авворъ язвлекаеть всё данныя историко-литературнаго характера, чтобы избавить другихъ отъ обязанности читать подлинникъ. Въ немъ нівсколько разъ упоминаетя о братів автора, Андроників; таблица διαίρεσις φιλοσοφίας, оказывается, принадлежить комментатору; «Хиліады» написаны раньше комментарія, какъ показывають отрывки о Семирамидів, Ксерксів и переходів Аннибала черезъ Альпы.

E. Nestle, Die Kreuzauffindungslegende (стр. 319—345). Въ этой статъ в главное — перепечатка греческаго текста легенды объ обрътени Св. Креста по древнъйшей синайской рукописи VIII въка (№ 493 по каталогу Гартгаузена), списанной и сфотографированной І. Rendel-Harris'омъ, ко-

торый и предоставиль свои снимки въ пользование Nestle. Текстъ сопровождается соображениями издателя о отношении его къ сирійской и латинской редакціямъ; по его заключеню, всё легенды о царицё Елене, латинскія и греческія, вышли изъ сирійскихъ, а сирійскія предполагають легенду о первомъ обретени св. Креста при Траяне; текстъ последней легенды въ наиболе чистомъ видё сохранился въ т. наз. doctrina Addaei.

Joh. Dräseke, Der Mönch und Presbyter Epiphanios (crp. 346-362). По мивнію Dräseke, Епифаній — авторъ Путеводителя по Сиріи и святымъ мъстамъ и Епифаній — авторъ житія Пресв. Богородицы и св. апостода Андрея, совершенно различныя лица. Географическія понятія автора житій книжнаго происхожденія и совстить не ладятся съ данными составленнаго очевидцемъ путеводителя, который, впрочемъ, дошелъ до насъ не въ первоначальномъ видъ (Дрезеке думаетъ объ извлечения, тогда какъ славянскій текстъ, объ изданіи котораго онъ зналъ, но которымъ не воспользовался, указываеть на интерполяціи). Житія написаны около 780 года, такъ какъ содержатъ указанія на то, что авторъ лично пережилъ первую эпоху иконоборства, но писалъ въ сравнительно спокойное время. Въ заключеніе, въ цитатъ Епифаніева житія Прев. Дъвы Марін изъ такъ наз. Діонисія Ареопагита (de divinis nominibus, III, 2), авторъ старается находить подтверждение своему давнишнему, отвергнутому Гельцеромъ, предположенію, что въ данномъ мість Діонисія первоначально читалось не άδελφόθεος ('Ιάχωβος), а άδελφός.

Spyr. P. Lambros, Die Handschriften des Nikolaos von Methone im Dionysioskloster (crp. 363-365).

C. E. Gleye, Malalas und Corippus (crp. 366-367).

Въ отдъл II помъщены редензіи на книги:

Gr. Chalatianz, Zenob von Glak. Pen. Illmanessbepia (ctp. 368-370).

**Арсеній**, *Нила митрополита Родосскаго*, 4 неизданных сочиненія. Рец. Эд. Кириа (стр. 370—373).

Woldemar Nissen, Die Diataxis des Michael Attaleiates vom Jahre 1077. Реп. Ф. Мейера (стр. 373—375). См. также реп. Неймана въ «Deutsche Litteraturzeitung», 1895, № 11, стр. 332—333.

Книга содержитъ исправный текстъ и хорошій комментарій къ актамъ, напечатаннымъ въ Мессиюмил  $\beta$ і $\beta$ ісоду́ил Саоы (I, 3—69) и въ Асtа et Diplomata Миклошича и Мюллера (т. V, 293—327), и списокъ словъ, встрѣчающихся въ διάταξις, которыхъ нѣтъ въ словаряхъ Софокла и Кумануда.

Въ отдълъ Ш обращаемъ вниманіе читателей на слъдующіе указанные редакціей труды нъмецких ввторовъ:

Victor Schultze, Quellenuntersuchungen zur Vita Constantini des Eusebius (Ztschr. für Kirchengeschichte, 1894, 503—555). Объ источникахъ Vitae Constantini монументальныхъ и литературныхъ.

H. Stadtmüller, Zur griechischen Anthologie. Leipzig, Teubner, 1895, въ «Festschrift zur Einweihung des Gymnasiumgebäudes in Heidelberg».

Antonius Baumstark, Lucubrationes Syro-Graecae (Jahn's Jahrbücher Supplem. 1894, 357—524 и отдёльно). О Сергів пресв. Резенскомъ и сирійскихъ редакціяхъ «Менандра».

Euclidis opera, ed. I. L. Heiberg et H. Menge. Vol. VII, Optica ed. I. L. Heiberg. Leipzig. Teubner. 1895. Въ Пролегоменахъ говорится о рукописяхъ Евклида, употребленныхъ при составлени квадривія Георгія Пахимера, и вообще о судьбахъ твореній Евклида въ средніе вѣка.

K. Ohlert, Zur antiken Rätseldichtung. Philologus 1894, 745-754.

Ed. Heydenreich, Griechische Berichte über die Jugend Const. d. Gr. (въ Griechische Studien H. Lipsius zum 60 Geburtstag dargebracht. Leipzig, Teubner, 1894, 88—101). О извъстіяхъ Свиды, житія св. Евсигнія и исторіи Никифора Каллиста Ксаноопула.

**H. Usener,** *Uebersehenes* (Rhein. Mus. 1895, 144—148). — О нѣкоторыхъ отголоскахъ языческихъ воззрѣній въ литературѣ житій.

August Brinkmann, Die Streitschrift des Serapion v. Thmuis gegen die Manichäer (Sitzungsber. d. preuss. Ak. 1894, S. 479—491). Изученіе генуэзской рукописи (Bibl. di San Carlo 27 s. XI) изданнаго Лагардомъ отрывка (въ прил. къ сочиненіямъ Тита Бострійскаго) привело г. Бринкмана къ открытію истиннаго порядка листовъ и истиннаго автора — Серапіона Тмуитскаго.

Sebastian Haidacher, Des hlg. Chrysostomos Homilie de Melchisedeco (Ztschr. f. Kath. Theol. 1895. 162—165). Доказывается, что названное сочиненіе— слівплено изъ 1 бесівды Златоуста «о темнотів пророковъ» и подложной на тексть «взыде Господь».

Otto Siebert, Die Metaphysik und Ethik des Pseudo-Dionysios Areopagita. Јепа 1894. Метафизика и этика знаменитыхъ сочиненій излагаются въ параллель съ системой Прокла, причемъ обнаруживается ихъ тъсная зависимость отъ послъдней. — Рец. въ Litter. Rundschau, 1895, 3.

Bratke, Die vornicänischen Kirchenväter in der ungedruckten Katene des Nicetas sum Evangelium Johannis (Theol. Studien u. Kritiken 1895, 361—372). Приводятся 8 цитатъ Никиты изъ Оригена и 1 изъ Діонисія Александрійскаго по Мюнх. стр. 437 и 37.

Curt Wachsmuth, Einleitung in das Studium der alten Geschichte. Leipzig, L. Hirzel. 1895.—Для византиниста важенъ нъкоторыми отдълами; «Вух. Ztschr.» указываетъ на страницы о Фотіъ, Исихів и христіанскихъ хронографахъ.

C. E. Gleye, Zu den Nachrichten vom Tode Julians (Philol. 1894, 587). Замътка о чтенін 'Асіа у Малалы 331, 16 и 333, 3.

Karl Uhlirz, Theophanu (Allgem. Deutsche Biographie 1895, 717—722). Критическая біографія супруги виператора Оттона II.

F. Hirsch, Das byzantinische Reich (Berl. Jahresber. der Geschichtswissensch. 1893, Ш, 455—463). Полный списокъ работъ по Византіи за 1892—93 года.

E. Dobbert, Zur bysantin. Frage (Jahrb. d. K. preuss. Kunstsamml. 1894,

125—152; 211—229). Рѣчь идеть о фрескахъ св. Ангела in Formis, византійскій характеръ которыхъ доказывается непререкаемымъ образомъ.

A. de Waal, Die antiken Reliquiare der Petrikirche (Röm. Quartalschrift 1893, 245—262). Между прочимъ описанъ византійскій энколпій ІХ— X въка.

Kpomě «Byzantinische Zeitschr.» укажемъ на слёдующія новыя изслёдованія по Византій въ германской литературі:

- Ј. Dräseke, Zur Athanasiosfrage (Ztschr. für wissensch. Theol., 1895, 2, стр. 238—269). Всё новёйшія изслёдованія о св. Аванасіи и его догмё отъ Берингера (1874) до Робертсона (1891—3), по миёнію автора, недостаточно, для современныхъ научныхъ условій, разбирають вопросъ о подлинности своихъ источниковъ сочиненій св. Аванасія. Подъ современными научными условіями тутъ разум'єются Атнапазіапа автора, гдё онъ доказывалъ, что 4 книга противъ Аріанъ принадлежить не Аванасію, а вёроятно Максиму Философу, 2 книги противъ Аполлинарія Дидиму и Амвросію Александрійскому, а книги: «противъ Эллиновъ» и «о вочеловёченіи Слова» Евсевію Эмесскому. При этомъ снова, рёшительн'єе, излагается прежняя аргументація, особенно относительно книгъ противъ Аполлинарія, въ виду возраженій проф. Штретера. См. Friedrich Lauchert. Die Echtheit der beiden apologetischen Jugendschriften des Athanasios gegen den neulichen Angriff verteidigt, въ Revue internationale de Théologie, 3, стр. 127—136.
- Dr. J. R. Asmus, Ist die pseudojustinische Cohortatio ad Graecos eine Streitschrift gegen Julian? (Ztschr. f. wissensch. Theol., 1895, 1, стр. 115—155). Указываются многочисленныя соотвътствія по содержанію въ λόγος παραινετικός πρὸς ελληνας (приписываемый авторомъ, согласно Dräseke, Аполлинарію лаодикійскому) съ воззрѣніями и сочиненіями Юліана, откуда слѣдуетъ, что своимъ сочиненіемъ πρὸς ελληνας Аполлинарій возражалъ Юліану, а Юліанъ своимъ κατὰ γαλιλαίων Аполлинарію. Позднѣйшія полемическія сочиненія противъ Юліана: св. Григорія Назіанзина, Θеодорита и Кирилла тѣсно связаны по содержанію съ λόγος παραινετικός.
- С. Fr. Müller, Zu den Monatscyklen der byzantinischen Kunst in spätgriechischer Litteratur (Rhein. Mus., Band 50, Heft 2, стр. 301—304).
  Тексть стиховъ къ «мъсячнымъ кругамъ», изслъдованныхъ и эмендированныхъ Кейлемъ въ Wiener Studien 1889, стр. 94 и сл., по авинскому
  изданію романа Маврофрида «Ливистръ и Родамна», Paris. 2910 и Barber.
  Gr. I 172, дается здъсь по Paris. 2991 A (1420 г.), причемъ оказывается,
  что эта послъдняя рукопись 1) значительно лучше употребленныхъ Кейлемъ [впрочемъ вопросъ можетъ быть ръшенъ лишь по сличеніи Неаполитанской и Лейденской рукописей (см. Кгишраснег, Gesch. d. byz.
  Litt., 499)], 2) подтверждаетъ многія коньектуры Кейля.

Joh. Dräseke, Nicolaus von Methone als Bestreiter des Proklos (Theol. Studien und Kritiken, 1895, 2, стр. 590—616). Авторъ реферируетъ книгу

Демосеена Русса «Τρεῖς Γαζαῖο». Оказывается, что большой отвѣтъ Нпколая Месонскаго на 146-ую главу Прокла (въ 'Αντιρρήσεις εἰς τὰ Πρόκλου
δεολογικὰ κεφάλαια) буквально взятъ изъ Прокопія Газскаго (какъ «вопросы и отвѣты» изъ Осодора пресвитера палестинскаго, силлогизмы
противъ латинянъ изъ патр. Фотія). Слова введенія, гдѣ язычники и
кристіане языческаго образованія представлены силой въ обществѣ,
названіе св. Григорія Богослова ἡμέτερος, цитаты изъ Діонисія Ареопагита, малопонятныя въ оригинальномъ произведеніи XII вѣка, наводятъ
на мысль, что все сочиненіе Николая — плагіать изъ Прокопія Газскаго.

Б. Меліоранскій.

Іюль 1895 г.

## СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

#### БОЛГАРСКАЯ ЛИТЕРАТУРА.

Иширновъ, Крумъ, — въ Български Прегледъ. Годъ II, кн. VII. — Момчилъ юнакъ. Тамъ же, кн. III.

Авторъ статьи, заглавіе которой записано выше, - одинъ изъ молодыхъ болгаръ, получающихъ въ последнее время высшее спеціальное образованіе въ западной Европ'в, которые довольно скоро и легко получають ученую степень доктора. Такихъ докторовъ въ Болгаріи довольно иного въ настоящее время на разныхъ поприщахъ политической и общественной жизни княжества. Между ними встръчаются, котя и неособенно часто, лица, съ солидными способностями и даже талантливые. Не легко опредълить, къ какой изъ последнихъ двухъ категорій можно причислить г. Иширкова; но, несомижно, что это молодой человжкъ, подающій, повидимому, даже очень хорошія или большія надежды, какъ рекомендуеть его редакція одного изъ лучшихъ теперь и солидныхъ болгарскихъ періодическихъ изданій Български Прёгледъ (Болгарское Обозрвніе): младъ надеженъ историкъ (стр. 70, прим. 1). Его работы по исторіи Болгаріи до настоящаго времени очень необширны; но нельзя отказать имъ въ оригинальности, проявляющейся въ новой постановкъ вопросовъ и въ новомъ освъщении разныхъ сторонъ вопросовъ. Но въ то же время онъ не чуждъ общихъ недостатковъ почти всёхъ западно-европейскихъ воспитанниковъ-болгаръ. При разсматриванін того или другого вопроса изъ исторіи болгарской или вообще славянской исторіи они почти всегда пользуются только тіми источниками и пособіями, которыя им'єются въ обращеній въ западной Европ'є, далеко не все знающей, что дёлается по исторіи и литературі славянь у самихъ же славянъ. Такъ напр. г. Иширковъ въ указанной выше статъъ двлаеть ссылки на Slavische Alterthümer Шафарика, когда существуетъ новое чешское изданіе, или на устарівлый нівмецкій переводъ Писемъ объ исторіи Сербовъ и Болгаръ. Гильфердинга (Hilferding, Gesch. d. Serb. und Bulg.) при существующемъ второмъ дополненномъ русскомъ

изданіи его Исторіи сербовъ и болгаръ въ 1-мъ томѣ его Собранія сочиненій. Кромѣ того, у этого рода ученыхъ молодыхъ болгаръ является страстная охота къ употребленію иностранныхъ словъ и нерѣдко въ иностранной транскрипціи. Въ той же статьѣ встрѣчаются напр. такія выраженія: войницитѣ на (византійскаго императора) Никифора се побунили и много офицеры избѣгали (стр. 73); благодарение на Никифоровото скжперничество и нахална строгость (? тамъ же); Ницеа (стр. 76); иконокласи (тамъ же), если не опечатка; Теодоси Шабдикиралъ (тамъ же); молбата на патриарха Тарасуса (стр. 77); разтурили постоветѣ отъ Босфора до Понтъ Евксинъ (стр. 79). Рѣшительно непонятно, почему г. Иширковъ греческія названія приводитъ въ латинской транскрипціи, какъ Rhegion, Athira и Константинъ Patzices (стр. 79). О мелкихъ неточностяхъ или ошибкахъ я говорить не буду.

Въ очеркъ Крумъ, по замъчанію редакція, заключаются нъкоторыя интересныя новыя данныя для исторіи болгарскаго князя Крума (съдържа нъкои интересни, нови данни за историята на Крума). Несомнънно, этоть очеркъ довольно обстоятеленъ: въ немъ собрано почти все, что есть о Крумъ у византійпевъ, и все-это изложено съ соблюденіемъ подробностей, которыхъ не находимъ у изследователей и историковъ до г. Иширкова, какъ Энгель, Ранчъ, Гебгарди, Гильфердингъ, Иречекъ и Кокони (Ίστορία των βουλγάρων. Έν Άθήν. 1877, стр. 50—59); последній, впрочемъ, довольно удачно и до нъкоторой степени даже подробно сгруппироваль и изложиль византійскія и западныя изв'єстія о Крум'в. Кром'в того, г. Иширковъ воспользовался результатами, добытыми по исторической географіи, для опредвленія мість событій. Но за то, онь : не обратиль никакого вниманія на славянскія изв'встія объ этомъ княз'в болгаръ (см. у Ламанскаго, О нъкоторыхъ славянскихъ рукописяхъ въ Бълградъ, Загребъ и Вънъ. Спб. 1864, стр. 109-110). Также необратиль онъ вниманія и на указаніе Арсенія Черноевича о Николав воинв, о которомъ краткая повъсть не ръдко встръчается въ славянскихъ рукописяхъ (Чт. въ Общ. Истор. и Древн. Россійск. 1886 г.). Такимъ образомъ, собственно новаго или неизвъстнаго о Крумъ г. Иширковъ не привелъ. Новаго въ этомъ очеркъ только взглядъ самого автора на дъятельность Крума, именно, что этотъ болгарскій князь быль первымъ достойнымъ носителемъ идеи о необходимости соединить въ одно всв разрозненныя славянскія племена на Балканскомъ полуостров'в или, в'врнъе, по объимъ сторонамъ Балкана и Рила и что имъ начинается новый періодъ, новая эпоха въ исторіи болгарскаго народа. Но г. Иширковъ не привель никакихъ доказательствъ въ пользу этихъ своихъ положеній. Слёдуєть отметить еще одинь пріємь г. Иширкова. Въ техь случаяхъ, гдъ онъ останавливается на томъ или иномъ ръшеніи спорнаго вопроса, онъ обыкновенно выражается такъ: мнв кажется, мнв представляется более вескимъ, но на какомъ основании ему такъ представляется или кажется, не указываеть. Вообще можно заметить, что въ

очеркъ г. Иширкова осталось довольно не мало спорнаго или открытаго. При всемъ этомъ, этотъ очеркъ все таки заслуживаетъ вниманія, какъ явленіе довольно отрадное въ болгарской литературъ.

Въ III-й книжкъ 2-го года изданія того же журнала Български Пръгледъ Иширковъ помъстиль свой очеркъ Момчиль юнакъ, о которомъ я скажу здъсь нъсколько словъ ниже.

Этоть очеркь г. Иширкова не менье интересень чымь первый и со стороны выполненія представляєть больше цёльности. Личность и двянія Момчила изв'єстна въ исторіи Византіи, Болгаріи и Сербіи серелины XIV в., но более онъ известенъ въ исторіи первой и вследствіе этого авторь очерка больше останавливается на его отношеніяхь къ Кантакузину и императрицъ Аннъ. Все вниманіе его сосредоточено на главномъ геров очерка, касаясь современнаго состоянія государствъ по стольку, по скольку это связано съ личностью Момчила. Онъ старается таким в образом в дать портреть болгарскаго юнака XIV в., на сколько это возможно сдълать по сохранивщимся о немъ даннымъ у византійцевъ. Кром'в этого, заслуга г. Иширкова заключается еще и въ томъ, что онъ представилъ намъ образъ народнаго Момчила, т. е. какъ посавдній изображается въ народной поэзіи болгаръ и сербовъ, хотя и въ этомъ случаћ авторъ отнесся къ своей задачћ какъ историкъ. По моему. гораздо важиве разсматривать песни о Момчиле съ точки зренія литературной и къ нимъ нужно было бы присоединить и существующіе разсказы о немъ. Тогда бы г. Ишпрковъ могъ бы привлечь болве общирный натеріаль о Мончил изъпроизведеній народнаго творчества, чёмъ 🗦 онъ привлекаетъ, и можно было бы указать, какимъ вліяніямъ подвергались пъсни о Момчилъ въ болгарской и сербской поэзіи и какъ онъ наслоялись.

II. Сырку.

# 3. Новыя вниги, поступившія въ Редавцію.

А. И. Кирпичникова, Взаимодъйствие иконописи и словесности народной и книжной. (Отвътъ на 40 вопросовъ программы VIII Археолог. съъзда). Москва. № 895. 4°.

Православный Палестинскій Сборникъ:

41-й выпускъ. А. А. Олесницкаго, Мегалитическіе памятники святой земля

42-й выпускъ. Повъсть и сказаніе о похожденіи во Іерусалимъ и во Царьградъ Троицкаго Сергіева монастыря чернаго діакона Іоны по реклому Маленькаго. 1649—1652 гг. Подъ редакцією С. О. Долгова.

Чтенія въ Историческомъ Обществѣ Нестора Лѣтописца. Книга IX. Кіевъ. 1895. П. Никитина, О нѣкоторыхъ греческихъ текстахъ житій святыхъ. Спб. 1895. 8°. (Отд. оттискъ изъ Записокъ Имп. Акад. Наукъ по ист.-филол. отд. Т. Л. № 1).

Ив. Тимошенко, Византійскія пословицы и славянскія параллели кънимъ. Варшава. 1895. 8° (Оттискъ изъ Русскаго Филол. Въстн.).

Th. Preger, Beiträge zur Textgeschichte der ΠΑΤΡΙΑ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ-ΠΟΛΕΩΣ. München 1895. 8°.

Francis de Crue, Notes de voyage. La Grèce et la Sicile. Villes romaines et byzantines. Constantinople et Smyrne. 29 gravures. Paris, Armand Colin et C-ie. 1895. 8°.

Gustave Schlumberger, Mélanges d'archéologie Byzantine. Première série accompagnée de nombreuses vignettes et de 16 planches. Paris. Ernest Leroux. 1895. 8°.

Μανουήλ Ίω. Γεδέων, Προικόννησος. Έκκλησιαστική παροικία, ναοί καὶ μοναί, μητροπολίται καὶ ἐπίσκοποι. Έν Κωνσταντινουπόλει, Otto Keil. 1895. 8°.

— Μιχαήλ τοῦ Παλαιολόγου Τυπικόν τῆς ἐπὶ τοῦ βουνοῦ τοῦ Αὐξ.ντίου σεβασμίας μονῆς Μιχαήλ τοῦ ἀρχαγγέλου. Έν Κωνσταντινουπόλει. Otto Keil. 1895. 8°.

Τρύφωνος Έ. Εὐαγγελίδου, Ἡ μονὴ τῆς Σιγριανῆς τοῦ Μεγάλου Ἁγροῦ. Μελέτη ἰστοριαο-τοπογραφική. Ἐν Ἁθήναις. 1895. 8°.

Βίος καὶ πολιτεία τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν Νικήτα ἡγουμένου Μονῆς τοῦ Μηδικίου (Отд. оттискъ изъ его же Оі βίοι τῶν ἀγίων. Ἐν Ἀθήναις. 1895).

Статистика на Българскитъ училища въ Европейска Турция (Македония и Одринско) за учебната 1893—1894 година. Пловдивъ. 1895. 4°.

# ОТДЪЛЪ III.

## Русскій археологическій институть въ Константинополь.

После несколькихъ леть ожиданія, то оживлявшагося, вследствіе казавшейся близости утвердительнаго разръщенія, то опять слабъвшаго, совершилось наконецъ радостное и многозначительное въ судьбахъ русской науки событіе — открымся Константинопольскій институть. Честь иниціативы и энергическаго отстанванія діла учрежденія института, противъ разныхъ возникавшихъ недоразумѣній, всецѣло принадлежитъ нашему просвъщенному дипломату и представителю Россіи въ Константинополь А. И. Нелидову. Его заслуга въ этомъ дъль тымъ болье важна и незабвенна, что упомянутыя недоразумьнія возникали въ сферахъ, долженствующихъ считаться настолько авторитетными въ научномъ отношеніп съ одной стороны, и настолько вліятельными съ другой, что были моменты, когда идея открытія института, казалось, потерп'ёла полн'ёйшее крушеніе. И въ эти то минуты Александръ Ивановичъ съ жаромъ убъжденія и сознаніемъ необходимости и важности предполагаемаго учрежденія отстаиваль свое любимое дітнице и всегда успіваль преодоліть всі воздвигавшіяся препятствія. Какъ ни характерны эти посл'яднія по сказывавшемуся въ нихъ полному непониманію цівлей и задачъ такого учрежденія, какъ Константинопольскій институть и родственныя ему иностранныя учрежденія, давнымъ давно существующія въ Рим'в и Аоинахъ,-мы не будемъ ихъ упоминать. Они преодолены-и довольно. Будущеене сомпъваемся, славное будущее - Константинопольскаго института покажеть лучше всего ихъ неосновательность.

Институть открылся 26-го февраля 1895 года. Послѣ обычнаго модебствія, состоялось торжественное собраніе, открывшееся рѣчью самого иниціатора А. И. Нелидова, упоминавшаго о той борьбѣ, которую пришлось вести за осуществленіе института, и о тѣхъ препятствіяхъ, которыя необходимо было преодолѣть. Въ рѣчи указывалось также на преимущества Константинополя, какъ мѣстонахожденія Института, передъ Римомъ и Аеинами. Русская наука естественно болѣе западной должна тяготеть къ Византіи, а здёсь центръ этой последней и, притомъ, мало изсявлованный. Посяв рвчи прочитань быль уставь Института Высочайше утвержденный 23 мая 1894 года. Главную цёль учрежденія уставъ характеризируетъ какъ «изследованіе монументальныхъ памятниковъ древностей и искусства, изученіе древней географіи и топографіи, описаніе древнихъ рукописей, занятія эпиграфикой и нумизматикой, изслівдованія быта и обычнаго права, языка и устной словесности, -- однимъ словомъ исторіи и археологіи всёхъ народностей, входившихъ въ составъ византійской имперіи». Почетнымъ председателемъ Института, на основаніи устава, состоить Императорскій посоль въ Константинополь, на немъже лежить покровительство всей деятельности Института въ пределажь Оттоманской имперіи. Научными и хозяйственными д'влами зав'вдуетъ директоръ Института, долженствующій иміть докторскую степень Императорскихъ Россійскихъ Университетовъ. Помощникомъ его является секретарь, имъющій магистерскую степень. Для занятій въ Институтъ командируются молодые люди съ высшимъ образованіемъ Императорскими Академіями Наукъ и Художествъ. Университетами. Луховными Академіями, а также учеными обществами. Постоянными членами могутъ быть всв, служащие въ Императорскомъ Россійскомъ посольствв въ Константинополь и мъстные ученые. Программу занятій Института составляють: чтеніе спеціальныхъ курсовъ для командированныхъ въ Институть, изданія ученых в трудовь членовь Института, со временемь при окончательной постановк' дѣла и могущихъ увеличиться пожертвованіями средствъ, экскурсін и раскопки.

По окончаніи чтенія отчета произнесь рівчь директорь Института О. И. Успенскій, нам'єтившій ближайшія задачи института. Зат'ємъ секретаремъ П. Д. Погодинымъ былъ прочитанъ отчетъ о подготовительныхъ работахъ по учрежденю Института, гдф главное мфсто было отведено составленію библіотеки и возникающаго уже собранія древностей. Въ числ в пожертвованій въ библіотеку Института заслуживають быть особенно выделенными 1) пожертвование части дублетовъ Московскаго Румянцевскаго музея и 2) части библіотеки покойнаго М. П. Погодина въ числъ около 400 т. Всего пожертвовано книгъ до 6000 т. Покупкою пріобрітена часть библіотеки покойнаго византиниста Г. С. Дестуниса, вообще куплено около 500 заглавій книгъ, въ томъ числь всь капитальнъйшіе труды по византологіи. Уполномоченный Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества въ Константинополъ Г. П. Беглери пожертвоваль свое собраніе древностей, Императорское Одесское Общество Исторіи и Древностей - дублеты своихъ монеть. Такимъ образомъ заложено начало не только первой большой научной библютек въ Константинополь, но и собранію древностей, имъющему, конечно, разростаться въ будущемъ.

Такимъ образомъ, русская археологическая наука станстъ твердой ногой на исторической почвъ византійско-эллинскаго Востока, получитъ

возможность на мъстъ изучать его памятники. Представители ея уже не будуть являться въ качествъ скоропреходящихъ туристовъ, принужденныхъ искать гостепріимства въ греческихъ и другихъ иностранныхъ научныхъ учрежденіяхъ, лишенныхъ возможности заниматься кабинетнымъ образомъ, за отсутствіемъ спеціальныхъ библіотекъ, въ столипъ византійской имперіи. Но этого мало. Наука вообще пріобръла одну липнюю станцію на Востокъ, и, что особенно важно, въ пунктъ въ одно п тоже время весьма важномъ и неимъющемъ подобной станціи. Константинополь въ этомъ отношении гораздо важибе напр. Асинъ, гдв мы были бы пришельцами поздняго часа послё французовъ, немпевъ, англичанъ и даже американцевъ, гдъ учреждение института носило бы характеръ подражательности. Въ Константинополъ, напротивъ, мы имъемъ преимущество первой серьезной иниціативы (существовавщій уже раньше нвмецко-международный Turisten-Klub, конечно, не можеть идти въ сравненіе съ институтомъ, хотя ученымъ и приходилось иногда прибъгать къ содъйствію даже такого учрежденія). Мы являемся здівсь первыми піонерами, какъ н'ємцы въ 1829 г. въ Рим'є, и французы въ 1843 г. въ Авинахъ. Мы въ состояніи будемъ, наконецъ, отплатить за гостепрінмство, которымъ наши ученые широко пользовались въ иностранныхъ институтахъ.

По слуханъ знаемъ мы, что на первыхъ порахъ дирекція пиститута имфетъ въ виду, главнымъ образомъ 1) разыскивать рукописи, разбросанныя по монастырскимъ библіотекамъ Востока и 2) составить полный топографическій инвентарь всёхъ известныхъ памятниковъ, сохранившихся въ провинціяхъ византійской имперіи. Безъ сомивнія, объ эти задачи весьма важны. Стоитъ вспомнить неудовлетворительный на сивхъ составленный каталогъ авонскихъ рукописей Ламброса, чтобы убъдпться въ необходпмости первой задачи. Вторая, думается, невольно выведеть ея исполнителя, или, лучше, исполнителей за тёсные предёлы византійскихъ штудій, въ которые, вообще, врядъ ли удастся и тъмъ болъе врядъ ли желательно замыкаться институту. Неужели же мыслимо представить, чтобы напр. византинистъ эпиграфикъ, обыкновенно, воспитавнийся на классической эпиграфикъ, регистрирующій памятники такого-то города, или такой-то провинціи, проходиль мимо античныхъ надписей, можеть быть важныхъ, неизданныхъ. Это было бы преступленіемъ въ странахъ, гдф древніе памятники идуть на постройки, на известь, на балластъ въ судахъ и т. д., однимъ словомъ, всячески уничтожаются. Тоже самое сабдуеть сказать, конечно, и объ архитектурныхъ и скульптурныхъ памятникахъ. Даже старинные дилетанты-путещественники этого не дълали, не говоря уже о путещественникахъ и экспедиціяхъ научныхъ, которые всегда стараются снять и такимъ образомъ закрвинть за наукой все достопримечательное, изъ какихъ бы эпохъ оно ни происходило, намятуя, что разъ упущенное можетъ погибнуть навсегда. Вообще естественный ходъ и ростъ занятій института несомнѣнно докажетъ, что, на ряду съ главной и характерно отличающей его задачей изученія археологіп византійской, нельзя будетъ не преслъдовать, хотя бы въ качествъ побочной задачи, и изученія античной археологіи. Почти не початая почва Оракіи, Македоніи, Виоиніи и другихъ провинцій несомнѣнно дастъ массу матеріала и для той и для другой — и кому же какъ не нашему институту въдать эти столь близко лежащія къ нему провинцій? Возможныя въ будущемъ раскопки конечно также извлекутъ на свътъ Божій остатки не только византійской, но и классической старины. Иначе и невозможно, такъ какъ не только въ одномъ пунктъ, но часто въ одномъ памятникъ мы видимъ составныя части, происходящія изъ объихъ эпохъ.

Но будущее лучше всего само укажеть, разумъется, въ какомъ направлении долженъ расширять и развивать свою программу нашъ инствтутъ. Теперь же на первыхъ порахъ пожелаемъ ему наивозможнаго при его молодости и скромности средствъ процвътанія, талантливыхъ и усердныхъ молодыхъ силъ и скоръйшаго осуществленія важныхъ ближайшихъ задачъ, поставленныхъ имъ себъ.

## А. Щукаревъ.

Къ вопросу о вліянім византійскаго монашества на русское. Въ «Христіанскомъ Чтенін» за текущій годъ (вып. II, приложеніе, XIII и вып. ІІІ, прил., Х.) пом'вщенъ отчетъ профессорскаго стипендіата СПБ. духовной Академіи г. Левицкаго, гдф идеть рфчь объ отношеніи нравоученія русскаго подвижника Нпла Сорскаго (XV-XVI в.) къ византійско-восточной аскетикъ. Этотъ вопросъ уже не разъ ставился и такъ или иначе ръщался въ русской ученой литературъ (у проф. Шевырева, Порфирьева и Архангельскаго), но лишь въ интересахъ литературномъ и общеисторическомъ; г. Левицкій разсматриваетъ его со стороны внутренняго содержанія, съ цілью унсненія нравственнаго міровоззрівнія русскаго моралиста Нила, который путешествоваль по Востоку и пробыль на Авонъ, въ Царьградъ и его окрестностяхъ «время не мало». Исходными пунктоми для изследованія г. Левицкаго служить вопрось. какъ пользовался Нилъ Сорскій святоотеческими твореніями — въ подлинникъ или въ славянскихъ переводахъ. Доказавъ невозможность разрѣшить этотъ вопросъ на основаніи опредѣленія времени написанія «преданія ученикомъ», которое могло быть составлено и до-и посл'в путешествія по Востоку, и для Сорскаго скита, и для личной потребности оріентироваться въ аскетическихъ идеяхъ, заимствованныхъ на Востокъ, — г. Левицкій обращается къ наблюденію надъ цитатами изъ аскетической литературы. Онъ сравниваеть тексть Нила Сорскаго съ греческимъ текстомъ аскетическихъ писателей (Исаака Сирина, Григорія Синанта и др.), отмѣчаетъ отступленія перваго отъ послѣднихъ, классифицируетъ эти отступленія и выдёляетъ между ними такія, которыя могутъ быть объяснены чтеніемъ аскетическихъ писателей въ переводахъ, а не въ подлинникъ. Но послъдняго доказать документально г. Ле-

вицкій не могъ, такъ какъ въ его распоряженіи не было рукописей славянскихъ переводовъ святоотеческихъ твореній XV-го и другихъ въковъ. Въроятное пользование со стороны Нила восточно-аскетическою литературою въ переводъ не говорить, однако, противъ предварительнаго изученія ея въ подлинникъ; последнее могло только сообщить мірововэрвнію Нила большую глубину, основательность и отчетливость. Но Ниль пользуется греко-восточною литературою иначе, чыть его предшественники. Тогда какъ въ древне-русской письменности текстъ патристических твореній обыкновенно служить аргументомъ, подтверждающимъ мысль автора или опровергающимъ мысль противоположную, у Нила отеческая письменность содъйствуеть раскрытію подлежащаго изложенію содержанія. Онъ мыслить отеческими образами, говорить отеческими оборотами. У него матеріаль, взятый изъ обильнаго источника аскетической литературы Востока, составляеть органическую часть его собственных произведеній, неразрывно сроспічюся съ ними. Затімъ, Ниль относится къ литературъ восточнаго монашества критически. Онъ почти совершенно игнорируеть легендарный и фактическій ся элементы (у Мосха, Палладія и Кассіана), но поддерживаеть волю подвижника въ стремленіи къ совершенству пониманіемъ внутренняго смысла нравственныхъ требованій. Онъ избъгаеть пользоваться тъми аскетическими произведеніями, въ которыхъ нравственныя правила излагаются въ видъ метафоръ, фигуръ или афоризмовъ (Лівствица и Ниль Синайскій), но береть въ аскетикі лишь тів идеи, которыя проникнуты глубокимъ психологическимъ анализомъ. почему его нравоучение имбеть и психологический элементь, хотя и далеко не оригинальный. Въ частности, на общій складъ нравственноаскетического міровоззрівнія Нила вліяли: Аганонъ, Варсонуфій, Филоней, Исихій Іерусалимскій, Ниль Синайскій, Петръ Дамаскинь, Іоаннъ Златоусть, Ефремъ Сиринъ, Максимъ Исповедникъ, Доробей, Никита Стиеать, Осодорь Студить, Григорій Двоссловь, Андрей Критскій и Германь Константинопольскій. Другую категорію источниковъ Нилова нравоученія составляють: Исаакъ Сиринъ съ Григоріемъ Синантомъ и Симеономъ Новымъ Богословомъ, Іоаннъ Лествичникъ, Кассіанъ, Макарій Египетскій и отчасти Василій Великій. Изъ Василія Нилъ заимствоваль правила вившняго строя монастырской жизни, словами Макарія описываетъ состояніе правственнаго совершенства, Кассіана кладетъ въ основу ученія о восьми помыслахъ, вліяніе Л'вствицы разлито повсюду, особенно въ первомъ словъ, Григорій, Симеонъ и Исаакъ дали обильный матеріалъ для второй главы устава. Уклоненіе отъ восточныхъ источниковъ наблюдается особенно въ первомъ словъ, гдъ Нилъ изъ шести моментовъ роста страсти, которые указываеть Лествица (προσβολή, συνδυασμός, συγхатабесь, αίγμαλωσία, πάλη, πάθος), опускаеть πάλη, принимая въ соображеніе варіаціи этого ученія у Петра Дамаскина и Филовея Синаита.

Констатировавъ зависимость ученія Нила Сорскаго отъ восточно-

византійских васкетических писателей, г. Левицкій указываеть далве характеристическія черты нравоученія последнихъ. По ученію восточныхъ аскетовъ, смыслъ иночества заключается въ субъективномъ отношенін инока къ принципамъ званія, - безъ котораго оно лишается своего содержанія; монашество не им'ветъ никакого значенія само по себъ, внъ отношенія къ нему подвижника, и не есть ньчто устойчиво ланное, но принимаеть въ своемъ внёшнемъ выражении разнообразныя формы въ зависимости отъ психики инока (Макарій, Исаакъ, Лествица). Въ виду того, что монашество есть исключительно форма нравственной жизни, восточные моралисты (за исключеніемъ Кассіана) въ своихъ трудахъ занимаются не внёшнимъ строемъ и укладомъ монашеской жизни, а живою личностью инока. анализомъ его внутренняго міра. чтобы въ зависимости отъ даннаго въ инокъ нравственнаго содержанія установить уже вивший монастырскій строй. Въ связи съ указаннымъ взглядомъ на монашество стоитъ и ученіе византійско-восточныхъ аскетовъ о личности подвизающагося какъ активной силъ, которая сознательно принимаеть монашество и осуществляеть его идеалы (Василій Великій, Исаакъ и др.). По ихъ воззрѣнію, иноческое совершенствованіе не можетъ быть основано на механическомъ воздействии, но созидается при условіи ръшимости инока приблизиться къ иноческому идеалу, при участім его воли, сознанія и вообще самод'вятельности, которая при правильномъ пониманіи вполн' гармонируеть съ иноческою обязанностью безусловнаго послушанія. Вообще, по взгляду восточныхъ аскетовъ, монашество со стороны значенія для инока есть істреїся, істрейом или воспитывающая школа (Макарій), а со стороны отношенія инока къ нему τέγνη, έπιστήμη, т. е. искусство, которымь инокъ овладъваеть постепенно путемъ сознательно-активного участія въ деле нравственнаго совершенствованія. Наконецъ, восточные аскеты, по метнію г. Левицкаго, въ кругъ обязанностей подвижника на первомъ планъставили индивидуальныя, а общественнымъ обязанностямъ придавали второстепенное значеніе и подчиняли ихъ личнымъ. Въ этомъ смысле решительнее всехъ высказывается Исаакъ Сиринъ, а потомъ Макарій и Пахомій. Но п эти аскеты допускали положительное воздействіе иноковъ на ближнихъ, но дишь тогда, когда они виолнѣ выполняли задачу монашества и достигали возможной высоты личнаго совершенства. Обязанности ихъ по отношенію къ ближнимъ сводились къ любви и терпенію. Взглядъ византійскихъ аскетовъ на обязанности къ другимъ, какъ для инока побочныя, объясняется, съ одной стороны, ихъ убъжденіемъ въ невыполнимости и на пользу других, а съ другой — признаніемъ безусловной зависимости вившнихъ отношеній человъка отъ совершенства въ себъ самомъ. Итажъ, восточный аскетизмъ направленъ къ цели личнаго индивидуальнаго усовершенствованія, общественныя обязанности подчиняеть личнымъ и сообщаеть имъ дополнительный, случайный характеръ.

Эти идеи восточнаго аскетизма въ полнотъ были усвоены Ниломъ Сорскить и легли въ основу его нравственнаго міровоззрівнія. Но прошедши сквозь сознаніе моралиста иной страны и віка, византійсковосточное міросозерцаніе отлилось н'ёсколько въ иную форму и въ нравоученіи Нила получило свои особенности. Ниль, въ отличіе отъ восточной аскетики, характеризуетъ нравственное совершенство и процессъ его достиженія не столько съ положительной, сколько съ отрицательной стороны, и занимается более матеріальнымъ, чемъ формальнымъ элементомъ идеала. Именно, въ ученіи о совершенств' в и совершенствованіи все вниманіе Нила поглощено «борьбою» и подавленіемъ зла, всл'вдствіе чего слабо выражена идея и положительнаго нравственняго роста человъка, и христіанства, какъ реальной силы, созидающей путемъ совершенствованія «новую тварь», а совершенствованіе является лишь процессомъ въ области воли. Такимъ образомъ византійско-восточная аскетика, пройдя чрезъ русское сознаніе въ лицѣ Нила Сорскаго, утратила свою метафизику и получила практическій характеръ.

При всемъ томъ Нилъ Сорскій, какъ моралисть, имѣетъ значеніе не въ русской только аскетикъ, но и въ обще-восточной. Если въ русскую аскетику онъ внесъ новыя идеи, то въ аскетикъ вообще онъ важенъ какъ систематизаторъ этихъ идей на новыхъ началахъ и по плану логическому.

И. С.

Новый источникъ о церковной жизни Египта XIII в. Въ скоромъ времени выйдетъ въ свътъ на англійскомъ и арабскомъ языкахъ сочиненіе, принисываемое армянину Абу-Сали, относящееся къ первымъ годамъ XIII стольтія и посвященное описанію церквей и монастырей Египта и нѣкоторыхъ сосъднихъ странъ. Текстъ и переводъ изготовляются къ печати съ единственной рукописи, находящейся въ парижской національной библіотекъ. Издаваемый г. Evetts'омъ переводъ будетъ сопровождаться статьей г. Бутлера, автора сочиненія "Anciennes églises coptes d'Egypte" (Археол. извъстія и замътки, изд. И. Моск. Арх. Общ., 1895, № 2—3, стр. 69).

Сообщенія въ ученыхъ Обществахъ. Въ текущемъ году въ различныхъ ученыхъ Обществахъ были сдёланы слёдующія сообщенія, имёющія отношеніе къ византологіи.

1. 23 января 1895 года въ Императорскомъ Московскомъ Археологическомъ Обществъ В. Ө. Миллеръ прочелъ часть своего изследованія: «Галицко-Волынскіе отголоски въ русскомъ эпосё.» Для уясненія вопроса, почему Галичъ-Волынскій въ некоторыхъ былинахъ (о Дюке и Михаиле Казарянине, о сорока мученикахъ) является эпическимъ городомъ, референтъ предположилъ, что въ эпосе должны быть отголоски Галицко-Волынскихъ сказаній, относящихся къ періоду процеётанія Галицкой и Волынской земель, къ XII и XIII вв. Отыскивая такіе отго-

лоски. В. О. Миллеръ въ этой части своего изследованія остановился на былинъ о Дюкъ Степановичъ, въ которой родиной Дюка называется Галичъ-Волынскій, отождествляемый туть же съ Индіей богатой, и поставилъ вопросъ, можетъ ле это указаніе въ связи съ содержаніемъ былины служить къ опредъленію м'еста и времени сложенія основной пъсни, перешедшей впослъдствіи чрезъ рядъ передълокъ въ устахъ съверно-русскихъ сказателей. Для отвъта на поставленный вопросъ референтъ изложилъ результаты изследованій А. Н. Веселовскаго, М. Г. Халанскаго и В. М. Истрина, установившихъ связь былины съ Эпистоліей пресвитера Іоанна, изв'єстной въ русскихъ перед'влкахъ подъ названіемъ «Сказанія объ Индіи богатой», причемъ выяснилось, что вторая часть былины о Люкъ (описаніе его богатствъ) представляеть сходство не съ русской, сравнительно поздней редакціей сказанія, а съ той частью датинской эпистоліи, которая считается переведенной съ греческаго языка и содержить описаніе дворца и обстановки пресвитера. Отсюда вытекаетъ предположеніе, что первоначальная п'всня о Дюк'в должна была сложиться еще въ домонгольскій періодъ и въ такой области Руси, куда могь зайти путемъ сношеній предполагаемый византійскій прототицъ, послужившій отчасти матеріаломъ для русской песни. Для уясненія условій, при которыхъ могла появиться півсня, референть на основаніи византійских в источников (Никиты Хоніата, Киннама) охарактеризоваль отношенія Галицкаго княжества къ Византіи въ XII в. и особенно остановился на свёдёніяхъ о пребываніи византійскаго царевича Андроника, двоюроднаго брата императора Мануила, при дворъ Ярослава Осмомысла въ 60-хъ годахъ XII века. Къ темъ же годамъ относится письмо пресвитера Іоанна изъ Индіи, адресованное именно императору Мануилу и представляющее политическій памфлеть, направленный противъ него. Указавъ на извъстность Мануила въ русской книжной литературъ, референтъ сдълалъ заключеніе, что основная пъсня о Дюкъ по времени сложенія должна быть ближе ко времени появленія эпистоліи пресвитера Іоанна и могла явиться въ Галицкой области, причемъ идея противопоставленія боярина князю по богатству находится въ связи съ исторически-извъстными отношеніями богатаго галицкаго боярства къ князьямъ; внесеніе князя Владиміра и города Кіева въ былину принадлежить болве поздней редакціи.

2. Въ Обществи Любителей Древней Письменности въ засъдани 27-го января В. Ө. Боцяновскимъ было сдълано сообщение «О происхождение ересей стригольниковъ и жидовствующихъ». Приведя многочисленные доводы, на основани которыхъ объ эти ереси можно считать заимствованными съ Запада, референтъ не счелъ возможнымъ согласиться съ мнъніемъ Ө. И. Успенскаго, ставящаго ересь стригольниковъ въ связи съ богумильствомъ. Главнымъ основаниемъ для возражения служитъ, по мнънію г. Боцяновскаго, отсутствие въ ереси стригольниковъ дуалистическаго ученія и принципіальнаго отрицанія іерархіи—типичныхъ

черть богумильской ереси. Референть представиль живую картину умственнаго броженія въ XV в. въ Московской Руси, являвшагося отголоскомъ гуманистическаго и реформаціоннаго движенія Западной Европы въ соотвётствующую эпоху. Взгляды Ө. И. Успенскаго, оспариваемые референтомъ, нашли себѣ защитника въ лицѣ П. А. Сырку, настаивавшаго на томъ, что русскія ереси имѣютъ много общихъ чертъ съ ересью богумиловъ и что кажущееся отсутствіе дуалистическаго элемента въ ереси стригольниковъ можетъ быть обяснено скудостью свѣдъній о ней.

- 3. Въ собраніи того же Общества 24-го февраля 1895 года Х.М.Лопаревъ сделаль сообщение о недавно изданной болландистами книге Bibliotheca hagiographica graeca (объ изданныхъ житіяхъ греческихъ святыхъ). Докладчикъ предпослалъ своему сообщенію нѣсколько словъ о литературной исторіи агіографіи и о значеніи переводныхъ житій въ древней Руси и въ наше время; затъмъ подробно разсмотрълъ названную книгу, выясниль всё ся выдающіяся достоинства и сдёлаль несколько дополненій именъ святыхъ и библіографическихъ справокъ, пропущенныхъ болландистами. Въ заключение референтъ выяснилъ вопросъ о происхожденіи слова перворътій (обозначеніе октября мъсяца), до сихъ поръ считавшееся за древне-русское или славянское слово: на основаніи житій святыхъ докладчикъ доказаль его греческое или, в фрнъе, древне-македонское происхождение (hyperberetis). Сообщение вызвало замвчаніе почетнаго члена общества Т. И. Филиппова, который не вполеф согласился съ мефніемъ докладчика о неподвижности въ развитій риторическаго искусства и зам'тиль, что классическіе образцы даны были еще въ V въкъ, и съ тъхъ поръ византійцы не могли внести ничего новаго. П. А. Сырку къ числу пропущенныхъ именъ святыхъ добавилъ еще имя св. Іоанна Ватаци.
- 4. 20-го марта въ засъданін классического отдоленія Императорского русскаю археологическаю Общества академикъ В. В. Латышевъ сдёлаль сообщение «О христіанскихъ надписяхъ на югъ Россіи». Изслъдованіе г. Латышева представляеть обзорь всёхь обнаруженных въ различныхъ пунтахъ свернаго побережья Чернаго моря греческихъ надписей, какъ сохранившихся, такъ и извъстныхъ только по описаніямъ и воспроизведеніямъ Среди надписей, разобранныхъ докладчикомъ, обращаютъ на себя вниманіе: херсонесская надпись временъ императора Зенона (474-491), относящаяся къ сооруженію херсонесских укрѣпленій; надинсь надъ могилой епископа Өеодора (при Алексъъ Комнинъ 1081—1118), надписи, открытыя А. Л. Бертье-де-за Гардомъ въ пещерныхъ церквахъ Инкермана (1272 года) и надписи въ Мангубъ (средневъковый городъ Өеодоро). Въ заседания того же отделения 10-го апреля В. В. Латышевъ еще разъ обратился къ вопросу о христіанскихъ надписяхъ въ южной Россіи и, между прочимъ, остановился на херсонской надгробной надписи 1059 г. по Р. Х съ именемъ императора Исаака Комнина и надгробныхъ

греческихъ надписяхъ въ Керчи оть 436 и 757 г. по Р. Хр. (Визант. Времен, т. I, в. 3—4, стр. 657—672, т. II, в. 1—2, стр. 184—188).

- 5. Тогда же и въ томъ же отдълени было прочтено сообщение Е. К. Рѣдина «О мозаикѣ пола въ перкви евангелиста Іоанна въ Равениѣ», и выслушано сообщение Н. И. Веселовскаго «О христіанскихъ катакомбахъ въ Керчи». Изслѣдование г. Рѣдина о мозаикахъ, относящихся къ XIII вѣку, устанавливаетъ связь между имѣющимися здѣсь звѣрпными изображениями и литературными данными Физіолога, равно какъ и другими иконографическими памятниками того же рода. Н. И. Веселовский сообщилъ доставленныя въ Императорскую археографическую коммиссию изображения вновь отрытыхъ въ Керчи катакомбъ, съ большою на стѣнѣ греческою надписью, заключающей 90-й псаломъ.
- 6. Въ засѣданіи Славянской Коммиссіи И. Московскаго Археологическаго Общества 17 марта А. В. Михайловъ сдѣлалъ докладъ «О текстахъ книги Бытія Моисея въ Толковой Палеѣ». Докладъ былъ посвященъ исторіи текста Бытія въ старославянской и русской литературѣ: переводъ Бытія, одинъ и тотъ же въ полныхъ текстахъ Священной Книги и въ Паримейникахъ, распался на двѣ редакціи юго-славянскую и русскую; послѣдняя образовалась около XIV вѣка. Толковая Палея, основу которой составляетъ книга Бытія, была составлена уже на основаніи славянскаго перевода Бытія и при томъ русской редакціи. Отсюда выводъ: Палея въ XIII—XIV в. составлена въ Россіи и русскимъ авторомъ.
- 7. 10 марта въ засъданіи Обшества Любителей Древней Письменностии А. П. Вороновъ сдізаль сообщеніе о «Духовномъ завъщаніи препод. Лазаря Муромскаго». Въ духовномъ завъщаніи сообщаются свъдънія о препод. Лазарів, уроженців «славнаго Рима града» (Константинополя), прідзжавшаго въ Новгородъ одинъ разъ съ епископомъ Евменіемъ для врученія новгородскому владыків Василію бізаго клобука, а другой разъ по порученію кесарійскаго владыки Василія для списанія иконы св. Софіи. Во второй свой прідздъ препод. Лазарь остался окончательно на Руси и послів двухъ видівній отправился на о. Мучъ на Онежскомъ озерів, гдів основаль обитель во имя Пресвятой Богородицы и сдізался просвітителемъ Лопи и Чуди. Г. Вороновъ подробно изложиль содержаніе духовнаго завъщанія.

Древняя инона византійскаго стиля и сужденіе о ней русскаго археолога. Въ Маріуполь, въ Харлампіевскомъ соборь, хранится крайне интересная икона св. Георгія, привезенная въ Маріуполь выселившимися изъ Крыма греками; по преданію, она была взята изъ Балаклавскаго Георгіевскаго монастыря. Икона выръзана рельефомъ на доскъ и покрыта мастикою, которая отъ древности осыпается, а дерево отваливается. Снимокъ съ этой иконы былъ направленъ Московскимъ Археологическимъ Обществомъ къ проф. Н. В. Покровскому, который сообщаеть объ этомъ памятникъ слъдующее. Икона имъетъ около 1½ арш.

высоты и предназначалась, въроятно, для церковнаго, а не для домашняго употребленія. Св. Георгій, изображенный на иконъ, издревле пользовался большимъ уваженіемъ какъ въ Византіи, такъ и въ Сиріи. въ Россіи, особенно на Кавказъ, гдъ онъ, какъ каппадокіецъ по происхожденію, считался національнымъ святымъ. Эта неясность происхожденія иконы, а равно и то, что профессоръ не виділь оригинала, не позволяють ему высказаться прямо: въ Византів или на Кавказъ (два нанболъе въроятные пункта) изготовлена она. Но во всякомъ случаъ она носить на себъ несомивниые признаки византійскаго стиля. Этоть стиль выражается какъ въ главной фигуръ, изображающей воина со щитомъ въ левой рукъ, снабженнымъ обычною выпуклостію (ομφαλός), и съ длиннымъ копьемъ въ правой и пр. и всепъло напоминающей св. воина Георгія, — такъ и въ композиціяхъ на поляхъ, которыя изображають событія изъ жизни св. Георгія. Всв эти композиціи, за исключеніемъ одной, описаны и въ греческомъ иконописномъ подлинникъ, который въ своей послъдней редакци относится къ эпохъ возрожденія греческаго искусства, но на ряду съ новшествами удерживаеть и многія черты отдаленной византійской старины. Въ данномъ памятникъ и встръчаются именно эти древнія черты. Что изображеніе св. Георгія въ вид'в стоящаго воина въ христіанской иконографін лревнъе Георгія-всадника, объ свидътельствуютъ этомъ памятники. Вся фигура центральнаго изображенія дышеть тімь величавымъ спокойствіемъ, которымъ отличаются памятники вторичнаго процевтанія византійскаго искусства въ XI—XII въкахъ. Она довольно правильна и красива, но тонкія длинныя ноги дають понять объ эпохв. близкой къ упадку византійскаго искусства. Въ боковыхъ композиціях в заметна значительная жизненность и простота, чуждая того отталкивающаго реализма, которымъ щеголяютъ художники эпохи упадка. Трактованіе сценъ мученія здёсь напоминаеть соотв'єтствующія сцены въ миніатюрахъ ватиканскаго минологія Х века, а также сцены изъ Евангелія на Беневентскихъ вратахъ XII въка, отличающіяся несложностью, правильностью и красотой. Въ частности по отношенію къ главной фигурф — центральной можно указать аналогіи въ чеканномъ изображении св. Георгія въ Джумати XII в., но маріупольская икона, повидимому, не имбеть грузинских в примъсей, очевидныхъ въ Джуматскомъ изображеніи. Техника иконы довольно высокая, соотвътствующая намъченной эпохъ; орнаментика на поляхъ изящная. Необыкновенная пластичность формъ, высота рельефа выдёляетъ пкону изъ ряда однородныхъ произведеній того времени. При первомъ впечатавніи можеть даже возникнуть вопросъ: не им'ьеть ли близкаго соотношенія эта икона съ авонскою резьбою XVI века, которая отличается подобною же высотою рельефовъ; но внимательное разсмотрение пконы заставияетъ объяснить эту особенность свойствомъ матеріала и характеромъ техники. «Я, заключаеть свой взглядь на памятникь почтенный профессоръ, оставляю въ сторонѣ нѣкоторыя детали, напр., въ костюмировкѣ, архитектурныхъ формахъ (колонна), въ строеніи пещеры погребальной и саркофага (сцена воскрешенія мертвеца), которыя прямо указываютъ на византійскую древность, но разборъ которыхъ для ближайшихъ цѣлей представляется излишнимъ. Полагаю, что, въ виду указанныхъ соображеній, икону слѣдуетъ отнести къ XI или XII вѣку, скорѣе къ первому, чѣмъ ко второму» (Арх. изв. и зам., 1895, № 6).

И. С.

Археологическая находна византійскаго харантера. Близъ села Таганчи. Каневскаго увзда, ивстнымъ крестьяниномъ была сдвлана интересная находка на полъ, при раскопкъ кургана, который онъ желалъ распахать. Въ курганъ, въ гробу изъ дубовыхъ брусьевъ, сбитыхъ жельзными костылями, найденъ покойникъ, похороненный вивств съ лошадью. Богатство вооруженія и полнота его возбуждають особый интересъ. Изъ предметовъ этого вооруженія найдены следующіє: шлемъ-шишакъ, жельзный, съ высокимъ шпицемъ, съ особымъ щиткомъ для носа и рта и съткой для шеи; колчуга изъ колецъ, желъзная; шесть серебряныхъ бляхъ съ тканью для защиты груди; шейная золотая гривна, медальонъ на серебряной пластинкъ позолоченный, съ изображеніямъ лика Спасителя и греческими буквами по сторонамъ — а и о; серебряная трость въ видъ скиптра, серебряный аграфъ для застегиванія одежды, жельзная сабля въ серебряныхъ ножнахъ, серебряная чаша и пр. Вся находка пріобрітена г. Хойновскимъ и поміншена въ его кіевскомъ музей. 5-го марта въ засъдании Историческаго общества Нестора Лътописца о находив быль сдвлань докладь г. Ляскоронскимь, по мивнію котораго найденные предметы принадлежали какому-нибудь вождю, носять на себ'в византійскій характерь и віроятно относятся къ Х віну. Особенно интересною представляется смъсь христіанства (икона Спасителя) и язычества (погребеніе съ лошадью).

H. C.

# ОБЪЯСНЕНІЕ РИСУНКОВЪ

### на таблицахъ IV---VIII.

# (Е. Ръдинъ, Половая мозанка церкви св. Евангелиста Іоанна въ Равениъ).

- Рис. 1 агнецъ.
  - » 2 двъ женщины съ цвъткомъ.
  - » 3 женіцина съ цвѣткомъ и сосудомъ.
  - » 4 двъ человъческихъ фигуры по сторонамъ башни.
  - » 5 два пътуха, несущіе ящерицу.
  - 6 гусь.
  - » 7 двѣ рыбы.
  - » 8 олень.
  - » 9 волкъ.
  - » 10 корова.
  - » 11 сфинксъ.
  - » 12 грифъ.
  - » 13 краббъ (?).
  - » 14 сирена.
  - » 15 единорогъ.
  - » 16 пантера.
  - » 17—26 крѣпости, корабли, воины, сцена казни у Константинополя и др.
  - » 27—28 новыя геральдическія изображенія, заключенныя въ рамки древней мозанки.

• -•



•

jų.

.

•

.

.

.





HOJOBAR MOZANKA LIEPKBN CB. EBAHTEJNCTA 10AHHA BB PABEHHIB (Page 5-10.)

|  |   | • |
|--|---|---|
|  |   |   |
|  | • |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |

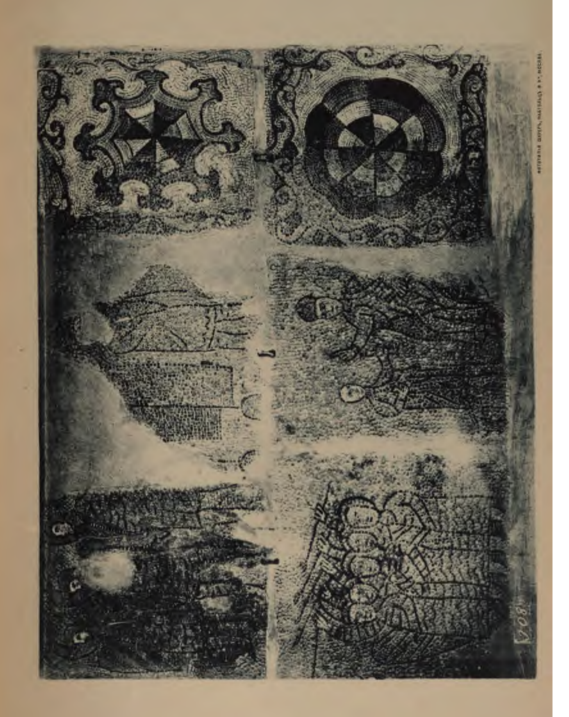


HOJOBAR MOSANKA LIEPKBN CB. EBAHTEJNCTA IOAHHA B'B PABEHHIB (Pre 11-16)

|  | - |  | · |
|--|---|--|---|
|  | • |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |



THURRAR MUSANKA HEPKRIN CR EBAHTERINCTA TOAHHA B'B PABEHHIB. ( P. 17-22.).



| · |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

## ОТДЪЛЪ І.

5.

Синодальное постановленіе Константинопольскаго патріарха Харитона (1177— 1178 г.) о третьемъ бракъ, редактированное Өеодоромъ Вальсамономъ.

Все, что вышло изъ-подъ пера великаго греческаго канониста XII въка Оеодора Вальсамона, безъ сомнънія, должно имъть особенный интересь для ученыхъ канонистовъ нашего времени. Списокъ его сочиненій, изв'єстныхъ по разнымъ печатнымъ изданіямъ, увеличивается теперь еще однимъ, досель неизданнымъ сочинениемъ-трактатомъ о третьемъ бракв 1). Это собственно оффиціальный документь. именно: синодальное постановленіе натріарха Харитона, редактированпое Вальсамономъ по должности хартофилакса Великой церкви. Но кто знаеть этого хартофилакса, какъ авторизованнаго толкователя канонического кодекса восточной церкви, тотъ не можетъ сомивваться, что ему принадлежить не только лигературная форма издаваемаго синодального акта, но и все его содержание: не потріархъ съ своимъ синодомъ, а его хартофилаксъбылъ настоящимъ решителемъ вопроса, составлявшаго предметъ синодальныхъ разсужденій. Вопросъ предложенъ былъ Аоинскимъ митрополитомъ Николаемъ и состоялъ въ слѣдующемъ: родственникъ названнаго митрополита, по имени Михаилъ, былъ разъ обрученъ по церковному обряду съ одной д'явицей, по последняя умерла до совершенія надъ обрученными брачнаго венчанія. По тогдащнимъ византійскимъ законамъ, именно по повеллѣ Алексѣя

Издается по рукописи Московской синодальной библіотеки 1687 г. № 33, д. 75 об.—77.

Компина 1084 года, сравнявшей церковное обручение съ бракомъ 1), смерть невъсты была для Михаила то же, что вдовство послъ перваго брака. За этимъ законнымъ вдовствомъ вскоръ последовало дъйствительное, послії котораго Михаиль, какъ человінь еще молодой, желаль вступить въ новый бракъ. Но не будеть ли это уже третій бракъ, съ церковной точки эрбнія предосудительный? —По этому вопросу въ синодъ прежде всего прочитанъ былъ длинный отрывокъ изъ такъ называемаго «тома соединенія» (τόμος ένώσεως), изданнаго въ 920 году по новоду раскола въ греческой церкви, произведеннаго четвертымъ бракомъ императора Льва Мудраго. Въ этомъ «томѣ», безусловно запретившемъ четвертый бракъ, о третьемъ бракъ дано (и теперь прочитано въ спиодъ такое постановление: кто овдовъеть послъ второго брака, не достигнувъ 40 летняго возраста и не имен детей оть прежилхъ браковъ, тому дозволяется вступить въ третій бракъ; по онъ подвергается пятилътней церковной епитиміи за невоздержаніе. Миханль, о которомъ пдеть діло, — говорится даліве въ синодальномъ актъ, - вполнъ подходитъ подъ это постановление: ему нътъ еще 40 льтъ и опъ не имъетъ дътей. При томъ же первое его обручение нельзя считать за дъйствительный бракъ, такъ какъ за этимъ обручепіемъ не последовало церковпаго венчанія. Если же кто сошлется на извъстную новеллу Алексъя Коминна, въ которой молитва надъ обручаемыми принимается за полное брачное священнословіе, тоть пусть услышить, что бракъ, просимый Михаиломъ при наличности условій, указанныхъ въ приведенномъ постановлении «тома соединения», не можеть быть признанъ запрещеннымъ, если даже и считать въ настоящемъ случат предбрачное церковное обручение за полный бракъ. Затемъ, въ виду возможныхъ или действительно высказанныхъ искоторыми членами спиода возраженій, что третій бракъ вообще осуждается церковію, что это осужденіе содержится и въ самомъ «томѣ соединенія» и въ особениности въ правилахъ Василія Великаго, назвавинаго третій бракъ «наказаннымъ блудомъ» (κεκολασμένη ποονεία), въ синодъ прочитаны были два относящіяся къ дълу правила пазваннаго св. отца, именно 4-е и 50-е, на которыя уже имелись въ каноническомъ церковномъ кодекст толкованія тогоже Вальсамона. По смыслу этихъ правилъ и толкованій, третій бракъ, хотя и осуждается,

См. подлинникъ этой новеллы у Цахаріз въ Jus graeco-гоманим, pars III,
 359 и славянскій переводъ—въ Кормчей гл. 43, стат. 2.

какъ нравственная нечистота, и влечеть за собою церковичю епитимію. но не можеть быть признанъ ничтожнымъ и недействительнымъ. Наконецъ прочитаны были разные гражданскіе законы изъ Базиликъ. говорящіе о третьемъ бракъ, какъ о дъль вполив законномъ. На основаніи всёхъ этихъ церковныхъ правиль и законовъ въ синоде состоплось по двлу такое постановленіе: третій бракъ не только не запрещается канонами и законами, но и безпрепятственно (άδιαστίχτως) дозволяется. И «томъ соединенія» не подводить этоть бракъ подъ какое либо особенное постановленіе. Что же касается до приведенныхъ двухъ правиль Василія Великаго, то въ нихъ предписывается только налагать на второбрачныхъ и третьебрачныхъ церковную епитимію, а отсюда само собою следуеть, что те и другіе браки совершаются канонически, хотя второй подлежить меньшей енитиміи, а третій-большей. И кто (изъ духовныхъ іерарховъ) дълаетъ не такъ, но второй бракъ допускаеть, хотя и съ епитиміею, а третій устраняєть, хотя онъ и не запрещенъ: тотъ вступаетъ въ противоръчіе съ каноническими законоположеніями и становится какъ бы бол'є рачительнымъ, чімъ эти последнія, о добродетельной и целомудренной жизни народа, что нелепо. Равнымъ образомъ и приведенная (по Базиликамъ) Юстиніанова повелла, изданная гораздо поздные изложенныхъ правиль Василія Великаго, приняла третій бракъ не какъ запрещенный, хотя и подвергла вступающихъ въ такой бракъ и вкоторому имущественному ущербу. Значить, и прежде изданія «гома соединенія» заключившіе третій бракъ не наказывались, какъ виновные въ совершении чего либо противузаконнаго, и союзъ ихъ не расторгался, какъ ничтожный и недъйствительный. Въ тъ древий времена законы и божественные каноны не обращали вниманія ни на возрасть, совершенный пли несовершенный, ни на близость старости и избытокъ силъ молодости, ни на то, есть ли у вдовца посл'в втораго брака д'яти, или н'ять; напротивъ, третій бракъ дозволялся безразлично, хотя и назывался «сквер-HOΙΟ» Η «ΠΕΡΙΙΟΤΟΤΟΙΟ» (καὶ ταύτα μύσος κεκλημένος καὶ ἐύπασμα). Α ΗΜΠΕраторъ и отцы собора, издавине «томъ соединения», принявъ во винманіе всь указанныя обстоятельства, впервые установили различіе между дозволенными и запрещенными третьими браками. Бракъ, о которомъ идеть діло, по выше указаннымъ причинамъ, относится къ числу дозволенныхъ, и даже не подлежитъ епитимін, опредъленной въ «том'в соединенія» за третій бракъ, потому что это, какъ выше объяснено, въ сущности не третій бракъ, а второй.

Τοῦ ἀγιωτάτου πατριάρχου ἀντιοχείας χυρίου Θεοδώρου τοῦ Βαλσαμὼν, ἔτι χαρτοφύλαχος ὅντος, σημείωμα συνοδικόν γενόμενον ἐπὶ τῶν ἡμερῶν τοῦ ἀγιωτάτου πατριάρχου χυρίου Χαρίτωνος, γάριν τῶν τριγάμων.

Σύνεσις ἐν πολλῆ βουλῆ, ὁ προφητικώτατος ἔφησε Σολομών  $^{1}$ ). Τῆ γάρ συνδρομή των πολλών βουλευμάτων κατατροπούται μέν τό λανθάνον και υποκαθήμενον ἀσύνετον νόημα, ἐκθρώσκει δὲ τὸ συνετὸν κοινοβούλιον, ώς εἴ τις ὁπλιτοπάλης ἀχοντιστής. Τοῦτο είδὼς χαὶ ὁ ἰερώτατος μητροπολίτης Άθηνῶν Νικόλαος, εἶπε πρὸς τὴν ἡμῶν μετριότητα, σήμερον προχαθημένην συνοδιχώς, ώς προσγενής αύτου χαλούμενος Μιγαήλ ξλαβε πρό χρόνων τινών εύχην μνηστείας μετά τινος γυναικός, μήπω τελεσθείσης και γαμικής ιερολογίας μέσον αὐτῶν, ταύτης μὲν διεζύγη διά την του θανάτου ἀπόφασιν, έτέρα δὲ συνεζύγη διὰ τῆς φύσεως την κατέπειζιν. Χρόνου δὲ παραδραμόντος ένὸς, ὁ πάντων ἀρειδης πικρώτατος δάνατος ἀωρί και ταύτην ἀφήρπασεν. "Ετι γοῦν νεάζων ὁ Μιχαὴλ καὶ μή θέλων άντέχεσθαι πρός τὰ πάθη τὰ σαρχικά, ζητεί γαμετήν έτέραν κατά νόμους λαβείν και τάς ἄρκυς τῆς πορνείας φυγείν. Τῷ τοι καί έρωτω εί χεχωλυμένος ο γάμος ούτος ήν; "Ηχουσεν ούν ἀπό της ήμων μετριότητος και της ίερας των άδελφων όμηγύρεως, ώς ό νεαρός της ένώσεως τόμος τοῦ ἀοιδίμου βασιλέως χυρίου Κωνσταντίνου τοῦ Πορφυρογεννήτου, συνοδική διασκέψει γενόμενος κατά την όγδόην ινδικτιώνα του "ζυχη' ἔτους, και παρά παντός τοῦ χριστωνύμου λαοῦ μέχρι τοῦ νῦν σεβαζόμενος, κάντεῦθεν ἐτησίως ἐπ' ἄμβωνος ἀναγινωσκόμενος, ἔλυσεν εύμαρῶς τὰ διὰ τὸν τρίτον γάμον συμπίπτοντα σχάνδαλα. Καὶ ἡ τούτου πάροδος ἀνάντης οὖσα καὶ δυσχερής, ἐξωμαλίσθη τῆ γάριτι τοῦ Θεοῦ. Φησί γὰρ ἐν μέρει ταῦτα ῥητῶς: «ίνα δὲ καὶ τὰ τῶν ἄλλων γάμων εὐσγημονέστερον τυπωθή, καὶ τοῦ τῶν χριστιανῶν βίου μὴ ἀνάξιον ἔχη τὴν προαγωγήν, και περί του τρίτου όριζομεν γάμου, ώστε μή άπλως, μηδέ ώς ἔτυχεν, ἐπιτελεῖσθαι αὐτόν καὶ γὰρ συγκεχώρηται μὲν ὡς ῥύπασμα τοῖς πατράσιν, οὔπω τότε, καθώς νῦν, γινομένου τοῦ πράγματος ἀπηρυθριασμένως, οὐδ' εἰς πλάτος ἐξηπλωμένου, ἀλλ' ώσπερ εἴ τις ἐν οἴκφ παραπεπτωκός εν γωνία πολλάκις ίδη κείμενον ρύπασμα 2). Νον δε,

<sup>1)</sup> Примъч. XI, 14. Но Соломонъ говоритъ здъсь не совсъмъ то, что Вальсамонъ. Вмъсто σύνεσις у него стоитъ σωτηρία.

<sup>2)</sup> Далће вставлена въ текстъ следующая схолія:

Ο ἄγιος Νικηφόρος πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως έτη πέντε ἐπιτιμᾶ τὸν τρίγαμον ἐν κεφαλαίφ αὐτοῦ λε΄ ἀπλῶς οῦτω καὶ ἀδιαστάκτως ὁ δὲ ἀγιώτατος Σισίνιος, τριετίαν. Καὶ ζητεῖ ταῦτα ὅπισθεν ἐν τοῖς κανόσιν αὐτοῦ.

ότε χώραν ελαβε παρρησίας, και ώς ούδεν έχων είς άσχημοσύνην, ούδε ρυπαίνων λογίζεται έχ του προβήναι είς πληθυσμόν, χαλώς εδοξεν άναχαθαίρειν αὐτόν, ώσπερ καὶ αἶσχος οὐκ ἐν γωνία παρερριμμένον, ἀλλ' έξηπλωμένον έπι τῆς οίκιας, ούδαμῶς έῶμεν, άλλὰ καθαίρομεν, και τὸ έκ τούτου ἀηδὲς ἀποβάλλομεν. Καὶ τῆ ἀνθρωπίνη τοίνυν συνυπείχοντες ἀσθενεία, και της πρεπούσης εύσχημοσύνης φροντίδα ποιούμενοι τη των γριστιανων ζωή, τουτο έπὶ των τριγάμων παραφυλάττεσθαι διορίζομεν, ώστε εἴ τις πρός τεσσαρακοστόν άναβεβηκώς έτος, και μήτε την φύσιν αίδούμενος, μήτε τής δφειλομένης γριστιανοίς εὐχόσμου ζωής φροντίδα ποιούμενος, άλλά μόνης της έμπαθους επιθυμίας γινόμενος, πρός τρίτον έαυτον ερρίπτοι γάμον, τοῦτον μετὰ πάσης ἀχριβείας καὶ παρατηρήσεως μέγρι τετραετίας 1) άμέτοχον είναι τής του άγιασμού μεταλήψεως, και μηδαμώς έπ' αὐτῷ συντέμνεσθαι τὸν χρόνον ος γὰρ μετὰ τὸ τεσσαρακοστὸν ἔτος [τὸ] ῥύπασμα έν τη του Χριστου έχχλησία είναι χαι λέγεσθαι ηγάπησε, τίνα παρέξει πληροφορίαν τής περί τον βίον σπουδής, δι' ήν ο χρόνος τής μεταλήψεως τῶν ἀγιασμάτων αὐτῷ συντμηθήσεται; ᾿Αλλὰ γὰρ καὶ μετὰ τὸ άξιωθηναι της άγράντου μεταλήψεως, ούχ έσται συγχεχωρημένον αὐτῷ έν ἄλλω καιρῷ τῆ μεταλήψει προσιέναι, ἣ ἐν μόνη τῆ σωτηρίω τοῦ Χριστού και Θεού ήμων άναστάσει, διά την έκ της προηγουμένης έγκρατείας των νηστειών, όσον δυνατόν, άνακάθαρσιν. Ταύτα δὲ φαμὲν, όταν μη τέχνα παρή έχ των προτέρων γάμων τοῖς ήδη μετὰ τὸ τεσσαραχοστὸν ἔτος τρίτην ἀγαγέσθαι γυναἴκα ἐπεὶ, ἐὰν τέκνα παρῆ, ἀσυγγώρητος αύτοις ή τριγαμία λίαν γάρ έστιν άδιχον, τὸν μὲν γαρίζεσθαι τη εξώρω έπιθυμία, τοῖς δὲ παισὶ τῶν προτέρων γάμων μἡ προνοεῖσθαι τό ἀσφαλὲς, και τὸ άλυπον, και ἀτάραγον, και όσα είδε τὸ ἀνθρώπινον καταλαμβάνειν έχ της πολυσπορου τεχνώσεως. Καὶ εἴ τις δὲ τριαχονταέτης ὢν χαὶ τέχνα ἔχων ἐχ τῶν προλαβόντων γάμων, τρίτη γυναικὶ συναλλάττοιτο ²), καὶ ούτος άσυγγώρητος μέγρι τετάρτου έτους, καὶ τῆς κοινωνίας τῶν άγιασμάτων αμέτογος έσται "ότι") δηλος ην 1), έξ ουδενός έτέρου, αλλ' η ύπο της άχρασίας χινούμενος, χαὶ τοῦ δοῦλος εἶναι σαρχιχής ἐπιθυμίας, ἐπὶ τὸν τοιούτον γάμον έλθεϊν. Καί μετά το τυχείν δὲ τῆς μεταλήψεως τῶν μυστηρίων, τρὶς τοῦ ἐνιαυτοῦ μόνον ἀξιωθήσεται τῆς ἀπολαύσεως τούτων άπαξ μέν, εν τη σωτηρίω του Χριστού και Θεού ήμων άναστάσει δεύτερον δὲ, ἐν τῆ κοιμήσει τῆς ἀγράντου Δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου καὶ τρί-

<sup>1)</sup> Въ печатныхъ изданіяхъ: πενταετίας.

<sup>2)</sup> Въ печат. изд. συνάπτοιτο.

<sup>3)</sup> διότι — **там**ъ же.

<sup>4)</sup> έστιν.

τον, έν τη γενεθλίω ήμέρα του Χριστού και Θεού ήμων, διά τὸ ἐν ταύταις προηγεϊσθαι νηστείαν και το έκ ταύτης οφελος. Εί δὲ παίδες μη παρείησαν, επειδή το τεχνογονίας επιθυμείν ούχ άσύγγνωστον, τηνιχαύτα συγγνώμης άξιωθήσεται ό τοιούτος γάμος, και μόνφ τῷ ἐξ άρχῆς καὶ μέγρι τοῦ νῦν χρατήσαντι ἐπιτιμίφ θεραπευθήσεται» 1). Εἰ γοῦν ὁ Μιγαὴλ ἄπαις ἐστὶ μέγρι τοῦ νῦν καὶ τὸν τεσσαρακοστόν οὐγ ὑπερέβη γρόνον, ἀπροχριματίστως τὸν τοιούτον συναλλάξει γάμον. Μνηστεία γὰρ καὶ μόνη κατά το πρώτον προέβη συνάλλαγμα, καὶ νομίμου γάμου τελετή οὐκ ἐπηκολούθησεν. Εί δέ τις είποι, ώς ή σήμερον διδομένη τοις μνηστευομένοις εύγη, τελεία γαμική ιερολογία λογίζεται, κατά την προσκυνητήν νεαράν του ἀοιδίμου ἀγίου βασιλέως χυρίου 'Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ, τοῦ πάππου τοῦ θεοστεφούς ήμων αὐτοκράτορος, ὅτι ταῖς αὐταῖς αἰτίαις καὶ αὕτη λύεται, αίς και ο τέλειος γάμος διασπάται, άκούσει πάντως, ώς έκ του διαλειρθέντος νεαρού τόμου, κάν δοίη τις ούτως έγειν τὰ τοῦ πράγματος, ὁ Μιγαήλ οὐκ έμποδισθήσεται καὶ πρός τρίτον ἀπιδεῖν συνοικέσιον. Τῆς γὰρ ἀπαιδίας τὰ κλείθρα καὶ οἱ μογλοὶ τὰς τοῦ τρίτου γάμου [θύρας] ἀνέωξαν αὐτῷ, καὶ ή ἔτι σφριγώσα καὶ θερμαινομένη τοῖς φυσικοῖς ἀρρωστήμασιν ήλικία αὐτοῦ τάς έχ του τοιούτου γάμου σταγώνας μεταχαλείται πρός συμπάθειαν. Έπει δὲ και τινών ή μετριότης ήμων ἀκηκόει λεγόντων, μακρόν ήδη γρόνον παρελθείν, και τον τρίτον γάμον μηδολως έκγωρηθήναι παρά τής καθ' ήμας άγιωτάτης έκκλησίας και των λοιπών άγιωτάτων έκκλησιών, καὶ ταῦτα τοῦ ἡηθέντος τόμου οἰκειουμένου παρὰ πασῶν τῶν ἐκκλησιῶν καὶ ἀναγινωσκομένου ἐτησίως ἐπ' ἄμβωνος, καθώς ἄνωθεν εἴρηται, καὶ τὸ αἴτιον τούτου μεμαθήχαμεν εἶναι μηδέν τι ἔτερον, ἀλλ' ἢ τὸ τὸν μέγαν έν άργιερεύσι Βασίλειον έν τισι των κανόνων αύτου κεκολασμένην πορνείαν ονομάσαι τὸν τρίτον γάμον καὶ ἐύπασμα, καὶ ἐπιτιμίοις τοῦτον καθυποβαλείν, ώρισε καί τους ποιούτους κανόνας άναγνωσθήναι έπί κοινού, πρός δὲ, καὶ τοὺς νόμους τοὺς τὰ περί τοῦ τρίτου γάμου θεσπίζοντας, ίνα καὶ τὸ ἐχ τούτων αὐτῆ παριστάμενον συνοδιχῶς ἀπορήνεται. ἀΑναγνωσθέντων ούν των του ρηθέντος άγιου πατρός διττων κανόνων, ήτοι 2) του τετάρτου τοῦ διαλαμβάνοντος οῦτω ξητώς: «Περὶ τριγάμων καὶ πολυγάμων τόν αὐτόν ὡρίσαμεν κανόνα, ὅν καὶ ἐπὶ τῶν διγάμων ἀναλόγως ἐνιαυτόν μέν γάρ έπὶ τῶν διγάμων, ἄλλοι δὲ δύο ἔτη τους δὲ τριγάμους ἐν τρισί καὶ τέσσαρσι πολλάκις ἔτεσιν άρρρίζουσιν. Όνομάζουσι δὲ τὸ τοιοῦ-

<sup>1)</sup> См.  $\Sigma$ о́νт. V, 6—8. Далье въ текстъ внесено съ поля оригинала рукописи:  $\Sigma \eta$ -  $\mu$ ειῶσαι.

<sup>2)</sup> Рки. здъсь и далъе тос. Поправлено по смыслу, такъ какъ отъ писца 1687 года трудно ожидать правильной передачи правописанія подлинника.

τον ούχ ἔτι γάμον, άλλὰ πολυγαμίαν, μᾶλλον δὲ πορνείαν χεχολασμένην. Διό καὶ ὁ Κύριος τῆ Σαμαρείτιδι πέντε ἄνδρας διαμειψάση, öν νῦν, φησίν, ἔγεις, οὐχ ἔστιν ἀνὴρ, ὡς οὐχέτι ἀζίων ὄντων τῶν ὑπερεχπεσοντων του μέτρου της διγαμίας, τῷ του ἀνδρός, ἡ της γυναικός, καλεῖσθαι προσρήματι. Συνήθειαν δὲ κατελάβομεν ἐπὶ τῶν τριγάμων πενταετίας άφορισμόν, ούχ ἀπό κανόνος, ἀλλ' ἀπό τῆς προειληφότων ἀκολουθίας. Δεῖ δὲ μη πάντη αὐτοὺς ἀπείργειν τῆς ἐχκλησίας, ἀλλ' ἀκροάσεως αὐτοὺς άξιουν εν δύο που έτεσιν ή τρισί, και μετά ταυτα έπιτρέπειν συστήκειν μέν, της δε χοινωνίας του άγαθου άπεγέσθαι, χαι ούτως επιδεξαμένους καρπόν τινα μετανοίας, άποκαθιστάν τῷ τοπῳ τῆς κοινωοίας». Πρὸς δὲ, και του πεντηχοστού ουτω διεξιόντος «Τριγαμίας νόμος ούκ έστιν, ώστε νόμφ τρίτος γάμος οὐκ ἄγεται. Τὰ μέντοι τοιαῦτα, ὡς ἐυπάσματα τῆς έχχλησίας όρωμεν δημοσίαις δε καταδίκαις ούγ ύποβάλλομεν, ώς τής ανειμένης ποργείας αίρετώτερα». 'Ωσαύτως αναγνωσθέντων καὶ νόμων διαφόρων, ήτοι 1) του ς θεσπίσματος ξγ΄ κεφαλαίου του η΄ τίτλου του νγ΄ βιβλίου των βασιλικών ουτως έχοντος. «Ι'υνή μετά διαζύγιον μέρος ἀπαιτήσασα τῆς προικός, καὶ ἐτέρω συναφθεῖσα καὶ γηρεύσασα πάλιν πρὸς τὸν πρώτον ὑπέστρεψε, καὶ προϊκα παρασγομένη αὐτῷ μνήμην τῆς προτέρας οὐχ ἐποιήσατο λοιπάδος δοχεῖ τῆς δευτέρας γενέσθαι προικός, καὶ μετά ένιαυτόν της λύσεως τοῦ δευτέρου γάμου ἀποδίδοται αυτή»<sup>2</sup>). Καὶ της  $x\beta'$  3) Ίουστινιανείου νεαράς της χειμένης έν τίτλ $\phi$  ιδ' τοῦ αὐτοῦ βιβλίου, καὶ ταύτα εν διαφόροις περικοπαζό θεσπίζούσης: 4). «Λριστα δε ήμιν Λέων. ὁ τῆς θείας λήξεως δοχεί σχέψασθαι τὰ περί τῶν ἐπιδοσεων, ὧν εἰς τὰ δεύτερα ποιούνται συνοικέσια οί ταύτα συμβάλλοντες φησί γάρ, ώς είπερ έχ του προτέρου γάμου παίδας έχριεν οι γονείς, είτα είς δεύτερον, ή έφεξης γωροίεν συνοιχέσιον, οὐ δύνανται οὕτε εἰς τὴν μητρυίαν οἱ πατέρες, ούτε είς τὸν πατρώον αι μητέρες, κατά τὸν τῆς ζωῆς χρόνον, τὴν οιανοῦν ποιείσθαι φιλοτιμίαν, ή εν τή τελευτή τι καταλιμπάνειν, πλην ή τοσούτον, όσον είς παῖς ἡ θυγάτης, μόνος [ων| ἐχ τοῦ σύσαντος ἔγει» 5). Καὶ πάλιν: «ἐξ ὁλοκλήρου δὲ οἱ ἐκ τῶν δευτέρων σύντες σπερμάτων τῆς παρ' ἐκείνου γενομένης ἀπολαύουσι φιλοτιμίας, κάν μή πρός τρίτον ἐκείνη συνοικέσιον ήλθε». Καὶ πάλιν «καὶ ὅλως τῶν πρώτων παίδων διὰ τὴν δευτερογαμίαν λαβόντων, οι δεύτεροι πάντως αὐτην εγέτωσαν, κᾶν εί μη τρίτοις ώμιλη-

<sup>1)</sup> Поправлено изъ ήως (см. предыд. примъч.).

<sup>2)</sup> По изданію Геймбаха, это — lib. XXVIII, tit. VIII. cap. 63. § 5 (tom. III, p. 290).

<sup>3)</sup> Вы рукописи рх3'.

<sup>4)</sup> Βτ ργκοπικά θεσπίζούσαις.

<sup>5)</sup> Justiniani novella 22, cap. 27. Cp. Basilic, lib. XXVIII. tit. (14 ibid. p. 326)

σεν ή δευτερογαμήσασα γαμοις» 1), διεγνώσθη παρά της ήμων μετριότητος και της ιεράς των άδελφων όμηγύρεως, μήτε παρά των παλαιών νόμων, των διγέστων δηλαδή, μήτε παρά των θείων κανόνων του ρηθέντος άγίου πατρός ήμῶν τοῦ μεγάλου Βασιλείου, μήτε μὴν παρὰ τῶν νεαρων θεσπισμάτων του ἀοιδίμου βασιλέως του Ἰουστινιανου, τὸν τρίτον γάμον χωλύεσθαι, μᾶλλον μὲν οὖν χαὶ ἐπιτρέπεσθαι ἀδιαστίχτως. Καὶ οὐχ ώσπερ ο της ενώσεως τόμος ὑπό τινα τεταγμένην διάταξιν αὐτὸν εξεχώρησεν επεί γάρ οι του θείου πατρός διττοί κανόνες παρακελεύονται καί την διγαμίαν έπιτιμασθαι, και την τριγαμίαν ώσαύτως μη είναι άνεπιτίμητον, πάντως οι γάμοι και ἄμφω κανονικῶς τελεσθήσονται, κάν ὁ μὲν, ὁ δεύτερος δηλαδή, ολίγοις ἐπιτιμίοις χαθυποβάλλεται, ὁ τρίτος δὲ, πλείοσι. Καί ὁ μὴ ούτω ποιῶν, άλλὰ τὸν μὲν, τὸν δεύτερον, καὶ ταῦτα ἐπιτιμώμενον, έχγωρών, τὸν δὲ τρίτον χωλύων, μὴ χωλυόμενον, ἀλλ' ἐπιτιμώμενον, χανονιχοῖς ἀντιπίπτει θεσπίσμασι, καὶ γίνεται τούτων, ὅσον τὰ πρὸς ἀρετὴν καὶ σωφροσύνην λαοῦ, σπουδαιότερος 2), ὅπερ ἄτοπον. 'Αλλὰ καὶ ἡ ἡηθεῖσα Ἰουστινιάνειος νεαρὰ μεταγενεστέρα οὖσα κατὰ πολὺ τῶν διαλειφθέντων χανονικών θεσπισμάτων, τον μέν τρίτον γάμον ώς μη χωλυόμενον παρεδέξατο, χρηματική δὲ ζημία καθυποβάλλεσθαι διωρίσατο τοὺς τὸ τοιοῦτον συναλλάξαντας συνοικέσιον τοίνυν και πρό του νεαρού τούτου τής ένώσεως τόμου οι τρίτον συναλλάξαντες γάμον, ούχ ώς άθεσμον τι ποιήσαντες και παράνομον έκολάζοντο, οὐδὲ διασπᾶτο τὸ συνοικέσιον, ώς ἀσύστατόν τε καὶ ἀνυπόστατον: ἀλλ' ὁ μὲν πολιτικὸς νόμος χρηματική ζημία τους συμβάλλοντας υπεδίκαζεν, ο δὲ τῆς ἐκκλησίας θεσμός κανονικοῖς προσκαίροις ἐπιτιμίοις ὑπέβαλλε. Καὶ χρόνος ἡλικίας τελειοτέρας καὶ ἀτελοῦς, και γήρως ἐγγύτης, και δυναστεία νεότητος, και γνησίων παίδων διαδοχή και στέρησις, ούτε παρά τοῖς παλαιοτέροις νόμοις, ούτε παρά τοῖς θείοις κανόσι συνεζητείτο και διεκρίνετο, άλλ' ην άδιαφόρως ὁ τρίτος γάμος διαπραττόμενος, και ταύτα μύσος κεκλημένος και ρύπασμα. Ο δὲ τὸ νεαρόν τοῦτο θέσπισμα ἐκθέμενος ἀοίδιμος βασιλεὺς καὶ οἱ τηνικαῦτα συνελθόντες πατέρες συνοδικώς, τούτων πάντων έν καταλήψει άκριβει γεγονότες, και μήτε το άδιάφορον επαινέσαντες, ώς άκολασίαν μεθέλκον άσύγγνωστον, μήτε τὴν τῆς φύσεως ἀνάγχην καὶ τὴν ἐκ τῆς νεωτέρας ἡλικίας κατέπειξιν άποπεμψάμενοι διά το μείζονα πολλάκις κακά έκ τής άναστροφής άναφύεσθαι, ώρισε ποτὲ μὲν χεχωλυμένον εἶναι τὸν τρίτον γάμον χαὶ πάντη άσύγγνωστον, και διά τοῦτο και διασπώμενον, ὅτε δηλονότι ὁ τεσσαρακοέ-

<sup>1)</sup> Novella cit., cap. 29. Basilic. l. c. (p. 328).

<sup>2)</sup> Ρκπ. σπουδαιότερον.

της την ήλικίαν ών και εξ ετέρων γάμων εγων παιδας, και τρίτον γάμον έξ άχολασίας άχρας προέληται ποτέ δε έγχεγωρημένον είναι τουτον έθέσπισαν, είς δύο διελόντες τους βουλομένους αύτον εφεζής διαπράττεσθαι. τούς μέν γάρ διγαμήσαντας τριακονταετείς και έξ άμορτέρων των γάμων άπαιδίαν κατακριθέντας, άπροκριματίστως και τον τρίτον γάμον συνάλλάττειν ἐκέλευσαν, «μόνω τῶ ἐξ ἀργῆς, οησί, και μέγρι τοῦ νῦν κρατήσαντι έπιτιμίφ θεραπευθήναι ορείλοντας» τούς δε τεσσαρακονταετείς όντας ήλιχιας και έκ των προτέρων διττών γάμων παιδων πατέρας μη γρη-עמדוקמידמב, עבד' בודורועושי הסוולשי אמן דבורבי ץמעבי שיימון מדרבוי בשבי הושמי. "Οδεν και ή μετριότης ήμων προσγούσα μετα της (εράς άδελ ρότητος τῷ τοιούτω νεαοῷ τόμω, ἄοιστα τὰ περι τοῦ τρίτου γάμου διέλοντι καί οδικώς, κατα την τουτου περίληψην, τα του τρίτου γάμου τελείσθαι άπροκριματίστως είς το έξης, και τας παραβάτας αύτου τοῖς έκ πούτου έπιπι-นโดยรู หลองสาดชิลให้เสองสะ () พรรา Meyari) นา เสยเรื่อง รอง รองสองหวางสะรัฐ ένιαυτόν, μη παιδων πατης μέγρι του νύν γεγονώς, μής αν διττας ίερολογιας λαβών, ώς ταύτα πάντα τη ήμων άνηνεγθησαν μετριότητι, πάμπαν Εσται άπορκοιμάτιστος ουδε γαρ επιτιμέω την καθυποβληθήσεται. δια τό μηδε γάμους πρότερον συναλλάζαι διττους, άλλα γάμον και μνηστείαν έπε τούτου του σάκτου μη εκλαμβανομένην αντε νάμου, καθώς τούτο המסשבים את אמני בישובים המסשבים

A. Harsonz.

## Триклиній базилики Урса въ Равеннъ.

Подъ именемъ триклинія (отъ трєїς и хділу), какъ изв'єстно, разум'єстся въ частныхъ римскихъ древностяхъ столовая — комната о трехъ ложахъ, за которыми возлежали кушающіе. Это названіе перешло въ Византію, очевидно, для обозначенія комнать того-же назначенія не только во дворцахъ, но и особыхъ зданіяхъ при церквахъ, или патріаршихъ пом'єщеніяхъ 1).

Съ значеніемъ просто столовой комнаты—триклиній получаєть для болѣе точнаго обозначенія еще приложеніе съ указаніемъ ложъ (ἀκκουβίτων); и такимъ образомъ являются триклиніи съ тѣмъ или инымъ числомъ аккувитовъ. Самое слово аккувитъ, употребляясь сначала въ значеніи лишь ложъ, стало позже обозначать не только ложа, на которыхъ возлежали, но и столы, около которыхъ стояли эти ложа 2), а также и самыя помѣщенія 3).

Изъ описаній большаго дворца византійскихъ царей въ Константинопол'є узнаемъ, что въ немъ триклиніевъ было весьма много—различнаго рода и назначенія, что самое названіе триклинія пріобр'єло зд'єсь широкое значеніе. «Этимъ именемъ, говоритъ Лабартъ 1), обозначали зданіе, заключающее въ себ'є н'єсколько аппартаментовъ, таковы: магнавра, большія залы, залы стражей, тропныя круглыя пом'єщенія съ восмью абсидами, длишьм галлерен, какъ Юстиніановская и Лавзіакъ».

Но паряду съ такого рода зданіями были и такія, которыя съ именемъ триклинія сохранили свой первоначальный характеръ. Таковъ.

<sup>1)</sup> О погибшихъ въ VIII—IX в. отъ пожаровъ триклиніяхъ патріарховъ см. Unger, Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte, Wien. 1878, crp. 81—89.

<sup>2)</sup> Бълясвъ, Вухантіна. І. Обзоръ главных в частей большаго дворца византійских в царей. Спб. 1891, стр. 108, прим. 2.

<sup>3)</sup> Іоанны діаконы: «Fecit baptisterium fontis majoris et accubitum iuxta positum grande opere depictum (Du Cange, Constantinopolis christiana, lib. II, стр. 136).

<sup>4)</sup> Le palais impérial de Constantinople etc. Paris. 1861, crp. 56.

**μαπρ., τρακλυ**μία 19 ακκυβυτοβώ (ὁ τρίχλινος των δεχαεννέα άχχουβίτων). построенный Константиномъ Великимъ для торжественныхъ пріемовъ и обедовъ. Онъ получилъ свое название отъ 19 столовъ, которые стояли въ немъ и предназначались для угощенія, въ извъстные праздники, чиновъ и другихъ гостей, приглашенныхъ царемъ 1). Съ значеніемъ триклинія, очевидно, быль въ западныхъ дворцахъ, по образцу византійскихъ, trichorum, какъ видимъ изъ описанія дворца. сохранившагося въ лекціонарів монастыря Фарфа<sup>2</sup>). Для торжественныхъ транезъ и для транезъ, связанныхъ съ тъми или иными обрядами, строились триклиніи и при патріаршихъ дворцахъ, и при главныхъ церквахъ. Такіе триклиній извістны, напр., въ Римі — при базиликъ Петра, при Латеранъ, —временъ напы Захарія и Льва III 3). Въ латеранскомъ триклинів, по древнему обычаю, въ день Пасхи, по образцу тайной вечери, устранвалась транеза съ чтеніемъ, пѣсноивніями 4). Триклиній этоть быль украшень мозанкой, какъ въ центральной абсиді, такъ и въ десяти боковыхъ, изображавшихъ различныя исторіи<sup>5</sup>). И въ Равеннѣ находился триклиній возлѣ епископскаго дворца, или-же возяв самой базилики Урса. Тексть Аньелла, гдѣ сообщается о построеніи этого триклинія Неопомъ, не ясенъ 6). Соб-

<sup>1)</sup> Бъляевъ, ів., стр. 108.

<sup>2)</sup> Въ самомъ дѣлѣ, вотъ какую параллель даетъ IIIлоссерь описанію этой части дворца. Въ соd. Farfensis: «trichorum, i. c. domus conviviis deputata in qua sunt tres ordines mensarum et dictum est trichorum a 3 choris, i. e. 3 ordinibus commentantium». Въ Соd. Віол. Сазапаtens.: «Trichorum sive Trichorium locus prandi est qui et sima (sigma) dicitur». См. планъ Таf. I, fig. IV и сводку текстовъ на отд. листѣ на стр. 44, въ ст. Schlosser, Beitraege zur Kunstgeschichte aus den Schriftquellen des frühen Mittelalters (Sitzungsberichte der Wien. Akad. d. Wiss. B. 123, 1890, р. 46). Ср. рецензію проф. Н. Кондакова на изслѣдованіе Бѣляева въ «Визант. Врем.», т. І, вып. 1, стр. 178—179.

<sup>3)</sup> Anastasii Bibliothecarii, Hist. de vitis Rom. Pont.. Leo III, § 378, 384, 218, 465. Migne, P. C. C. Ser. Lat, t. 128, p. 1218, 1219, 1222, 1055, 1285.

<sup>4)</sup> Migne, P. C. C. Ser. Lat, t. 106, p. 523, observationes 1.

<sup>5)</sup> На площади Іоанна Латранскаго, возлѣ св. лѣстницы, видна абсида, построенная Бенедиктомъ XIV (1740—1758), украшенная живописью—копією мозаикъ, находившихся въ указанномъ триклиніѣ папы Льва III (795—816). Здѣсь видикъ среди Аностоловъ, посыдающаго ихъ на проповѣдь; Христа, сидящаго на дающаго ключи рая папѣ св. Сильвестру и лабарумъ имп. Константину; си дающаго орарь Льву III и знамя имп. Карлу. См. описаніє и снимки съ ссдѣланные ранѣе ихъ погибели у Ciampini. Vetera monumenta, II. сар. 39—40. Ср. De Jony, Les mosaiques chrétiennes des basiliques et des églises Paris. 1857, р. 50—56.

<sup>6)</sup> Vita S. Neonis, c. 1: "Demum (M. 6. domum) infra episcopi que Dagubitas, a fundamentis construxit, et usque ad effectur parte triclinii fenestras mirificas struxit, etc. (Agnelli, Liber Pc

ственно въ немъ говорится о построеніи епископіи Урсіанской церкви, а затѣмъ уже неожиданно слѣдуетъ описаніе триклинія, одна стѣна котораго, оказывается, прилегала къ церкви. При томъ названіе «quinque Dagubitas», повидимому, отнесено неправильно къ епископіи; оно имѣетъ значеніе лишь для триклинія, какъ это понимаеть, наприм., и Тарлацци 1), и означаетъ, очевидно, что триклиній былъ съ пятью аккувитами 2).

По объимъ сторонамъ триклинія были окна; они, очевидно, находились на узкихъ стънахъ его frontes, а не на продолговатыхъ— рагіеtes, ибо одна изъ послъднихъ соприкасалась съ стъною самой церкви в). Изъ этого очевидно также, что триклиній имъль ту-же оріентировку, что и церковь и, такимъ образомъ, восточная стъна, у которой помъщался епископъ, въ наименованіи Аньелла будеть—pars frontis superior, а противуположная западная—pars frontis inferior.

Полъ триклинія быль украшень различными камнями; стёны имѣли живопись (фресковую, или мозаичную — нёть указанія), сюжеты которой распредѣлялись такимъ образомъ: на стѣнѣ, прилегавшей къ церкви, находилось изображеніе исторіи Псалма «Laudate Dominum de coelis» (148 пс.), и nomona; на стѣнѣ-же, смотрящей на рѣку—изображеніе чуда насыщенія народа пятью хлѣбами и двумя рыбами 4). На одной поперечной стѣнѣ—западной—находилось изображеніе творенія міра 5). Судя по сопровождавшимъ это изображеніе стихамъ, здѣсь были даны различные моменты пзъ этого творенія и событія, относящіяся къ пребыванію первыхъ людей въ раю. Стихи эти могуть быть разбиты по группамъ, принимая порядокъ дпей творенія 6):

ficum Ravennorum; Migne, Patr. C. C. Ser. lat., t. 106, p. 518, и въ Monumenta Germaniae historica, Hannoverae, 1878, ed. Holder Egger, p. 292). По Дюканжу, Glossarium, episcopium можетъ обозначать самую каоедральную церковь.

<sup>1)</sup> Memorie sacre, p. 83; Cp. также Garrucci, Storia del arte crist., I, 509.

<sup>2)</sup> Тарлацци принимаеть аккувиты за комнаты.

<sup>3)</sup> Cp. cr. Wickhoff, Das Speisezimmer des Bischofs Neon von Ravenna. (Repertorium für Kunstwissenschaft, XVII B., II. I, p. II).

<sup>4) &</sup>quot;Istoriam Psalmi, quam cotidie cantamus, id est, Laudate dominum de coelis, una cum cataclysmo in pariete, parte ecclesia, pingere iussit, et in alio pariete super amnem posito, exornari coloribus fecit istoriam Domini nostri Iesu Christi, quando de quinque panibus, et duobus piscibus tot milia, legimus, homines satiavit. (Ed. Holder-Egger, p. 292; Migne, ib., p. 518).

<sup>5) «</sup>Ex una autem parte frontis inferius triclinei mundi fabricam comptitavit» (Ibid).

<sup>6)</sup> Такое распредъление сдълано у Steinmann, Die Tituli und die kirchliche Wandmalerei im Abendlande vom V bis zum XI Jahrhundert. Lpzg., 1892, р. 46 и сл. Переводъ всёхъ этихъ стиховъ данъ у Wickhoff'a, O. с., р. 18 и сл.

#### 1) Первый и второй день 1):

Principium nitidi prima sub origine mundi, Cum mare, tellurem, coeli cum lucida regna Virtus celsa Patris Natique potentia fecit.

## 2) Четвертый день 2):

Cumque novus sol, luna dies aurora micabit Ex illo astrigerum radiavit lumine caelum.

### 3) Шестой день <sup>8</sup>):

Exiluit homo, insons hic corpore sensu,
Iste Dei meruit vocitari solus imago,
Namque sui similem hominem produxit in orbem
Supremi genitoris amor, Dominumque locavit,
Hunc Sator omnipotens, rerum ditissimus, ipse
Multifluis opibus longum ditavit in aevum
Isti cuncta simul silvarum premia cessit.

#### 4) Tpemiū dens 4):

Iussit in aeternum factus producere terram.

## 5) *Пятый и шестой день* 5):

Huins oves niveae, nitida per gramina vaccae, Huins et alticomis sonipes fulvique leones, Huins erant passim ramosi in cornua cervi, Pennatique greges avium, piscisque per undas, Omnia namque Deus homini, quaecunque paravit Tradidit, et verbo pariter servire coegit.

## 6) Древо жизни—завътг Еога<sup>5</sup>):

Hunc tamen in primis monitis coelestibus olim Observare suam legem et vitalia iussit Praecepit vetita [auderet] ne mandere poma.

#### 7 : Ipnxonagenie:

Praeceptum spernens, sic perdidit omnia secum.

<sup>1)</sup> But. I. 1-5

<sup>2:</sup> Bart. I, 14-19.

<sup>3)</sup> Быт. І. 26-29. Созданіе ч словіжа и поредли свяў посто созданного

<sup>4)</sup> Быт. І, 11-12. Создани растительники

<sup>5.</sup> Быт. І. 20-25, Созданіе живитных в.

<sup>6;</sup> Быт. II, 9, 17.

Изъ представленнаго распредъленія стиховъ по группамъ, соотвътствующимъ извъстнымъ днямъ творенія, видно, что въ нихъ строгая хронологическая послідовательность не соблюдена, и потому можно полагать, что въ стихахъ передавалось общее описаніе сюжетовъ западной стіны триклинія, а можеть быть вмісті и южной, прилегающей къ церкви. Такимъ образомъ здісь—на западной стороні—могли быть даны нікоторыя сцены творенія, а на южной—передача всіхъ животныхъ Адаму, гріхопаденіе и потопъ.

Изъ описанія Аньелла не видно, въ чемъ же собственно состояли изображенія, иллюстрировавшія исторію 148 Псалма 1). Иллюстрація Псалма извъстна прежде всего въ миніатюрахъ греческихъ псалтырей, XI—XII в., по она дается здёсь не въ одной цёльной композиціи, а въ отдельныхъ картинкахъ къ отдельнымъ стихамъ Псалма. Такъ, въ исалтыри Барберинской (ІІІ, 91) л. 238 и 239 изображены: а) въ голубой мандорл в Христосъ, ниже-поднимающие вверхъ руки Петръ и Павель; б) вверху десница, ниже князья и народы; въ псалтыри Британскаго музея (№ 19325, л. 187): а) въ голубой мандорл со звёздами сидитъ Христосъ съ Евангеліемъ и благословляеть, внизу воздівають къ нему руки 4 ангела; б) (стихъ 2-й) то же, что и въ Барберини, только вверху медальонь съ образомъ Христа (ст. 11); в) юноши въ длинныхъ хитонахъ, старцы въ святительскихъ одеждахъ воздівають руки (ст. 12); въ Псалтыри Гамильтоновскаго собранія (въ Kupferstich-Kabinet Берлинскаго музея, № 119, XIII в., л. 241— 242): а) Христосъ на престоль, шже ангелы, херувимы, троны; сбоку солиде, луна; ниже суща и вода; б) змфи, огонь, олени, львы, итицы; цари, старцы и отроки<sup>2</sup>). Въ росииси церквей иллюстрація этого Исалма встръчается, новидимому, ноздно, быть можеть съ XV—XVI в. 3). Такъ, намъ извѣстна икона этого времени въ церкви Петра и Павла въ Новгородъ на Софіевской сторонъ (); затьмъ уже въ росписи Христо-рождественской церкви въ Ярославлъ, XVII в., на западной стыть, и въ росписи Лаврскаго параклиса пресв. Богородицы Вратариицы, XVIII в., въ притворѣ 5).

<sup>1)</sup> Подъ словомъ «исторія» авторъ, конечно, разумѣлъ предметы и лица, о которыхъ говорится въ Исалив.

<sup>2)</sup> Она вошла въ роспись, какъ это видно также по позднимъ Ерминіямъ-подъ именемъ «то πйта пуоф» (Didron, Manuel, p. 234, Schäfer, p. 239).

<sup>3)</sup> Описана нами во время занятій на м'єст'є, въ Повгород'є, церковными древностями этого города.

<sup>4)</sup> Н. Покровскій, Стінныя росписи въ древнихъ храмахъ, стр. 158 и 102.

<sup>5)</sup> Ср. иллюстрацію этого псадма въ миніатюрахъ Утрехтской исалтыри. Sprin-

Икона новгородская даетъ въ качестві иллюстраціи слідующій наображенія. Вверху на голубомъ небі — со звіздами, солицемъ и луной, сидить на престолі Христосъ съ Евангеліемъ и благословляєть; вокругъ него ангелы; по сторонамъ его, какъ въ иконі деисусъ Богородица и Іоаннъ Предтеча. Ниже въ пісколько рядовъ идутъ изображенія апостоловъ, пророковъ и святителей. Холмъ съ деревьями, на которыхъ птицы, изображаєть землю; на ней различныя животныя, обозначенныя надписями: телецъ, лисица, елень, засцъ, василискъ, зміи, аспидъ, вопреслонъ, амонъ, свішка, единорогъ, левъ, конь, туръ, малкань (птица спринъ), зубръ, волюъ, ехидна, полканъ, баранъ, слонъ, медвідь.

Весьма сходныя изображенія им'єются и въ ильостраніи Исалма во фрескахъ Христорождественской церкви въ Ярославлі. Здісь въ небь кромь звыздь, солниа и луны видимь херувимовь, изъ которыхъ два держатъ развернутые свитки: по сторонамъ трона Христа четыре символа Евангелистовъ. На земля представители различныхъ классовъ и сословій — люди, и изъживотныхъ: единорогъ, грифонъ, дренадеръ, неликанъ и др. (см. рис. по фотогр. Баршевскаго, табл. 1X). Роспись авонская отличается большею сложностью, чема дей указамныя: адесь вокругь Христа восемь хоровъ антеловъ, символы Ілвангелистовъ: ниже знаки золіава, слова самого 145 Псалма в влиострапія его въ виді изображенія: парей, архонтовъ, юношей и дівнить. отна и дочеря — влянущихы няти діяминен, ведущихи хороводи, MAJERROBE H LEBYRERE - MEZMENS: NZ: TZSOEMS: DOJUNGBROHINKE DAUK къ небу, юношей и етариевая солчие, дуна, звіддая ва облагах в вей животныя, птицы, домашини и дигілі деревья, пайты, травы мере, orons, cuitre тра, yaraja, yess, колотайта; е are injecteatiera Бога .

Такемы бумасти, не имбе саптора ал пира и по и меха импь предправляли что развого истору или Правов. Содо с сапто васем ваображений на сред постояна и побразования и побр

per. The Familiary control of the General Property of the control of the control

<sup>1</sup> Design March 1 20 20

городской иконы. Но принимая во вниманіе отсутствіе современныхъ аналогичныхъ изображеній, хотя бы отчасти имінощихъ сходство съ композиціями, указанными выше, мы полагаемъ скорте, что сцены творенія и иллюстрировали Псаломъ, будучи даны и на западной и на южной стънъ, тъмъ болъе, что самъ Аньеллъ указываетъ, что на той же стене, где была изображена «исторія» Псалма, находилось и изображеніе потопа, т. е. одного изъ посл'єдующихъ моментовъ исторін послѣ творенія и грѣхопаденія первыхъ людей. Такимъ образомъ мы полагали бы возможнымъ видёть на западной стънъ одну часть изображеній сцень творенія, а на южной, болье длинной, другую часть-гражопадение и потопъ. Въ такомъ случат невозможно согласиться съ Викхофомъ, который, исходя отъ указанной выше авонской росписи XVIII в., полагаеть, что сходная ей роспись должна была быть и въ описываемомъ триклиніи на южной стене его, а присоединенное Аньелломъ къ ней же (т. е. иллюстраціи Псалма) изображеніе потопа — по его мнѣнію — ошибка: историкъ былъ введенъ въ нее нѣкоторыми элементами самой композиціи. «Эта ошибка Аньелла, говорить Викхофъ, есть важивищее доказательство удивительнаго сохраненія композицій въ византійскомъ искусствъ; онъ видъль 148 Псаломъ изображеннымъ художникомъ V въка такъ, какъ его изображають теперь, и насъ удивляеть постоянство этого искусства, которое довело композиціи V въка до нашего времени» 1). Викхофъ разсуждаеть о невъдомыхъ ему композиціяхъ и постоянствъ византійскаго искусства такъ, какъ будто онъ имбетъ дело съ известными фактами.

Въ какомъ отношении стоятъ изображения творений съ назначениемъ триклиния — трудно сказать. Во всякомъ случат нельзя никакъ согласиться съ Викхофомъ, полагающимъ, что сцены творения даны здъсь, какъ бы отмъчая указание Бога на животныхъ, какъ пищу для людей. Нельзя согласиться и съ его раздълениемъ сюжетовъ росписи—однихъ для необразованныхъ людей, другихъ для образованныхъ; неизвъстная композиція, иллюстрирующая Псаломъ 148, по мнънію Викхофа, именно и создана на поученіе этихъ образованныхъ зрителей; а ограниченность вообще сюжетовъ, украшающихъ древнехристіанскія базилики, именно происходить отъ того, что въ выборъ ихъ нужно было сообразоваться съ понятіями необразованныхъ 3).

<sup>1)</sup> Ib., crp 16.

<sup>2)</sup> Ib., p. 17.

Что же касается до изображенія чудеснаго насыщенія народа пятью хлібами, то поміщеніе его въ триклиній весьма нонятно; оно, какъ извістно, на ряду съ другими изображеніями подобнаго рода вошло въ роспись рефекторіевъ, какъ видимъ изъ предписаній Ерминіи 1).

На другой поперечной стыть—восточной—находились изображенія изъ исторіи апостола Петра. Одно изъ нихъ также отвічаетъ назначенію триклинія: это — призваніе Апостола — чудо сописствія яствъ съ неба (Діян. Апост., X, 9—16). На изображеніе указываютъ слідующіе стихи у Аньелла:

Accipe, sancte, libens, parvum ne despice carmen, Pauca tuae laudi nostris dicenda loquelis. Euge, Simon Petre, et missum tibi suscipe munus. In quod sumere te voluit Rex magnus ab alto. Suscipe de caelo pendentia lintea plena. Missa Petro tibi, haec diversa animalia portant, Quae mactare Deus te mox et mandere inssit. In nullis dubitare licet, quae munda creavit Omnipotens genitor, rerum cui summa potestas.

Другое изображеніе, очевидно, представляло Христа среди Апостодовъ, вручающаго Петру «законь» — спецу, столь распространенную въ памятникахъ IV — V в. древи-христіанска: с и византійскаго искусства з . Стихъ у Аньеліа къ данному изображенію слідующій.

Engel Simon Petrel quem gaudet mens aurea Christ.
Lumen apostolicum cunctos ornare per annos
In te sancta Del pollens ecclesia tulgit.
In te trimum suse dinnos tun lamenta licavot
Principis aetherel clarus per saeculu natus.
Cumitis cors to cest surtos censor timospie
Bis senos inter fruttes in principe or tis
Ipsel din segue, e moste to control or a trimus.
Cumitis cors il mas li monocorporation.
Cumitis cors il mas li monocorporation.
Cumitis corso di mas li monocorporation.

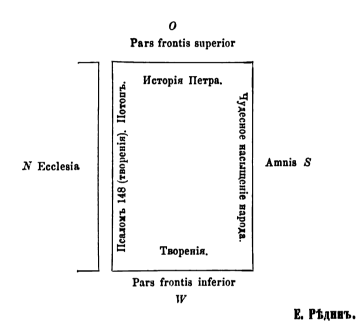
I Duith to Water our office to transfer to assemble

<sup>2</sup> Section 15 (a) a win to public variety for the first section.

<sup>4</sup> Agrae — F. D. Ger Egger of De Digres Computer Ray Consak DED of Benarring Changement

Изъ предложеннаго описанія триклипія Урсовой базилики видно, такимъ образомъ, что роспись ея носить отчасти спеціальный характеръ, отчасти соотв'єтствуетъ росписи притворовъ храма; въ составъ ея входить ветхій зав'єть, н'єкоторые моменты Евангельской исторіи и Діяній Апостольскихъ.

Вотъ графическое изображение распредъления этой росписи:



# Къ исторіи «Пренія панагіота съ азимитомъ».

«Преніе паналіота съ азимитом», византійскій народный намфлеть XIII в. (писанъ послії 1274 г.), направленный противъ политики Михаила Палеолога († 1282), искавшаго сближенія съ Римомъ, отъ котораго опъ чаялъ себі помощи и поддержки противъ враговъ имперіи, достаточно извістенъ въ русской и славянской литературахъ: уже покойный Андрей Поповъ намітилъ его исторію на византійской и славяно-русской почвії, издалъ намятникъ по тремь славянскимъ редакціямъ, доказалъ происхожденіе его на славянской почвії съ греческаго 1). Выводы А. Н. Попова пісколько дополниль и провірилъ проф. А. С. Павловъ въ своей рецензіи на упомянутое сочиненіе Попова; причемъ выразился: «Вопросъ о происхожденіи греческаго (еще не открытаго) подлиника «Пренія»... впервые разрішенъ г. Поповымъ на твердомъ научномъ основаніи» 2)

Этотъ интересный намятникъ, выражающій «народныя новѣрья, сложившіяся въ массѣ подъ непосредственнымъ, многовѣковымъ вліяніемъ апокрифической литературы», дающій «превовосходный матеріалъ для характеристики воззрѣній и понятій Византійна XIII в.» 3) до педавняго времени западно-европейскимъ ученымъ византипистамъ извѣстенъ не быль, такъ какъ до сихъ поръ они не могли найти греческаго текста этого намятника. И дѣйствительно, онъ представляетъ

 <sup>«</sup>Историко-литературный обзоръ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ» (М. 1~75), стр. 251—2~6.

<sup>2) «</sup>Отчеть о девятнадиломъ присуждения наградъ графа Уварова» (Спб. 1878), стр. 269. Ранбе этого, нашего намятника клеалем О. И. Буслаевъ, но разематривалъ его съ иной точки зрѣнія и для другажъ цьлей (см. Очерки, 1, 501).

<sup>3)</sup> А. С. Павловъ о. с. р. 269, А. Н. Поповъ, о. с. р. 247.

большую рѣдкость среди текстовъ византійско-греческихъ, разсѣяныхъ по различнымъ библіотекамъ¹). Честь открытія и изданія перваго текста принадлежить покойному ученому А.В. Васильеву, нашедшему одинъ тексть въ Вѣнской Придворной библіотекѣ и издавшему его въ своихъ Апесdotа²). Второй текстъ найденъ былъ мною въ Московской Синодальной библіотекѣ и въ свое время отмѣченъ въ нечати, какъ оставшійся неизвѣстнымъ А.В. Васильеву³). Наконецъ третій текстъ, ноздній (XVIII в.), былъ указанъ проф. А.И. Кирпичниковымъ въ рукон. Аопиской Народной библіотеки (по Сакелліону, № 472)⁴). Вотъ пока весь матеріалъ для изученія интереснаго «Пренія нанагіота съ азимитомъ». Второй и третій изъ указанныхъ текстовъ до сихъ поръ не изданы. Не имѣя возможности ближе нознакомиться съ афискимъ текстомъ, я рѣшаюсь представить текстъ Синодальной библіотеки, въ надеждѣ, что и онъ внесеть нѣкоторый свѣтъ въ сложную и туманную исторію «Пренія».

Просматривая для иныхъ цѣлей  $^5$ ) сборникъ Московской Синодальной библ.  $\Lambda^{\pm}$  364 (по «Указателю» арх. Саввы), я паткнулся совершенно случайно на отрывокъ изъ «Пренія», помѣщенный на л. 519 и сл., въ числѣ другихъ отрывковъ, составляющихъ конецъ этого сборника XVI вѣка  $^6$ ). Въ отрывкѣ начала статьи нѣтъ, нѣтъ и конца; начинается онъ со словъ: ( $\dot{\alpha}$ ) $\lambda\lambda^{\prime}$  ёуоу (?)  $\pi\alpha\lambda(\lambda)\alpha\alpha^{\prime}\delta\alpha\varsigma$ : х $\alpha^{\prime}$   $\dot{\alpha}\pi\sigma\tau\dot{\epsilon}\lambda(\lambda)$  ει τόν υπογε( $\dot{\alpha}$ ) рібу του..., соотвѣтствующихъ послѣднимъ строкамъ текста у А. В. Васильева (стр. 187, 11 строка снизу); продолжается онъ по л. 522 об.; т. е. идетъ довольно далеко послѣ текста А. В. Васильева. Это, по моему миѣнію, даетъ нѣкоторую цѣпность Спиодальному отрывку, который тѣмъ становится важиѣе, что и древнѣйшій славянскій текстъ

<sup>1)</sup> Славянскіе же тексты, какъ часто бывало, были западнымъ ученымъ ведоступны.

<sup>2)</sup> Anecdota graeco-byzantina (М. 1893) I, 179—188; praef. р. LX—XLII. Рукоп., изданная завсь (Cod. Theol. 244), безъ конца, относится къ XV—XVI вв. Этотъ текстъ быль еще до появленія книги А. В. Васильева извъстень проф. К. Крумбахеру, который собирался его печатать, но быль остановлень монмъ сообщенісмъ объ изданіи его у Васильева.

<sup>3)</sup> Археолог, Изв. и Зам., изд. Моск. Арх. Общ. 1893. № 6, стр. 217 и сл.

<sup>4)</sup> Византійскій Временникъ І, 1, стр. 201.

<sup>5)</sup> См. «Древности», издав. Моск. Арх. Общ., т. XV. вып. І. стр. 52.

<sup>6)</sup> Въ «Указателъ» архим. Саввы (по 3-му изд. М. 1858) статья вовсе не отмъчена. Въ «Систематич, описаніи рукописей Моск. Синод, библіотеки» арх. Владиміра М. 1891) статья отмъчена, по не отгадана связь ел съ «Преніемъ панагіота», и не върно, какъ увидимъ пиже, указанъ ел объемъ; здъсь (стр. 601; № 397) опредълена она: «Па л. 519—534 діалогъ православнаго съ латиняниномъ о разностяхъ въ совершеніи таниствъ въ Римско-католической и Православной церкви. Начала нътъ».

(сербскій XIV в.) точно также конца не им'єсть 1). Восполняется и отчасти опред'єляется объемъ первоначальнаго греческаго текста славянскими же текстами: валашскимъ XVI—XVII в. и русскими перед'єлками второй редакціи 2).

Нашъ тексть обрывается (вмёстё съ л. 522 об.) на словахъ: όπου ξενιτεύθητε κοινόν ήμων πατέρα και θεόν και έκολλήθητε ένι των πολιτών, τόν διάβολον 8). Это мёсто но смыслу соотвётствуеть во второй редакціи (сохранившейся цёликомъ) словамъ: «оустранистесм от нас общаго житта отца и бога и прилѣнистесм единомов от граждан, сирѣч дтаволоу» 4) (л. 25). Т. о. въ нашемъ отрывкё недостасть только продолженія упомянутаго толкованія притчи и самаго финала пренія: «въ истинж оубо ныпѣ искоусну бога жива и разумѣуъ мю вѣра уристіайскаа (у А. Попова лучше: «греческам») чистаа и непорочна есть и теръда и непоколѣбима и право прѣпрѣл мм еси честный философе» (л. 25 об.). Далѣе слѣдуетъ: «нж и еще уощж въпроситинанагодъ рече. въпроси елика аще уощения...; это—толкованіе пѣкоторыхъ стиховъ (18, 19, 21 — 23, 25, 26) 103-го исалма со вставкой изъ анокрифической легенды о первой литургій 3)—едва ли не состав-

<sup>1)</sup> А. Поповъ, о. с. р. 241. Мъсто, соэтвътствующее Синодальному отрывну, начинается въ изд. А. Н. Попова на стр. 261 (3-я отрока синзу). Синодальный гред, текстъ идетъ т. о. дальше сербскаго.

<sup>2)</sup> А. С. Павловъ, о. с. р. 265. А. Поповъ, о. с. р. 239. 264. Молдаво-валашскій текстъ находится теперь въ Моск. Публ. в Рум. Муз. подъ № 1735 /колл. В. И. Грагоровича), описателемъ отиссевъ къ XVI в. и ко 2-й редаций юм. Отистъ Музеевъ 1876—1878 г. М. 1879, стр. 41; забъь же поправка къ замъчанию А. С. Павлова объ оковчания текста. Текстъ Грагоровича полбетенъ былъ в О. И. Буслаеву (Очерки I, 501—502). А. С. Павловъ введенъ былъ в в заблуждение В. И. Грагоровичемъ, тогла еще владъвшимъ рукописью: В. И. присладъ ему выписку, составляющую не коменъ «Пренія», а начало следуващей статьи «вопросокъ и отистовъ» на свями съсстія темы, какъ это кадно по рукописа ил 26 Ср. А. (правлова о. с. р. 268, прам. 2.

<sup>8.</sup> На следующеми листе конента какой-то статьи астрономического характера: ... эм есть, поку цета усбор поку, услугатай эст ў кму і й ліса туд это дляд. На обороте листа начанается статья. Исс. ехко усбор. То було то й пос эклического стать вей абто жам посталась, повадимому, нед писаннесь. Еко и понастей рукопись. Ор. сваше прои булосталась, повадимому, нед писаннесь. Еко и понастей рукопись. Ор. сваше прои булосталась.

<sup>4.</sup> Привожу питату раскрывные согронение по тоголу В. И. Григоронича вык болье исправичит, нежени изданивый у А. И. Полено во сер. 2-6.

<sup>5</sup> Забев объясняется, почем, Алами быты первымы пророжом с Онт. первый познать Св. Трончу, получавать ота бога лушу оны оказать с быть осталь Владыком, на что Буга ответила: благословено зарегво Отлак Сман в Св. Духао. (А. Поповъ—о, с. р. 260 буть легенда побетвенно о первой лизурым полиментыму принадзежала къмдера ублучу какому нибуто наролному же объеси в со за урга, еще отрывовъ ед вушель вы догосмую Путе о вы разолата о жерта полименты на Нод Твом ота Тронха. Ок. А.В. Вустимена и с. р. 199 — 200, А. И. И. може, «Книга бытія лебеси и меняю». У 18ст. отр. 10

ляетъ прибавленія, не относящагося къ первопачальному тексту, хотя, быть можетъ, бывшаго еще и въ греческомъ текстѣ, послужившемъ оригиналомъ нашему переводу (панагіотъ и азимитъ продолжаютъ упоминаться). Соображая объемъ педостающаго въ нашемъ отрывкѣ текста по текстамъ славянскимъ, хотя бы второй редакціи, мы можемъ предположить, что въ Синод. ркп. пропалъ приблизительно одинъ листъ, на которомъ и кончалось «Преніе». Такимъ образомъ, мы почти цѣликомъ можемъ возстановить византійское «Преніе»: нашъ отрывокъ, составляя по смыслу (и отчасти по тексту) непосредственное продолженіе вѣнскаго текста дополняетъ съ успѣхомъ этотъ послѣдній.

Сравнивая же между собой совпадающую часть выскаго текста съ нашимъ, а также принявъ въ соображение весьма древній и близкій ко времени возпикновенія греческаго оригинала славянскій текстъ первой редакціи 1), мы приходимъ къ слыдующимъ наблюденіямъ. Нашъ текстъ даетъ рядъ отклоненій отъ вынскаго текста, но эти отклоненія соотвытствують древныйшему сербскому тексту, т. е. этотъ послыдній имыль своимъ оригиналомъ тексть, если не тождественный, то близко подходившій къ тому, отрывокъ котораго сохраненъ Синодальной рукописью. Воть, напримыръ, такого рода случаи:

ἔτερον πίνει χρασὶ καὶ λειτουργεῖ καὶ λέγει ὅτι νερόν οὐχ εἶχεν καὶ οὐ βλάπτει. ἱερουργεῖτε καὶ τὰς νύχτας καὶ εἰς μίαν ἡμέραν ε΄ καὶ ι΄ φορὰς εἰς εν βῆμα εὐγένει (?) ὁ εἰς καὶ ὁ ἔτερος ἐμπαίνει. (Сипод.)

(Вѣнск.).

пикшь вино. и глаголешь водоу не има. и невьзерант ти литоургисоучень. и литоургисоучете оу канон цркви і или ві. икрен ващихъ. каннь исуоди а дроугы вьходи (Серб.).

Относительно вина въ вѣнской рки. пропущено, отсюда непонятная фраза: хаі λέγει νερόν οὐκ ἔχει. (Васильевъ, стр. 187); далѣе: хаі οὐ βλάπτει λειτουργῶν πέντε φορὰς τὴν ἡμέραν καὶ τὴν νύκτα πέντε δέκα φορὰς εἰς ἔν βῆμα (καὶ ἐὰν εἰσέλθη εἰς τὴν λειτουργίαν)... Онять, какъ

<sup>1)</sup> Оба сербскіе списка относятся къ XIV в. (одинъ съ годомъ 1384).

видимъ, конца фразы (о службъ нъсколькихъ литургій на одномъ престоль) ньть. Изъ приведеннаго соноставленія видимъ также, что старый сербскій тексть указываеть на греческій оригиналь, хотя и близкій къ Спиодальному, но не вполит совпадающій съ нимъ: это объясняется, съ одной стороны, сравнительно позднимъ происхожденіемъ Синодальной рукописи. Во всякомъ случат мы, даже на основания этихъ сопоставленій, въ правіт предполагать принадлежность Сиподальному отрывка и оригинала Сербскаго перевода къ одной редакців. Въ этомъ утверждаемся мы еще больше, сравнивъ сербскій текстъ съ нашимъ отрывкомъ въ той ихъ части, которая не сохранена венскою руковисью: сербскій тексть передаеть довольно нескладно, темно місстами, но за то близко греческій тексть 1). Отсюда мы имбемъ право предполагать, что и въ остальной части, не сохранившейся въ Синодальномъ спискѣ, текстъ быль близокъ къ старому сербскому тексту, Это предположение опять косвенно подтверждается сравнениемъ этого сербскаго текста съ венскимъ: судя даже по началу, венскій тексть отанченъ отъ сербскаго, т. е. припадлежить нь иной редакціи, нежеди неизвістный намъ оригиналь сербскаго текста 2).

Въ этомъ заключается значеніе сербскаго текста для исторія и возстановленія греческаго текста «Пренія». Опреділяя точибе отношеніе сербскаго текста къ греческому, нельзя не отмілить, впрочемь, и того, что этотъ сербскій тексть, хотя я сохранился въ списий весьма древнемь, но уже успіль потерпіть кое какія изміненія, которыя всправляются при помония второй редакція: доказательство, что вторая редакція славянскихъ текстовь не зависить отъ доказашаго сербскаго текста, а восучлять къ общему сънимь первоначальному переводу. Постому для возстан вленія треческаго текста

Bodg to Mode and thousand the Control and a copyright of the exact teather the control and the

526 отдель і.

важна и вторая редакція: она, если п внесла своп изм'вненія въ нервоначальный текстъ перевода, всетаки сохранила много чертъ и нервоначальнаго текста греческаго: въ этомъ уб'єждаемся также изъ сравненія текста второй редакцій съ Синодальнымъ спискомъ греческимъ въ той части, которая не сохранилась въ первой. Такимъ образомъ и вторая редакція должна быть принята въ разсчеть при возстановленіи греческаго оригинала; особенно важна она для опред'єленія объема первоначальнаго греческаго текста; ни одипъ 1) греческій, ни сербскій тексты не сохранили конца текста; съ помощью второй редакціи мы могли бы приблизительно опред'єлить объемъ греческаго подлинника, по крайней м'єр'є, того, на которомъ основанъ славянскій переводъ. Въ этомъ отношеніи славянскіе тексты могуть оказать услугу и занимающемуся византійскими текстами.

Такимъ образомъ обобщая сказанное, примънительно къ издаваемому отрывку, мы можемъ счесть этотъ отрывокъ достойнымъ виимапотому, во первыхъ, что онъ даетъ намъ значительное продолжение текста «Пренія» въ греческомъ, а во вторыхъ, потому, что онъ представляеть отрывокъ оригинала (по единству редакціи) славлискаго перевода, восходящаго къ эпохѣ довольно близкой ко времени возникновенія намятника, т. е. довольно близкаго текста къ самому намятнику. Что славянскій нереводъ былъ сдѣланъ вскорѣ нослѣ ноявленія греческаго оригинала, видно изъ указаннаго уже выше обстоятельства: тексть 1384 года представляеть уже измёненія первопачальнаго перевода, а текстъ второй редакцін кое гд'в древиже по чтеніямъ текста первой. И въ самомъ сербскомъ текстъ, безъ сравненія его съ второй редакціей, есть указанія на то, что тексть 1384 г. отділень нікоторымъ промежуткомъ времени отъ первопачальнаго перевода: сербскій текстъ восходить къ болже древиему болгарскому оригиналу, какъ показываетъ его языкъ 2). Такимъ образомъ, славянскій переводъ, въ силу своей

σιν καὶ όπου τύχωμεν, θέτομεν τον λίθον καὶ λειτουργοϋμεν (Синод. сп. л. 519 οб.).

нашего, тако же и мы имаемъ камень той и идъже слячится полагаемъ камень той и сляжимъ (2-я ред. А. Поповъ, о. с. р. 277). камы имамо и има знамению светительство (sic). идеже полагамо слоужбоу и пслагамо шко и вы гръци андимись. (1-я ред. А. Поповъ, о. с. р. 262).

<sup>1)</sup> Говорю о текстахъ, извъстныхъ миъ испосредственно.

<sup>2)</sup> Текстъ испещренъ народными формами и болгаризмами, напр. поменуху (аог.), оуводихоу (imperf.), биху (аог.), пре, събываещимасе (смъна юсовъ) и т. д. Ср. А. И. Попова о. с. р. 250 — 151. (народныя формы, словарныя особенности).

исторін, долженъ быль быть сділанъ вскорів послів появленія намятника въ византійской литературів, что весьма понятно: вопросъ объ отношенін православія къ католицизму представляль высокій, живой интересъ и для славянъ, что доказывается общирною полемической литературой, проходящей широкою полосой черезъ весь древній періодъ славянской письменности. Это наследіе той же Византіи. Но особенный интересъ этого «Пренія» заключается на византійской почвѣ въ томъ, что оно есть продукть не ученой, кинжной среды, не намятинкъ болье или менье оффиціальный, а произведеніе народнос; поэтому и языкь «Пренія» отличается отълитературнаго, условнаго до изв'єстной степени, языка другихъ памятниковъ, приближается къпародному говору. Этотъ характеръ важенъ и для славянской инсьменности: «Преніе» — одинъ изъ ръдкихъ византійскихъ не церковныхъ, народныхъ памятниковъ, перешедшихъ къ намъ. Повидимому, опъ и перешелъ не чрезъ оффиціальные образованные круги, а прямо отъ простой византійской массы къ простымь же славянамь (Болгарамъ?): народный, нестрого книжный характеръ сохраняеть «Преніс» и въ славянскомъ перевод в и въ первой редакціи, испещренной пародными живыми формами и оборотами...

(ἀ)λλ' ἔγου (?) παλ(λ)αχίδας καὶ ἀποστέλ(λ)ει τὸν ὑπογεί)ριόν του, καὶ φέρνει τούτην. καὶ παρευθύς σβένει τὸ κερίον ἐκεῖνος, καὶ ἐμβαίνει ἀπό τὰς προσπόδου (?) καὶ πίπτει εἰς τὸ κραββάτιν ') του καὶ ἔγει την ὅλην τὴν νύκτα εἰς ἀνάπαυσίν του. καὶ πρωίαν ποιεῖ μετάνοιαν καὶ λέγει συγγωρήσατέ μοι ὅτι ἐραντάστηκα, καὶ λαμβάνει συγγώρησιν καὶ ὑπάγει καὶ ἱερουργεῖ. Καὶ ἄλλον ὅτι κρατεῖ τὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ εἰς τὸ πουγγί '') του καὶ εἰς βρακουλούριν (?) του, καὶ πρὸς σωτηρίαν του, καὶ κρατεῖ το καὶ ἀμαρτάνει μετ' αὐτόν. Έτερον πίνει κρασὶ καὶ λειτουργεῖ καὶ λέγει ὅτι νερὸν οὐκ εἰνεν καὶ οὐ βλάπτει ἱερουργεῖ τε καὶ τὰς νύκτας καὶ εἰς μίαν ἡμέραν ε΄ καὶ σᾶς ἔλθη πρὸς νεροῦ σας καὶ πρὸς σωτηρίαν σας, ὁπόταν λειτουργεῖτε, ἐκδύεσθε τὴν ἀλλαγήν σας καὶ ἔρείνετε καὶ ὑπάγετε καὶ πάλιν ἔργεσθε. 'Ο ἀζυμίτης. Λίθον ἔγομεν ἔγοντα τὴν σρραγῖδα τοῦ ἀρχιερέως μας ὅσπερ καὶ ἐσεῖς τὸ ἀντιμίνσιν ') καὶ ὅπου τύγωμεν, θέτομεν τὸν λίθον καὶ λειτουργοῦμεν. 'Εσεῖς δὲ οί 'Ρωμαῖοι μένετε μὲ τὰς γυναῖκάς σας

<sup>1)</sup> cod κρεβάτην.

<sup>2)</sup> cod. πουγκή.

<sup>3)</sup> cod. sumsvn.

<sup>4)</sup> cod. ฉังจะบุระเจเง.

καί τὸ πρωί μετά τὸ άμαρτῆσαι μετ' αὐτὴν (?) ποιοῦσιν προσφοράς. Ό παν αγιώτης. Φλυαρείς ούχ ενι τέτοιον εάν δε ποΐα (?) γυνή νοήση αὐτὴν ό ἄνδρας αὐτῆς, οὐ ποιεῖ τὰς προσφορὰς, άλλὰ ποιεῖ τας ἄλλη ἐὰν δὲ καὶ έχ τὰς γιλίας μίαν τοῦ γρόνου ποιήση, χρυφὰ έξαγορεύεται καὶ διὰ τοῦ πνευματικού αυτής λαμβάνει κάνονα καί δουλεύει. Έσεις δὲ οἱ φρονιμώτεροί σας τό ποιρύσιν(?), και φυσικόν τό έγετε και νομοπαράδοτον είς ήμας δὲ ἐἀν τὸ ποιήση μία τῶν γυναιχῶν, ἄπαξ ὁ οὐ γίνεται, λούεται ἡ πλύνεται ἀπὲ τὴν ζωσιν καὶ κάτω, καὶ ἀλλάσσει, καὶ οῦτως ποιεῖ. ἔνι δὲ καὶ έχ του Χριστού μου τοῖς ἀλείμ(μ)ασιν 1) τοῦ βαπτίσματος χαὶ έχ τοῦ άγίου μύρου τοῦ Χριστοῦ μου ἔνι χρισμένη, καὶ άγιάζεται ²) ἡ προσφορά: βάνει τὸ ὅπλον τοῦ Χριστοῦ μου τὴν σφραγίδαν καὶ ἀγιάζεται ἡ προσφορά, βάνει την είς το πύρ και άπο του πυρός καθαρίζεται, υπάγει αὐτὴν εἰς ἐκκλησίαν καὶ ἀγιάζεται ἀπὸ τῆς ἐκκλησίας. εἰστήκει δὲ καὶ ὁ ίερεὺς ἐστολ(ισ)μένος εἰς τὰς ἀ(γίας στο)λὰς τὰς θεϊκὰς καὶ λέγει τὰς προσευχάς ὁ ίερεὺς ἄγγελος λογικός ἐστιν καὶ ἀγιάζεται ἡ προσφορὰ, ὅτι τὸ μιαρόν άγιον γίνεται. Έσεις δε ποίον βάπτισμα φορείτε, και ποίον μύρον; άλλά θέτεις κόκ(κ)ον άλας είς τὸ στόμα σου καὶ γρίεις τὸ παιδίν καὶ οὐ λέγεις ότι βαπτίζεται ο δούλος του θεου Ίωάννης ή ή δούλη του θεου Μαρία είς τό ὄνομα τοῦ πατρός καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος, άλλὰ λέγεις: βαπτίζω έγω και έγω σε βαπτίζω, και θεοποιείς έαυτον άπο σου. Και πάλιν ό παναγιώτης. Ὁ Χριστός μου ἔν(ν)οος ἢ ἔμψυγος ἔνι ἢ οὐ; 'Ο άζυμίτης. Καὶ ἔ(ν)νοος καὶ ἔ(μ)ψυγος. 'Ο παναγιώτης. Καὶ πῶς ποιεζς αύτον ἄνουν καὶ ἄψυγον; καὶ σὺ γινώσκεις ὅτι ὁ ἄλσιμος ἐφμυαλὸς ἔνι 8) καὶ αὐτὸ τῆς ψυγῆς τὸ προζυμον 4). Καὶ πάλιν ὁ παναγιώτης. Διὰ πόσων στοιγείων συνίσταται ο κόσμος και ο άνθρωπος και το τζουκάλιν και τὸ κεράμιον καὶ πᾶν πήλινον 5); Ο άζυμίτης. Έκ πυρός καὶ ϋδατος καὶ γώματος. Ο παναγιώτης. Καὶ ἡμπορεῖς ναψης είστίαν γωρὶς ἀνέμου καί δαλού και καρβούνου και πυροβολήσεις και έμφυσήσεις και σείσεις τάς χεϊράς σου νὰ έμβη ἄνεμος, και γωρίς οὐδὲ ἄπτει ούτως τὰ πάντα διά τεσσάρων στοιγείων συνίσταται ο κόσμος, και ή προσφορά και ήμεῖς βάνομεν τέσσαρα στοιγεία είς την προσφοράν άλεύριν, θερμόν, προζύμιν καὶ ἄλας, καὶ διὰ τεσσάρων στοιγείων συνίσταται ἡ ἀγία προσφορά, ἐσεῖς

<sup>1)</sup> cod. ἀλήμασιν.

<sup>2)</sup> cod. a (stat.

<sup>3)</sup> Серб. ыко соль мозгь на [хольнос] cod. холинос.

<sup>4)</sup> cod. πρόζυγμον.

<sup>5)</sup> cod. πύληνον, серб. καπάμε.

δε οι άζυμιται μόνον και 1) δύο άλεύριν και κρυόν νέρον, και ενι νενεκρωμένον. καὶ αὐτὸ ἐπὶ Σπυρίδωνος 2) γέγονεν, ὅτε 3) ἐποίησεν ὁ Σπυρίδων κεράμιον και έπηγεν απάνου το πυρ άντι του πνεύματος το πυρ ύδωρ και απέμείνεν τὸ γοῦς (κατά) μίμησιν τῆς σαρκός τοῦ Χρίστοῦ μου. Ὁ παναγιώτης. Είπέ μοι, ό Χριστός μου, όσα ἔπαθεν, ζή και ἐσηκώθη ή νενεκρωμένος ένι; Ο άζυμίτης. Ζή καὶ ἐσηκώθη, Ο παναγιώτης. Καὶ πῶς οὖν ποιείς αὐτὸν νενεκρωμένον, ὅτι οὐ θέτεις εἰς τὸ ἄγιον σου ποτήριον ϋδωρ ζεστόν, άλλά ψυγρόν και πάντως ήστε νεκροί και ψυγροί γινώσκει πας άνθρωπος, όπόταν ένι ζωντανός, ζεστός ένι, όπόταν δὲ ἔν(ι) νενεκρωμένος κρυσταλλοπαγετός ένι. Καὶ άλλον ότι ὁ φάπα σας καὶ οἱ ἱερεῖς σας μετὰ δακτυλίων και σκουλαρακίων και στερανίων και καμπανελίων ) και γειροκτίων, άλλα δή και είς το δεξιον γέριν του φάπα σας γράφει γείο Κυρίου, και έν τή άριστερά γείρα μήτηρ θεού, ώσαύτως καὶ οἱ άργιερεῖς σας λειτουργούσιν είς το ταμεῖον τοῦ θεοῦ, καὶ οἱ ἔτεροι κάθονται ἔνὸον καὶ κρατῶσιν τάς κύνας αὐτῶν; ἄλλον ζωγραρεῖτε τοῦ Χριστοῦ τὰ ποδάρια καβαλικεπτα ") άλλά και κουρούμγενην (?) και τα μαλία του τζούρετα κομμένα 6), καθώς έσεις οι οράγγοι, έγω δε έρμηνεύσαι έγω τα δύο σας όνόματα: οράγγοι διότι έφραγγελώσατε του Χριστόν μου, λατίνοι διότι έλλαττώσατε την άλήθειαν. Ο άζομέτης. Ο άρ(ρ)αβών ένι το δακτύλιον των ίερέων και τά έτερά είσιν της ίερωσύνης. Ο παναγιώτης. Η σοραγίς ένι ο άρ(ρ)αβών. Ο άζυμίτης. Λέγει είς την παραβολήν του άσώτου, άνθρωπός τις ειγεν υίους ό μεν είς πρεσθυπερος και ό επέρρς νεώπερος. Και είπεν ό νεώπερος πρός τῷ πατοί αύτου, πάτερ, δος μοι το ἐπιβάλ(λ)ον μέρος τζε ούσίας, και อิเยาตัวเธยา 5 กลากุร ลบารวี ลักลากุล กรา ริเรา สบารวี หละ ยังโดหยา กุษ บริติ สมา του, και άναστάς έπορεύθη και έκολιλιή(θη) ένι των πολιτών και τα έξής της παραβολής το Ο παναγεώτης. Και τίς έστιν ό πατης και τίς έστιν ό υίδη δ πρεσβύπερος και δ νειώπερος. Ο άζωμίτης. Ο πατήρ έσπιν δ θερς, ό πρέσβυς υίος ένε, οι δίκαιοι και ό νεώπερος είπινοι άμαρπωλοι, οί ππαίπαντες 8) τον θεόν. Ο παναγιώτης, Επεσες είς τούτο. Ο αζυμιτής Και πώς; Ο παναγιώτης. Λέψει ο Λοίστος μου δίλαιος έπταλίς μεσιτεύεται. o de auactorios esdocurno atanis (") nai tario" ou youan eyu o dece o oi-

Tricod. 22. millieber intersect und bintere Copo-

<sup>2)</sup> cod. 57.25 to 25. 25.

<sup>3)</sup> cod. 57:

<sup>4) 9</sup> Cp. x2 2-212

<sup>5) #5825182 32218577 6</sup> G

<sup>61 ? (</sup>p. 35.5) (m.

<sup>7)</sup> Cf. Luc. XV (2 %

<sup>8)</sup> cod. mtsvszviis

καίους πρός ένὶ άμαρτωλῷ μετανοοῦντι ¹). Ό Χριστός μου λέγει· οὐκ τόρον ³) εἰγεν ἡ θεότης νὰ καταβῆ ἐπὶ γῆς, νὰ πάθη ἄπερ ἔπαθεν καὶ νὰ δείξη τὰ ἔδειξεν καὶ νὰ ὑπομείνη τὰ ὑπέμεινεν; οὐ διὰ τοὺς δικαίους, ἀλλὰ διὰ τοὺς ἀμαρτωλούς. Ὁ ἀζυμίτης. Καὶ τίς ἐστιν ὁ πατήρ καὶ ὁ υἰὸς ὁ πρέσβυς καὶ ὁ νεώτερος υἰός; Ὁ παναγιώτης. "Ακουσον, ἀζυμίτα ρι πάπαι ἐγένοντο ἀπό τῆς ἀποχωρή(σε)ως ἀπ' ἢν ἀποχωρίσθημεν καὶ ἐσεῖς ἀρ' ἡμῶν, ἄρ' οὐ ἀποχωρίσθητε ἀπό τῶν πατέρων σας καὶ ἀπό ἡμᾶς ¹) τοὺς ἀδελρούς. τὸ δὲ πρῶτον εἰστε μεθ' ἡμῶν εἰς τὸ ἔνζυμον μόνον ἡ ρραγγικὴ γλῶσσα ἐχώρισεν ἀρ' ἡμῶν, μεθ' ὧν ὁ πατὴρ ἡμῶν ἐστι ὁ θεός. Ὁ υἰός ὁ πρέσβυς εἴμεσθεν ⁵) ἡμεῖς οἱ χριστιανοὶ, ὁ δὲ νεώτερος υἰός ἤστε ἐσεῖς οἱ φράγγοι, οἱ ἀζυμῖτες ε΄), οἱ τετυρλωμένοι τῆς πίστεως καὶ μεμολυσένοι ὅπου ξενιτεύθητε (τὸν) κοινὸν ἡμῶν πατέρα καὶ θεὸν καὶ ἐκολλήθητε ἐνὶ τῶν πολιτῶν, τὸν διάβολον......

М. Сперанскій.

<sup>1)</sup> Cf. Luc. XV, 7.

<sup>2)</sup> Cf. Mar. II, 17.

<sup>3)</sup> cod ( jestve ) ys.

<sup>4)</sup> cod. euks.

<sup>5)</sup> cod, sincbev.

<sup>6)</sup> cod. άζυμύτες.

## Къ вопросу о договорахъ русскихъ съ греками.

٠

T.

Въ журналѣ «Byzantinische Zeitschrift» за 1892 г., въ I т., помышена статья: «Veber die urkundlichen Quellen zur Geschichte der Byzantinisch-venetianischen Beziehungen vornehmlich im Zeitalter der Котпенен», принадлежащая перу Карла Нейманна. Служа введеніемъ къ предпринимаемому почтеннымъ авторомъ труду по исторів византійско-венеціанскихъ отношеній, только что названная статья посвящена исключительно разсмотранію источниковъ. Въ распоряженіи автора быль обширный матеріаль, поміщенный въ «Fontes rerum austriacarum». 2 Abtheilung, Bd XII. изд. Тафелемъ и Томасомъ въ Вѣнѣ, въ 1856 г. Въ трехъ томахъ этого сборника помъщенъ цѣлый рядъ оффиціальныхъ документовъ, начиная съ 814 г.: договоровъ, хрисовулловъ, привиллегій, заключенныхъ Венеціанскою республикой съ сосѣднею Истріей и Византійской имперіею. Авторъ разсматриваемой статын высказываеть сожальне, что всь труды ученыхъ, имъвшихъ предметомъ своихъ изследованій византійско-венеціанскія отношенія XI и XII столітій, основаны, главнымь образомъ, на литературномъ предація, вслідствіе чего отличаются неполнотою и опибочностью своихъ выводовъ. Дело въ томъ, что въ сочиненіяхъ греческихъ и венеціанскихъ хронистовъ отмічены факты, которые становятся понятными только на почит правовыхъ и хозийственныхъ отношеній Византів и Вененіи. Разсмотрічніе этих в отношеній и будся в предметомъ будущаго труда г. Нейманка. Въ занимающей же насъ статът онъ разсматриваетъ вопросъ о томъ, какого рода матеріаль имбется въ рукахъ изслідователя и въ накой степени можно считать его полнымъ. Первый вопросъ решался, впрочемъ, очень просто: матеріал

собранцый Тафелемъ и Томасомъ, представляетъ рядъ оффиціальныхъ документовъ, большая часть которыхъ — переводъ съ греческаго на латинскій. Съ этой стороны высокое достоинство матеріала не подлежить, повидимому, пикакому сомивнію. Оставался, такимъ образомъ, вопросъ о полнотъ сохранившихся документовъ. Обстоятельство, которое въ особенности должно было обратить на себя внимание г. Нейманна и которое непосредственно возбуждало вопросъ о полнотъ сборника Тафеля и Томаса, состоить въ следующемъ: все хрисовуллы, привиллегін и т. п. саблин, заключенныя между Византійскимъ и Венеціанскимъ правительствами до 1187 года, идуть отъ имени перваго и всь они заключають въ себь только права и привиллегіи, дарованныя венеціанцамъ византійскимъ правительствомъ въ предѣлахъ имперіи; документовъ же, которые заключали бы въ себъ обяванности венеціанцевъ по отношенію къ Византіи, — нѣтъ. Это обстоятельство объясиялось тымь, что письменныхъ обязательствъ со стороны Венеціи и не было вовсе до 1187 г. и что, до этого года, венеціанцы пользовались только правами въ имперіи, не неся съ своей стороны никакихъ обязанностей, и только съ 1187 года, происходитъ перем'іна, по которой въ документы, шедшіе отъ Византій, включались и пункты обязательствъ со стороны Венеціи. Другіе думали, что хрисовуллы и привиллегіи, дарованные имперіей венеціанцамъ, были только вознагражденіемъ посл'єднихъ за оказанныя ими первой въ различныя времена военныя услуги, и о какихъ инбудь другихъ обязанностяхъ венеціанцевъ не могло быть и ръчи. Эти два воззртнія лежать въ основ встхъ изследованій, посвященных византійско-венеціанскимъ отношеніямъ, говоритъ г. Нейманнъ 1). Само собою разумжется, что если бы оба эти возэржия оказались ошибочными, то не менье ошпбочными оказались бы и выводы изследователей, разделяюшихъ ихъ.

Г. Нейманиъ показалъ, что упомянутыя воззрѣнія дѣйствительно несостоятельны. Выводы, къ которымъ онъ пришелъ въ этомъ отношеніп, такъ питересны и такъ важны, какъ увидимъ ниже, и для византійско-русскихъ отношеній, что считаемъ необходимымъ остановить на нихъ вииманіе.

Г. Нейманиъ показалъ, что въ развитіи договора между Венеціей и Византіей, какъ письменнаго международнаго акта, должно разли-

<sup>1)</sup> CTp. 370.

чать два періода: 1) до 1187 г. приблизительно и 2) отъ 1187 г. и далье. Тогда какъ до 1187 въ канцеляріи византійскаго императора не было обычая включать въ договоръ и пункты обязательствъ другой договаривающейся стороны, такъ что документь получаль видъ какъ бы указа императора, надъляющаго эту другую сторону правами и привиллегіями,—съ 1187 г. установилось правило включать въ письменный актъ обязательства объихъ сторонъ, такъ что въ такомъ видъ этотъ актъ получалъ вполнъ видъ договора.

Внимательное чтеніе документовъ до 1187 года дало г. Нейманну фактическое основаніе для такого утвержденія. Именно въ привиллегіи Іоанна Комнина 1126 года прямо говорится, что эта привиллегія дается венеціанцамъ—pollicentibus et rursum ex toto corde pro Romania pugnare... quedamque specialia servitia scripta per conventiones celsitudini nostre et Romanie observare pollicitis, secundum quod conventio (symphonia) a nunciis eorum facta de his latius narrat 1). Стало быть, до 1187 года существоваль обычай, по которому объ договаривающіяся стороны обмѣнивались письменными обязательствами, при чемъ каждое заключало въ себъ обязанности только одной какой нибудь стороны по отношенію къ другой, объ обязанностяхъ же нослъдней упоминалось только въ общихъ выраженіяхъ 2).

Далье г. Нейманиъ попытался, на сколько позволяль бывшій въ въ его рукахъ матеріаль, представить всю процедуру заключенія договоровь между Византіей и Венеціей, отъ начала переговоровь до окончательной ратификація объими сторонами состоявшагося соглашенія. Дьло представляется г. Нейманномъ въ такомъ видь. Одна изъ сторонъ отправляла къ другой пословъ (legati, apocrisiarii, missatici), которые везли съ собой два документа — кредитивную грамоту и секретную инструкцію: первая вручалась правительству, съ которымъ должно было войти въ соглашеніе, а вторая заключала въ себі: махітишт и требованій, которыя слідовало ему предъявить. Послів врученія кредитивной грамоты начинались переговоры.

Положимъ, что Венеція принадлежитъ ночинъ заключенія договора. Переговоры ведутся въ Константинополь; если они не привели

<sup>1)</sup> Fontes, XII, 116 u 182 ib. crp. 370.

<sup>2)</sup> За другими доводами въ пользу этого несомивно вврнаго вывода г. Нейманна отсываемъ къ его статъв. Скажемъ только, что чрезвычайно интереснымъ и важным въ запимающемъ насъ вопрост документомъ является договоръ, заключенный Византісй съ Иизой въ 1111 году.

на своемъ языкѣ; 2) персидскій экземпляръ переводится на греческій, а греческій — на персидскій языкъ; обѣ стороны сличають переводный экземпляръ съ своимъ собственнымъ проектомъ договора, и найденныя различія согласують; 3) когда обѣ стороны нашли проекты договора подходящими, то изготовляются двѣ грамоты — персидская и греческая, при чемъ каждая сторона употребляетъ свои канцелярскія и дипломатическія формы; накопецъ 4) происходить обмѣнъ договорами: греки получають персидскій экземпляръ, а персы — греческій: кромѣ того, греческіе послы получають греческій переводъ съ персидскаго, а персы — персидскій переводъ съ греческаго экземпляра; эти послѣдніе — переводные экземпляры оригиналовъ — не имѣютъ печатей пословъ: они служпли только пособіемъ при чтеніи оригиналовъ. И такъ, каждая сторона получала два экземпляра договора: одипъ на языкѣ той страны, съ которой заключается договоръ, другой въ видѣ копіи съ того же экземпляра на языкѣ своей страны 1).

Такой порядокъ заключенія договора между Персіей и Византіей, безъ сомнѣнія, можеть считаться типическимъ для всѣхъ договоровъ, когда-либо заключенныхъ византійскимъ правительствомъ съ тою или иною страной; этотъ порядокъ, однако, допускаль извѣстнаго рода отступленія, когда, напр., Византія вступала въ договоръ съ страною, которая не могла еще выработать своихъ собственныхъ дипломатическихъ и канцелярскихъ обычаевъ. Нельзя не замѣтить, что то, что мы паходимъ у Менапдра, не совсѣмъ вяжется съ выведенною г. Нейманномъ формулой византійскаго договора. У г. Нейманна нѣтъ рѣчи о томъ, составлялся ли договоръ отдѣльно каждою стороною на своемъ языкѣ и происходило ли за тѣмъ сличеніе обоихъ экземпляровъ, или пѣтъ, иначе сказать, принимала ли активное участіе въ редакціи договора каждая сторона, или эта редакція была въ рукахъ византійской только дипломатіи и ея канцеляріи.

Между тымь, этоть вопросъ напрашивается на вниманіе самъ собою, ибо въ сборник Тафеля и Томаса всі документы—на латинскомъ язык и идуть отъ Византіи къ Венеціи или, вообще, отъ одной какойнибудь стороны. Быль ли сділанъ переводъ съ оригиналовъ въ Константинополі и, въ качестві копій, отправленъ вмісті съ оригиналами въ Венецію, или этоть переводъ сділанъ уже въ Венеціи для своихъ текущихъ надобностей? На этотъ вопросъ ність отвіта въ

<sup>1)</sup> Гедеоновъ. «Варяги и Русь», стр. 264 и след.

статьй г. Нейманна, тогда каки разменіе ото имають существенняе значеніе для опінни допументови на оборниті Таледа. Если поревств каждаго изы этихи документови слідани на Клестантив, плук, т., конечно, всй они иміноти для насъ значеніе принадови ностойностий. Пак нримічанія 2 на стр. 367, тай г. Нейманни пледунти о переводнюмь характері документови на сборникі Таледа, ниде, что объ признаєть на ними поздийние происхонденіе; это, новечно, візромино, ибо ви интересахи венепідення било—хорощо знать содержанніе привиденій, что ведо на собою неоднократь е списиваніе ихи; однако, вопроси о т.м., тай били стідани периній пореводи, остантим у г. Нейманна все таки нерішенними.

Туть-то вичнео в мога чму помочь Менанции, взействе погорато мы выше приведки но тога нь чермули г. Нейманна должно слидать слидующее дополнение. То два экснемпляра договора, о погорых онь говорить на стр. 375, прообритають такое значение одина выв нихь быль на латинскомы языки, другой—переводь его на греческой; второй оставался на 16 неполниченной, а первый, вмисти съ хрисовулномы, который быль соотавлены также на греческомы и латинскомы языкахи, на особых хартісхи, шель вы Венецію, гли и оставался, нь заминь всего этого висантійскій посоды получали оти дожа пр. токоль о дачи приских венеціяється правительствомы.

Что хрис амил на греческомъ языні сопровождаль датлескій перевода сладанение ва Константинопом и лицема офанціальныма. жменно-пратомачомы визачтійскаго провительства, того требуеты самое простое соображение, промі свиді тельства Менандра: для византійскаго правительства биль важно, чтобы въ Венеців понямаля булау DO HOLMBHOMY OF CMELCHY, & HE TOTHS FAITH OF BUPERS R BROCK, WIN OWERS было бы возможно, если бы переводи ен предоставить усмотителю самихъ венеціанцеви, недостаточно значомніх і съ преческими візікомъ. Венеціанця, кака карода правика скій, кака плоти и осударотва по преиму шестку торговаго, войство, не столь содаботплись обы исходненія взятых на себт по отношеніють. Византи обтакностей, сполько о томъ, чтобы вывъ можно бытье широк с в спользоваться правами и привилегіями, вогорыми е и наділенні были импеціє і по-тему посявдняя должна быма посыботиться, чтобы авть, выдание й ово, понимался, ване должно, а это доствинию было тольно тогда, когда пере-BOAL CL STOLO AFTA HA HOHRIHITE AND BEHEUMANNESS ROBINS CALAS

подъ непосредственнымъ надзоромъ самаго византійскаго правительства.

Такой порядокъ вещей въ составлени договора существовалъ долго, пока византійское правительство не убъдилось, что и онъ не вполнь обезпечиваетъ его отъ забывчивости венеціанцевъ, и приблизительно съ 1187 года оно ръшилось отступить отъ принятаго порядка, по которому каждая сторона изображала свои обязанности на отдъльныхъ хартіяхъ, и ввело обычай—въ каждый экземпляръ договора вносить обязательства объихъ сторонъ и, такимъ образомъ, заставить венеціанцевъ знакомиться и съ тъми обязательствами, которыя они приняли на себя.

Что именно это обстоятельство вызвало реформу въ составленіи договоровъ, свид втельствуетъ и то, что документовъ, въ которыхъ шла бы рачь о какихъ-инбудь обязанностяхъ венеціанцевъ по отношенію къ Византіи приблизительно до 1187 года, въ сборникъ Тафеля нътъ; очевидно, они легко забывались самими венеціанцами, а потому не сберегались и погибли для насъ. Но именно эта реформа въ составленіи договоровъ больше всего и убіждаеть насъ въ важности Менандрова извістія и въ необходимости привлекать его въ качестві матеріала при сужденій о порядкі, соблюдавшемся при заключеній договоровъ. И такъ, до 1187 года приблизительно, Венеція, напр., должна была каждый разъ, когда она заключала съ Византіей новый договоръ, получать отъ последней три хартін: хрисовуллъ въдвухъ экземплярахъ — одинъ на греческомъ и другой на латинскомъ языкѣ, при чемъ переводъ сдъланъ былъ въ Константинополь, при самомъ заключеніи договора, н-одинь экземилярь хартін, на которой изображены были обязательства Венеціи и который быль конісй съ оставшагося въ Константинополѣ оригинала.

На каждой изъ этихъ хартій, за исключеніемъ, конечно, оригинала хрисовулла, должна была быть отмѣтка оффиціальнаго лица въ Византіи, удостовѣрявшая вѣрность коній съ оригиналами и вѣрность переводной хартіи, какъ это сдѣлано на одномъ Пизанскомъ переводномъ договорѣ рукою логооета дрома словомъ «йэс» и удостовѣреніемъ, что эта конія скрѣнлена золотою нечатью. Это обстоятельство чрезвычайно важно въ томъ отношеніи, что если мы имѣемъ договоръ, заключенный съ Византіей какимъ-нибудь государствомъ, и на немъ будеть отмѣтка, что онъ—конія съ оригинала, хотя бы эта отмѣтка была сдѣлана не на языкѣ послѣдняго,—то мы будемъ имѣть сильное

доказательство въ пользу близости этой копіи къ оригиналу, близости, мѣру для которой легко опредѣлить, зная уже порядокъ, соблюдавшійся при заключеній договоровъ: разстояніе это не можетъ быть 
далѣе второй руки, считая оригиналъ и копію, снятую съ него при 
самомъ заключеній договора, за первую. Съ этой точки зрѣнія сборникъ Тафеля и Томаса имѣетъ далеко не то значеніе, какое онъ имѣлъ 
бы, если бы въ немъ заключались документы, отмѣченные какъ копіи съ оригиналовъ: ни одного такого документа до 1187 года въ 
этомъ сборникѣ нѣтъ.

#### II.

Мы остановились такъ долго на опредълени порядка, соблюдавшагося въ Византіи при заключеніи международныхъ трактатовъ, какъ потому, что кое-что въ формулахъ г. Нейманна представляется не совсъмъ яснымъ, такъ и потому, что предметъ этотъ имъетъ существенное значеніе для ръшенія вопроса о пашихъ договорахъ съ Византіей, переданныхъ льтописцемъ подъ 907, 911 и 945 годами.

Еще въ 1853 году проф. Н. А. Лавровскій, приступая къ разсмотрѣнію виѣшней формы договоровъ, писалъ, что при этомъ бросается въ глаза определенность, однообразіе виблиней формы ихъ. Является вопросъ, возможно ли, чтобы русскіе Х в. могли уже выработать такую форму, по которой во всехъ договорахъ, записанныхъ внолив, соблюдалась бы строгая носледовательность вступленія, содержанія и заключенія? На этотъ вопросъ можно отвітить только отрицательно. По если такъ, то русские заимствовали эту искусственную форму договоровъ только у грековъ. Это заключение, полученное чисто логическимъ путемъ, следовало бы подтвердить более положительнымъ доказательствомъ, основаннымъ на сравнении съ подлинииками самихъ договоровъ или съ одпородными съ ними актами. Вопросъ о томъ, что эти договоры суть точныя конін съ греческихъ подлинияковъ, могь бы быть різненъ безноворотно такимъ сравненіемъ; но, къ сожальнію, ни одного акта, однороднаго съ разсматриваемыми, на греческомъ языкѣ до насъ не дошло 1). Вслъдствіе этого проф. Лавровскій рашаеть вопрось о подлинюсти нашихъ договоровъ исключительно на почвѣ филологической. Что наши договоры суть переводь съ греческаго языка, после работы П. А. Лавров-

<sup>1)</sup> И. А. Лавровскій, О Византійскомъ элементь нь языкъ договоровъ русскихъ съ греками.

скаго и того, что мы знаемъ уже о переводныхъ коніяхъ съ оригиналовъ византійско-венеціанскихъ документовъ и изъ сообщенія Менандра, не можетъ подлежать никакому сомивню; высказанное же Н. А. Лавровскимъ сожальніе объ отсутствім аналогичныхъ съ нашими греческихъ договоровъ въ настоящее время не можетъ имъть мъста. Достаточно указать на сборники Миклошича и Тафеля и Томаса. Если документы, помъщенные у Тафеля, всъ-на латинскомъ языкъ, хотя они представляють поздиъйшія копін съ тъхъ переводныхъ экземпляровъ, которые сделаны были въ Константинополь, то и о нашихъ договорахъ можно и должно съ полною уверенностію сказать, что они — переводъ съ греческаго языка и представляють притомъ вполив надежный текстъ второй руки; имвемъ въ виду, что есть полное основание думать, что записанные у л'ятописца договоры суть ближайшія конін со вторыхъ экземляровъ, которые сопровождали греческіе, какъ переводныя копін съ нихъ. Всѣ договоры, кромѣ договора 907 г., о которомъ рѣчь будеть особо, имѣють надписи, что они суть конін («Равно другаго сов'єщанія») съ греческихъ оригиналовъ, коніп, сдъланныя въ Константинополь, а не въ другомъ какомъ инбудь городъ, напр. въ Кіевъ.

Но представляется вопрось: дъйствительно ли заключены были всё договоры 907, 911 и 945 года? Возможно и бывали примъры, что два государства вступали въ переговоры съ цѣлью заключить договоръ, и оставалось только исполнить послѣдній актъ всего хода дѣла, чтобы договоръ сталъ фактомъ, и онъ всетаки таковымъ не успѣвалъ сдѣлаться, ибо одна изъ сторонъ отказывалась по тѣмъ или другимъ причинамъ отъ ратификаціи договора (см. примѣръ, указанный г. Нейманномъ на стр. 376). Нѣчто въ этомъ родѣ могло случиться и съ нашими договорами, и ближайшее разсмотрѣніе ихъ съ новой точки зрѣпія — со стороны ихъ виѣнней формы и порядка заключенія — прольетъ, быть можетъ, нѣсколько свѣта на этотъ темный вопросъ.

Подъ 912 г. лѣтописецъ 1) говоритъ, что Олегъ отправилъ пословъ въ Константинополь для заключенія договора. Историческая обстановка княженія Олега и его похода на Царьградъ не даетъ намъ возможности предположить, что починъ въ заключеніи договора принадлежаль ему, чтобы Олегъ—побѣдитель—согласился заключить съ

<sup>1)</sup> Літопись по Лаврентієвскому списку. Изданіе Аржеологической коммиссіи. СПБ. 1972 г., стр. 32.

побъжденными греками договоръ, клонпвшійся явно въ пользу почти исключительно грековъ 1). Чёмъ въ самомъ ділів объяснить висзанное появленіе этого договора на страницахъ лістописи, черезъ какихъ нибудь четыре года послѣ заключенія договора 907 года? Ни изъ лѣтониси, ни изъ какихъ нибудь другихъ источниковь не видно, чтобы, посль 907 г., въ отношеніяхъ между Византіею и Русью произопіли настолько важныя перемёны, что сознана была необходимость новой ихъ регламентаціи. Взаимныя отношенія двухъ странъ не были такъ ужъ сложны, чтобы требовалось такъ часто регулировать ихъ; если бы эти отношенія были болье многообразны, а не ограничивались только вичшеніями чувства самосохраненія съ одной стороны и жажды къ добыче съ другой, то безъ всякаго сомивнія въ каждомъ изъ договоровъ мы нашля бы болъе разнообразія въ содержанія, я о самихъ договорахъ, по крайней мъръ, объ одномъ изъ пихъ, мы могли бы имыть свидительство у какого нибудь изъ византійскихъ лізгописцевъ 2).

Въ русской исторической литератур' уже не разъ было высказываемо мигине, что записанное въ летописи подъ 907 годомъ не есть формальный договоръ, а только предварительное соглашеніе, на основанін котораго, въ 911 году, былъ заключенъ договоръ уже формальный. Кто читаль наши договоры, тоть знасть, что статы предполагаемаго договора 907 года совсемъ не входять въ договоръ 912 г., по появляются снова въдоговоръ 945 г. Чтобы объяснить эту странность, проф. Сергвевичь должень быль допустить порчу въ договорѣ 911 года, а затымъ и въ договорѣ 945 г. Проф. Сергѣевичь 3) считаеть то, что записано подъ 907 г., просто мировой сделкой, притомъ устной, а не письменной, по которой Олегь долженъ быль очистить терригорію Византіп. Н. А. Лавровскій, стремясь быть какъ можно болье консервативнымъ възанимающемъ насъ вопросъ, защищаетъ дъйствительность договора 907 года, объясняя указанную странность тёмъ, что переписчикъ льтописи старался сократить трудъ переписки, опустивъ въ договорћ 911 г. то, о чемъ была уже рачь въ договорћ

<sup>1) «</sup>Письменных» договоровъ требовали, разумается, грски» справедливо говорить Гедеоновъ въ «Варяги и Русь», стр. 269.

<sup>2)</sup> Легко было забыть объ одномъ договоръ, но какъ объяснить забывчивость византійскихъ льтописцевъ, если на разетояніи какихъ нибудь 38 льть заключено было три договора.

<sup>3)</sup> Греческое и русское право въ договорахъ русскихъ съ греками. Ж. Мин. Нар. Пр. 1882 г., январъ

907 года. Нѣтъ сомиѣнія, что подобнаго рода стремленія всегда существовали у переписчиковъ, но если припоминть, въ какомъ настросній древніе переписчики приступали къ своей работь, которую они считали святой, то предположеніе Н. А. Лавровскаго теряетъ много въ своей силь. Такія пли иныя отношенія Руси къ Византій были для русскаго человѣка древняго времени настолько важнымъ и, должно сказать, пріятнымъ элементомъ его работы, что едва-ли онъ могъ поскупиться временемъ и опустить что нибудь, что могло послужить только къ славѣ Руси, а не къ ея униженію. Предположеніе проф. Лавровскаго конечно, могло бы имѣть какое нибудь зпаченіе въ ряду другихъ, но песомиѣнныхъ доводовъ, само же по себѣ оно не можеть рѣшить вопроса.

Остается анализировать эти договоры и посмотрёть, насколько они соотвътствують всему тому, что мы вообще знаемь о международныхъ трактатахъ, заключавшихся Византіей. Основаніемъ для такого сравненія послужить намь общее положеніе: въ Византіп выработалась извъстнаго рода рутина при заключении международнаго трактата, естественно клонившаяся къ тому, чтобы придать последнему видъ, наиболъе обезнечивающій исполненіе обязанностей, принятыхъ на себя сторонами: какъ всякая другая, и эта рутина имела за себя долголётній оныть, и отступать оть нея ни въ коемъ случав нельзя было, не рискуя вывств съ твы обезнеченностью исполненія договора. То же самое нужно сказать о всякомъ вообще оффиціальномъ актъ. — Разъ выработанная форма и различныя обрядности при составленіи его им'ьють склонность сохраняться на долго, и соблюденіе ихъ является необходимымъ условіемъ значенія его, какъ оффиціального документа, и вместе съ темъ мерпломъ его подлиности. Намь уже известны обрядности, соблюдавшияся Византійскимъ правительствомъ при заключени международныхъ трактатовъ. Стало быть, въ нашихъ рукахъ есть реальное основаніе для испытанія достоинства нашихъ договоровъ, какъ оффиціальныхъ документовъ. И такъ, припомнимъ то, что сказано о формальностяхъ, соблюдавшихся Византіей при заключеній договоровъ, и приложимъ все это къ нашимъ документамъ.

Повторяемъ, здравый смыслъ требуетъ того, чтобы та сторона возбуждала вопросъ о сдълкъ, которая напболъе въ ней нуждается. Что касается договора 911 г., то заингересованной стороной, несомитьно, была Византія, а не Русь, для которой, въ то время, даже вы-

годиће было быть свободной отъ всякихъ узъ и препятствій въ своихъ стремленіяхъ къ добычь. Это она доказала своими походами на Византію въ 941 и 945 годахъ. Мы доджны веледствіе этого ожидать, что въ 911 г. въ Кіевь явятся византійскіе послы съ извъстными предложеніями. Состдство русских съ византійскими владтніями въ Крыму и набісти ихъ на самую столицу имперіп могли быть реальными причинами желанія византійскаго императора вовлечь Русь въ правильныя договорныя отношенія къ имперіи, при которыхъ, конечно, трудиве было бы безнокойной Руси тревожить ее своими набытами. Между тымь, что мы видимь въ 911 г.? «Посла мужи своя Олегь построити мира и положити рядъ межю Русью и Грекы» 1, т. е. Олегь первый отправляеть пословь въ Византію для заключенія договора. Эта непоследовательность въ изложени летописи такъ и останется непонятной, если то, что записано подъ 907 г., считать договоромъ, формально заключеннымъ; однако, она легко устраняется, если держаться прямого смысла словъ въ веденін къ договору 911 года: «наша свътлость (Олегъ) боль инкхъ хотящи, еже о Бозъ удержати [и] извъстити такую любовь, бывшую межи хрестьяны и Русью, многажды право судихомъ, не точію просто словесемъ, но и писаніемъ и клятвою твердою, кленшеся оружіемъ своимъ, такую любовь утвердити и павастити по въръ и по закопу нашему». Смыслъ этого текста такой: Олегъ и раньше заключилъ договорь съ греками, но только словесный; онъ объщаль греческимъ императорамъ утвердить этотъ договоръ нисьменнымъ актомъ, скранденнымъ присягой и подписями, и теперь опъ исполняеть данное объщание. Это ведеть насъ прямо къ договору 907 года. Подъ стыами Константиноноля быль заключенъ словесный миръ и по почину Византіи рѣшено было заключить формальный договоръ, ради котораго и отправились послы Олега въ Константиноноль въ 911 году.

Дальнъйшее разсмотръніе этого документа приводить насъ къ убъжденію, что требуемыя формы и обрадности при заключеніи его были почти всѣ выполнены. Послѣ перечисленія пословъ и обычнаго вступленія, послы дають присягу, что пикто «отъ сущихъ подъ рукою нашихъ княза» не нарушить «побовь», которую они установять между Русью и Византіею,— пушкть, который составляеть, какъ мы видѣли, необходимое условіе заключенія договоровъ.

<sup>1)</sup> Лът. Лаврент. стр. 32.

907 года. Нѣтъ сомиѣнія, что подобнаго рода стремленія всегда существовали у переписчиковъ, но если припомнить, въ какомъ настроеніи древніе переписчики приступали къ своей работь, которую они считали святой, то предположеніе Н. А. Лавровскаго теряетъ много въ своей силь. Такія пли иныя отношенія Руси къ Византій были для русскаго человѣка древняго времени настолько важнымъ и, должно сказать, пріятнымъ элементомъ его работы, что едва-ли онъ могъ поскупиться временемъ и опустить что нибудь, что могло послужить только къ славѣ Руси, а не къ ея униженію. Предположеніе проф. Лавровскаго конечно, могло бы имѣть какое пибудь значеніе въ ряду другихъ, но несомиѣнныхъ доводовъ, само же по себѣ оно не можстъ рѣшить вопроса.

Остается анализпровать эти договоры и посмотрізть, насколько они соотвътствуютъ всему тому, что мы вообще знаемъ о международныхъ трактатахъ, заключавшихся Византіей. Основаніемъ для такого сравненія послужить намъ общее положеніе: въ Византій выработалась известнаго рода рутина при заключеній международнаго трактата, естественно клонившаяся къ тому, чтобы придать носледнему видъ, наиболье обезнечивающій исполненіе обязанностей, принятыхъ на себя сторонами: какъ всякая другая, и эта рутина имбла за себя долголітній опыть, и отступать отъ нея ни въ коемъ случав нельзя было, не рискуя вм'есте съ темъ обезнеченностью исполненія договора. То же самое нужно сказать о всякомъ вообще оффиціальномъ актћ. — Разъ выработанная форма и различныя обрядности при составлении его имфють склонность сохраняться на долго, и соблюденіе ихъ является необходимымъ условіемъ значенія его, какъ оффиціальнаго документа, и вмёстё съ темъ мерпломъ его подлинности. Намъ уже пзвъстны обрядности, соблюдавшіяся Византійскимъ правительствомъ при заключении международныхъ трактатовъ. Стало быть, въ нашихъ рукахъ есть реальное основание для испытанія достоинства нашихъ договоровъ, какъ оффиціальныхъ документовъ. И такъ, припомиямъ то, что сказано о формальностяхъ, соблюдавнихся Византіей при заключеній договоровъ, и приложимъ все это къ нашимъ документамъ.

Повторяемъ, здравый смыслъ требустъ того, чтобы та сгорона возбуждала вопросъ о сдёлкъ, которая наиболье въ ней нуждается. Что касается договора 911 г., то заинтересованной стороной, несомивию, была Византія, а не Русь, для которой, въ то время, даже вы-

годнье было быть свободной оть всяких узъ и препятствій въ своихъ стремленіяхъ къ добычь. Это она доказала своими походами на Византію въ 941 и 945 годахъ. Мы должны вслёдствіе этого ожидать, что въ 911 г. въ Кіевъ явятся византійскіе нослы съ извъстными предложеніями. Соседство русских съ византійскими владеніями въ Крыму и наб'єги ихъ на самую столицу имперіи могли быть реальными причинами желанія византійскаго императора вовлечь Русь въ правильныя договорпыя отношенія къ имперіи, при которыхъ, конечно, трудиве было бы безнокойной Руси тревожить ее своими набъгами. Между тъмъ, что мы видимъ въ 911 г.? «Посла мужи своя Олегъ построити мпра и положити рядъ межю Русью и Грекы» 1), т. е. Олегь первый отправляеть пословь въ Византію для заключенія договора. Эта непоследовательность въ изложени летописи такъ и останется непонятной, если то, что записано подъ 907 г., считать договоромъ, формально заключеннымъ; однако, она легко устраняется, если держаться прямого смысла словъ въ веденін къ договору 911 года: «наша свётлость (Олегъ) боль нивхъ хотящи, еже о Бозь удержати [и] извъстити такую любовь, бывшую межи хрестьяны и Русью, многажды право судихомъ, не точію просто словесемъ, но и писаніемъ и клятвою твердою, кленшеся оружіемъ своимъ, такую любовь утвердити и павъстити по въръ и по закону нашему». Смыслъ этого текста такой: Олегь и раньше заключиль договорь съ греками, по только словесный; онъ объщаль греческимь императорамь утвердить этотъ договоръ инсьменнымъ актомъ, скръщеннымъ присягой и подписями, и теперь опъ исполняеть данное объщание. Это ведеть насъ примо къ договору 907 года. Подъ стенами Константинополя былъ заключенъ словесный миръ и по ночину Византіи рішено было заключить формальный договоръ, ради котораго и отправились послы Олега въ Константиноноль въ 911 году.

Дальнъйшее разсмотръніе этого документа приводить насъ къ убъжденію, что требуемыя формы и обрядности при заключеніи его были почти всѣ выполнены. Послѣ перечисленія пословъ и обычнаго вступленія, послы дають присягу, что никто «отъ сущихъ подъ рукою нашихъ княза» не нарушитъ «любовь», которую они установять между Русью и Византіею,—пунктъ, который составляеть, какъ мы видѣли, необходимое условіе заключенія договоровъ.

<sup>1)</sup> Лът. Лаврент. стр. 32.

Остановимся теперь на заключеній разсматриваемаго договора, изъ котораго видно, что договоръ былъ написанъ въ двухъ экземплярахъ — одинъ на греческомъ, другой на славянскомъ языкѣ; первый долженъ былъ остаться у императора, второй долженъ былъ бытъ врученъ русскимъ посламъ; послѣдніе повторяютъ присягу, данную ими при начатіи переговоровъ; съ своей стороны императоры «предлежащимъ честнымъ крестомъ» клялись въ исполненіи ими договора 1).

Мы сказали, что при заключении разсматриваемаго договора были соблюдены почти всв требуемыя для полноты двла формальности; говоримъ -- ночти, и на следующемъ основании. По смыслу приведеннаго заключенія договора 911 г., который инымъ не можеть быть, договоръ утвержденъ только присягою пословъ; по мы уже знаемъ, что византійское правительство не могло ограничиться только этимъ: договоръ долженъ быть скрвиленъ присягой Олега и всвхъ «иже суть подъ рукою его свЕтлыхъ и великихъ князь и его великихъ бояръ»,--тогда только договоръ можеть получить полную, оффиціальную силу. Мы должны, следовательно, ожидать, что императоры командирують въ Кіевъвмѣстѣ съ заключившими договорърусскими послами своихъ уполиомоченныхъ, которые приведуть Олега и его бояръ къ присягь и вручать имъ хрисовулль, въ которомъ будуть изложены обязательства Византін но отношенію къ Руси и который будеть написанъ на греческомъ и славянскомъ языкахъ. Мы знаемъ, что последній актъ и есть ратификація договора, и безь него последній не можеть иметь силу. Ни изъ самого договора, ни изъ разсказа л'втописца не видно, чтобы этоть посл'єдній акть ратнфикацін быль соблюдень. А'єтописець подробно говорить о томъ, какъ царь «Леопъ почти послы рускые дарми» и проч., какъ онъ далъ имъ въ проводники людей, которые показали имъ достопримъчательности столицы, и отпустилъ затъмъ ихъ въ Русь съ великою честью: что же касается самого договора, то онъ очень глухо говоритъ: «послании же Олгомъ посли приидона ко

<sup>1)</sup> На утверженье же неподвижние быти меже вами хрестьаны и Русью, бывший миръ сотворихомъ Ивановымъ написаниемъ на двою харатью, царя вашего и своею рукою, предлежащимъ честнымъ крестомъ и святою единосущною Троицею единого истинаго Бога вашего извъсти и дасть нашимъ посломъ; мы же клихомся ко царю вашему, иже отъ Бога суще яко Божие здание по закону и по закону языка нашего, не преступити намъ, ни иному отъ страны нашея отъ уставленыхъ главъ мира и любви. И таковое написание дахомъ царства вашего на утвержение обоему пребывати таковому совещанию, на утвержение и на извещание межи (вами) нами бывающаго мира. Мъсяца сеньтебря 2-го, педъли 15, в лъто созданиа мира 6420. Лаврент, Лът, стр. 36 и 37.

Олгови и поведаща вся рѣчи обою царю, како сотворина миръ и урядъ положища межю Грецкою землею и Рускою и клятвы не преступити ни Грекомъ ни Русп. И живяще Олегъ миръ имѣя ко всѣмъ странамъ, княжа в Киевѣ», — ни слова о ратификаціи договора Олегомъ. Не такъ ведеть себя лѣтописецъ, когда онъ передаетъ договоръ 945 года.

Что договоръ 911 г. не состоялся, несомивню и по другимъ причинамъ, о которыхъ рѣчь будеть ниже; теперь же замѣтимъ, что въ высшей степени вѣроятно, что Олегь не успѣлъ конфирмировать договоръ: приведши послѣдній, лѣтописецъ тотчасъ говорить о смерти Олега. Весьма возможно, что Игорь отказался утвердить договоръ, имѣя свои личныя замыслы на счетъ Византійской имперіи, которые онъ затѣмъ и осуществилъ.

Обратимся къ походамъ Игоря на Византію. Они предпринимаются съ такою же легкостью, какъ и при Олегь; очевидно, что какъ Олегъ, такъ и Игорь въ своихъ отношеніяхъ къ Византіи не руководствуются никакими иными соображеніями, кромѣ желанія сорвать съ грековъ дань золотомъ и другими предметами. Льтописецъ ни самъ не говорить ни слова о какихъ нибудь обязательствахъ, нарушенныхъ Игоремъ, ни влагаетъ въ уста греческихъ пословъ, отправленныхъ императорами къ Игорю, какихъ нибудь словъ памекающихъ на договорныя отношенія Руси къ Византіи. Всь эти обстоятельства невольно обращаютъ на себя наше вниманіе и остаются непонятными и необъяснимыми, если считать договоръ 911 года состоявшимся.

Разсмотримъ теперь договоръ 945 года.

После пеудачнаго похода 941 г., Игорь въ 944 г. предпринимаеть новый походь на Византію; правительство последней предпочло вступить въ переговоры съ Игоремъ и предложить ему то, что служило предметомъ желаній русскихъ—выкупъ. Оно употребило знакомое сродство. «Реша же дружина Игорева: да аще сице глаголеть царь, то что хочемъ боле того, не бившеся имати злато, и сребро и паволоки? егда кто въсть, кто одолеть, мы ли, опе ли? ли с моремъ кто светенъ? се бо не поземли ходимъ, но по глубние морьстей; объча смерть всемъ». Получивъ, что нужно, Игорь «приде къ Киеву въсвояси». О какихъ нибудь переговорахъ, клонившихся къ заключеню договора или напоминавшихъ о заключенныхъ уже договорахъ,—ни слова; по очевидно, что эти переговоры имели мёсто, по они могли касаться только будущаго договора, о прежнихъ же упоминалось

развъ только ради ссылки, что существовало такое намърение и раньше. Это ясно изъ словъ летописца подъ 945 г.: «Присла Романъ, и Костинтинъ, и Степанъ слы къ Игореви построити мира первало 1); Игорь же глагола съ ними о мирѣ» 1). Когда шли переговоры, долженствовавшіе привести къ соглащенію об'є стороны, византійскіе дипломаты не могли не ссылаться на переговоры, которые были рапьше; указаніе на то, что на изв'єстные пункты было дано согласіе Олегомъ, могло побудить русскихъ пословъ къ уступчивости. Кромъ этихъ трехъ ссылокъ, другихъ мы не встрфчаемъ. Если бы договоръ 911 г. дъйствительно быль заключень, то почему во введеній къ договору 945 г. ни одиниъ словомъ не намекается на существование нерваго; нельзя же считать такимъ намекомъ слова «и отъ техъ заповедано обновити ветхій мирг», потому что, въ такомъ случай, и слова въ договоръ 911 г. «на удержание и на извъщение отъ многихълътъ межю хрестьаны и Русью бывшюю любовь» — следовало бы считать намекомъ на договорныя отношенія между Византіей и Русью до 911 г., что не возможно. Во встхъ этихъ выраженіяхъ мы ничего другого не усматриваемъ, какъ только стремление византійскихъ дипломатовъ внушить русскимъ посламъ, что между Византіею и Русью всегда были мирныя отношенія, которыя требують только письменной регламентаціи. «Посла Игорь мужи своя къ Роману, Романъ же созва боляре и сановники. Приведоща русския слы, и велёна глаголати [и] исати обоихъ рѣчи на харатьъ». Далье следуетъ самый договоръ.

Отмѣтимъ прежде всего чрезвычайную краткость и опредѣленность выраженій лѣтонисца,—качества, болѣе всего свидѣтельствующія о томъ, что здѣсь мы имѣемъ дѣло съ фактомъ, въ которомъ лѣтонисецъ вполиѣ увѣренъ 2). Особенное наше впиманіе затѣмъ обращаютъ на себя слова: «присла Романъ, и Костянтинъ, и Степанъ слы к Игореви построити мира перваго», — слова, которыя передаются всѣми рукописями одинаково. При томъ состояніи вопроса о нашихъ

<sup>1)</sup> Этимъ, по нашему мивнію, и объясняются тв три ссылки на предыдущіе договоры, которыя встрвчаются въ договорі: 945 года. 1) «А великій князь Рускій м бояре его да посылають въ Греки къ великимъ царемъ Гречьскимъ корабли, елико котять, со слы и съ гостьми, пкоже имъ уставлено есть»; 2) «и отходящей Руси отсюда изимають отъ насъ, еже надобъ, брашно на путь, и еже надобъ, лодьямъ, якоже уставлено есть преже». 3) Въглавъ о бъгломъ русскомъ рабъ: «ти тогда взимають отъ насъ цъну свою, якоже уставлено есть прежер.

<sup>2)</sup> Замѣтимъ, кромѣ того, что приведенныя слова лѣтописца чрезвычайно напоминаютъ сокращение болѣе подробнаго разсказа о томъ же событии.

договорахъ, въ которомъ онъ до сихъ поръ находится, приведенныя слова летописца остаются непонятными, между темъ трудно предположить, чтобы онъ употребиль ихъ, не придавая имъ никакого значенія. Для насъ теперь понятно и естественно, что послы прибыли съ тьмъ, чтобы «утвердить прежній миръ», чтобы окончательно, сльдовательно, утвердить прежній договоръ, который въ 911 г. по извъстнымъ причинамъ не былъ утвержденъ 1). Самъ лътописецъ своимъ изложеніемъ оправдываетъ выводы г. Нейманна и наши, относительно хода дела при заключении Византіей международныхъ трактатовъ. Иниціатива заключенія договора, какъ и следовало ожидать, шла отъ Византін: для последней важно было вовлечь Русь въ правильныя международныя отношенія. Греческіе послы прибыли въ Кіевъ и имели здесь переговоры съ Игоремъ о мире. Стороны пришли къ известному соглашенію, и Игорь отправиль въ Царьградъ своихъ пословъ, которые съ уполномоченными императора установили пункты соглашенія 2); последніе были изложены на двухъ хартіяхъ, изъ которыхъ одна — очевидно на греческомъ языкѣ, другая — на русскомъ. Вступленіе къ самимъ договорнымъ статьямъ начинается точно такъ же, какъ и договоръ Олеговъ, съ перемѣнной, конечно, именъ пословъ, и продолжается совершенно въ духф всехъ вступленій въ подобнаго рода византійскихъ документахъ: за вступленіемъ слідуетъ присяга, данная послами, въ которой они отъ имени Игоря и всей Руси клянутся соблюдать договоръ. Изъ заключенія, следующаго за статьями договора, видимъ, что прежде всего договоръ былъ написанъ на двухъ хартіяхъ, и на одной изъ нихъ быль кресть и подписи императоровъ, а на другой-подписи русскихъ пословъ. Первый экземиляръ и былъ то, что называлось хрисовулломъ; онъ былъ подписанъ и скриненъ печатью императоровъ, т. с. ратпфикованъ последними. Съ этимъ и и вторымъ экземпляромъ договора византійскіе послы должны прибыть въ Кіевъ и вручить первый Игорю. Далье следують слова, снова остающіяся непонятными, если при толкованій ихъ не им'єть въ виду того, что мы сказали о процедурћ заключенія договоровъ. Въ

<sup>1)</sup> Какъ совершенно върно переводитъ проф. Владимирскій Будановъ, Хрестоматія по исторіи русскаго права, 1885 г., выпускъ 1-й, страница 10. Это свидътельствуетъ о томъ, что дътописецъ знадъ, что договоръ 911 года не состояден, но по причинамъ неизвъстнымъ, которын скоръе всего слъдуетъ искать въ патріотическомъ настроенія лѣтописца, помъстилъ подъ 911 г. то, что у него было подъ руками.

<sup>2)</sup> Стало быть переговоры велись главнымъ образомъ въ Царьградъ и здъсь закончились.

венеціанскихъ документахъ, указанныхъ г. Нейманномъ въ своемъ мёсть, предусматривается будущая ратификація договора венеціанскимъ правительствомъ, состоявшая въ томъ, что оно давало присягу въ полномъ своемъ составъ, начиная отъ дожа до малаго и большого совъта; по дачъ присяги, составлялся протоколъ, который вручался византійскому послу. Византійское правительство на этотъ последній акть всего дела всегда обращало особенное внимание, а что касается Руси, то объ этомъ актъ оно должно было особенно позаботиться и напередъ дать формулу присяги. Мъсто договора отъ словъ: «мы же, елико насъ хрестилися есмы» до словъ «и да будетъ клятъ отъ Бога и отъ Перуна, яко преступи свою клятву» включительно, и есть формула присяги, которую должны были дать Игорь и «людие его». Византійскіе дипломаты выпытали у русскихъ пословъ формулу наиболье торжественной присяги, употреблявшейся у Руссовъ, и обрядности при этомъ соблюдавнияся, и включили все это въ договоръ, обезпечивъ такимъ образомъ себя отъ возможности обмана со стороны Рус-СКИХЪ 1).

Последнія строки договора какъ нельзя более ясно убеждають насъ, что опъ не достигъ еще полнаго оффиціальнаго значенія, что такое достоинство онъ получить только тогда, когда Игорь и «люди его» утвердять его присягой по той формь, которая заранье дана: «да аще будеть добрѣ, Игорь. великій киязь да хранить си любовь» и т. д. Дальнъйшее изложение лътописи находится въ полной гармоній съ тімъ, что мы сказали. Отправленные въ Византію русскіе послы съ уполномоченными отъ императоровъ возвратились въ Кіевъ «Игорь же призва слы гречьскыя, рече имъ: глаголите, что вы казалъ царь? И реша сли цареви: се посла ны царь, радъ есть миру, хощеть мирь имети со княземь рускимь и любьве; твои сли водили суть царћ наши ротћ, и насъ послаша ротћ водить тебе и мужь твонхъ. Объщася Игорь сице створити». На слъдующій день Игорь въ сопровождении своихъ «людей» отправился на холмъ, гдѣ стоялъ идоль Перуна: здъсь всъ они, въ присутстви византійскихъ пословъ, сложили съ себя оружіе, щиты и золотыя украшенія и произнесли требуемую клятву: крещеные русскіе принесли присягу въ церкви Св. Илін. «Игорь же утвердивъ миръ съ Греки, отпусти слы, одаривъ

<sup>1)</sup> Поэтому мы предложили бы измёнить нёсколько, для большей ясности въчтеніи заключенія договора, пунктуацію и ставить двоеточіе вмёсто точки передъсловами: «мы же, елико насъ хрестилися есмы» и проч.

ихъ скорою» и проч., оканчиваетъ лѣтописецъ разсказъ о заключенім договора. Игорь и «людие его» выполнили то, что требовалось для ратификація договора.

Такимъ образомъ, высказанное Эверсомъ, повторенное Н. А. Лавровскимъ мибніе, будто договоръ 911 г. быль въ полномъ смыслѣ формальнымъ, написаннымъ съ строжайщею заботливостью не только по отношенію къ содержанію, но и относительно самой рѣчи, не можеть считаться основательнымъ; не болье основательна и мысль, по которой договоръ 945 года является только дополнениемъ къ договору 911 г. и долженъ считаться менёе оффиціальнымъ документомъ, при составленіи котораго не было обращено особеннаго вниманія на самый языкъ статей, почему последній и является въ немъ боле простымъ и удобопонятнымъ. Уже и безъ указанныхъ обстоятельствъ мнъніе это не выдерживаеть критики: о каждомъ заключенномъ договорь, тыть болье международномь, должно сказать, что опъ - оффиціальный документь — ни больс, ин менье, написанный со всевозможной тщательностью, ибо только тогда онъ и можеть имъть юридическую силу; если же въ Игоревомъ договоръ языкъ проще и понятнъе, чемъ въ Олеговомъ, то это объясняется темъ, что писавшій и переводившій тексть его лучше зналь греческій и славянскій языки, чёмъ тоть, кто писаль и переводиль договоръ 911 г.

Разсмотримъ договоръ 945 г. еще съ одной стороны, именно со стороны его содержанія. Оказывается, что по содержанію своему Игоревъ договоръ ночти цёликомъ — въ пользу Византія, т. е. онъ заключаетъ въ себё только обязанности русскихъ по отношенію къ Византіи, объ обязанностяхъ же послёдней — почти пи слова. Это обстоятельство даетъ новодъ нёкоторымъ изслёдователямъ думать, что Византійское правительство, заключая договоръ съ Игоремъ, воснользовалось простотою русскихъ и новело дёло такъ, что въ выштрынів оказались одни греки ). При тёхъ средствахъ, которыя были въ распоряженіи изслёдователей, дёйствительно не трудно было прійти къ такому заключенію. Однако, свойство содержанія Игорева договора объясняется иначе и внолить удовлетворительно.

Изъ разсмотрѣнія византійско-венеціанскихъ договоровъ получается несомиѣнный выводъ, что въ Венеціи пайдены только тѣ документы, которые шли отъ Византій, которые, слѣдовательно, заклю-

<sup>1)</sup> Проф. Сергвевичъ въ цитированной статьв.

чають въ себъ главнымъ образомъ обязательства послъдней по отношенію къ Венецін; ответныхъ же актовъ, отъ Венеціи къ Византіи, нъть, хотя мы имъли случай показать, что эти отвътные документы существовали. Итакъ, если мы найдемъ въ венеціанскомъ архивъ, паприм'бръ, или въ венеціанской летописи договоръ, въ которомъ будеть идти рѣчь объ обязанностяхъ Византіи по отношенію къ Венецін, объ обязанностяхъ же послідней не будеть ни слова, то это еще не значить, что найденный договорь быль заключень во вредъ Византін, а — только то, что обязанности Венеціи были изображены на отдельной хартін, которая до пасъ не дошла. По аналогін съ этимъ, мы должны ожидать, что въ лѣтописи русской мы встрѣтимъ тексть договора, въ которомъ будетъ идти речь объ обязанностяхъ Византін по отпошенію къ Руси, т. е. императорскій хрисовуллъ. Договоръ Игоря не оправдываетъ нанихъ ожиданій. Оказывается, что до насъ донна только конія съ того экземпляра договора, который шель отъ имени Игоря къ Византіи и естественно заключаль въ себѣ только обязанности русскихъ; экземпляра же, шедшаго отъ Византін къ Руси, въ рукахъ у летописца не было: очевидно, онъ ногибъ уже къ тому времени, когда стала составляться наша лізтопись.

А. Димитріу.

## Къ критикъ текста жроники Георгія Монажа.

Вопросъ о составъ хроники Георгія Монаха весьма затрудненъ тъмъ разпообразіемъ, какое представляютъ въ этомъ отношеніи ея рукописи. Причиною тому служитъ, прежде всего, самый характеръ изложенія лътописца. Вся хроника складывается изъ ряда отдъльныхъ мелкихъ и крупныхъ эпизодовъ съ многочисленными и часто обширными отступленіями отъ лътописнаго разсказа. Это располагало позднъйшихъ переписчиковъ хроники частью ко вставкамъ, частью къ сокращеніямъ.

Для опредѣленія первоначальнаго состава хроники наиболѣе важное значеніе имѣють древнѣйшія рукописи ея: Коаленевы 310 и (хотя болѣе поздній, но сходный по составу) 134 и Патмосскій (№ 7 по каталогу Саккеліона, стр. 4).

Однако и позднія рукописи, если онѣ сводятся къ хорошимъ оригиналамъ, получаютъ интересъ для изученія хроники, бросая свѣтъ на процессъ распространенія и передѣлки, какимъ она подвергалась.

Въ настоящей статъ мы попробуемъ сдълать нъкоторые выводы въ этомъ направлении изъ сличения текста Московской рукописи въ издании Муральта съ текстами двухъ Мюнхенскихъ рукописей и одной изъ Вънскихъ, и вмъстъ съ тъмъ опредълить отношение самыхъ этихъ текстовъ къ печатному.

Въ нашемъ распоряженіи находились: одна Мюнхенская рукопись, именно codex Monacensis Augustanus, № 414 по каталогу рукописей Мюнхенской библіотеки Игн. Гардта, списокъ Игн. Гардта съ другой Мюнхенской рукописи, № 139 того же каталога 1), и Вѣнская, соd. histor. № 83. 15 (—№ СХ по каталогу Вѣнской библ. Коллара 2).

<sup>1)</sup> Самая рукопись во время нашихъ занятій въ Мюнхенъ находилась въ Бреславлъ.

<sup>2)</sup> Ad. Fr. Kollarii ad Petri Lambecii Comm. de Aug. Bibl. Caes. Vindob. libros VIII. Supplementorum liber I. Posthumus. Vindob. 1790. Col. 655 sqq. Другая рукопись изъ

Начало хроники, до стр. 44,24 изданія Муральта, напечатано, какъ изв'єстно, по Мюнхенскому списку, такъ какъ въ Московскомъ его не сохранилось.

Издатель сообщаеть въ предисловіи (р. XXVIII), что р. 4,17 — 44,24 напечатаннаго имъ текста хроники проистекають изъ сод. Моnacensis Augustanus, № 414, по списку, присланному Тафелемъ.

Сличивъ, однако, тексты объихъ Мюнхенскихъ рукописей съ текстомъ Московскаго изданія р. 4,17—44,24, мы пришли къ убъжденію, что здѣсь произошла какая то ошибка: всѣ чтенія Московскаго изданія въ указанныхъ предѣлахъ какъ въ текстѣ, такъ и въ примѣчаніяхъ подъ текстомъ, гдѣ они приводятся прямо со ссылкою на Мопас. Аид., сходятся съ текстомъ codicis Monac. № 139, отъ котораго дѣйствительный текстъ № 414 во многомъ разнится, почти всегда согласуясь съ текстомъ Бароччіева № 194-го, послужившимъ для изданія Крамера въ IV-мъ томѣ его Anecdotorum Oxoniens. (р. 218—246).

Чтобы не быть голословными, приводимъ здѣсь рядъ разночтеній, который ясно покажеть, что ни одно изъ чтеній Monac. Aug. № 414 не попало въ текстъ Московскаго изданія:

p. 6,6 Mur. εἴτε παρά τοῦ δικαίου κριτοῦ.

Monac. № 139 εἴτε παρὰ τοῦ τοῦ δικ. κρ.

Monac. № 414 εἴτε τὰ παρὰ τοῦ δ. κρ.

25 χαχώσει. Βъ примѣчаніи подъ текстомъ у Муральта указано хахо́σε Mon. Aug.; на самомъ дѣлѣ здѣсь читается хахо́σε, что, въ виду ореографіи рукописи, возможно понимать какъ хахо́ς σε. Впрочемъ, въ Вѣнской рукописи, которою мы пользовались, читается: хахо́у σε (τὸν хατὰ παρόντα βίον), l. хахо́у σε τῶν χατὰ π. β.

ρ. 7,9 ἐχάλεσεν ὁ θεός. № 414 ὁ θεός ἐχάλεσεν.

13 γεγραμμένην. Ήσαν γὰρ τοῦ Σὴθ ἔγγονοι προμυηθέντες. № 414 γεγραμμένην οι γὰρ κτέ. (γεγραμμένην οι исправлено на полѣ вмъсто γεγράφη ἦν текста), сравн. чтеніе Парижской рукописи у Муральта въ приложеніи. При этомъ чтеніи пунктуація въ строкѣ 15-ой, конечно, уже не пужна. Чтеніе Московскаго изданія исправлено (вѣроятно, Тафелемъ) изъ испорченнаго здѣсь чтенія № 139 γεγρ. ἦν γὰρ τοῦ Σὴθ ἔγγονος προμυηθέντες.

двухъ обозначенныхъ у Муральта не могла намъ быть выслана въ Мюнхенъ, такъ какъ находилась въ Бериъ. У Коллара обозначено всего три рукописи Георгія.

18 хатердарл. № 414 хатардаргі (т. е. хатардар $\tilde{\eta}^{1}$ ). У Гардта, въ его спискѣ Мопас. 139, показана форма хатардарл, что Тафелемъ или Муральтомъ исправлено въ хатердарл.

µє́νει. Хотя въ Приложеніи Муральтомъ дано другое чтеніе µєνεї, въ рукописи его читалось дѣйствительно µє́νει (такъ въ спискѣ Гардта), напротивъ № 414 даеть болѣе правильное чтеніе—µєνεї.

- р. 10,3 την δυσώδην (δυσώδη). Исправленное въ скобкахъ чтеніе даеть уже № 414, δυσώδην—чтеніе № 139.
- 11 Ίχονίαν, такъ въ № 139. Въ № 414, въ Paris. у Муральта подъ текстомъ и въ Вагосс. находимъ чтеніе Ίχόνιον.
- 14 є̀ν τη γη \* \* η. На самомъ дѣлѣ въ № 414 пропуска нѣтъ. Здѣсь читаемъ: ἐν τῆ γη, ἐν η. Пропускъ принадлежитъ № 139-му.
- 28 δευτέρα δὲ καὶ τῶν Περσῶν. Такъ въ № 139. Напротивъ, въ № 414 δευτέρα δὲ ἡ τῶν Περσῶν.

Βαβυλώνιοι καὶ Άσσύριοι οὐτοι κληθέντες, № 414 Βαβ. καὶ Άσσ. καὶ οὐτοι κλ.

- ρ. 11,10 Μετά δὲ Σώστρην, № 414 μετά δὲ Σεσώστρην.
- 21 Καὶ γυναϊκα λαβών τοὕνομα Τύρον. № 414 καὶ λαβών γυναϊκα τοὕνομα Τύρω.
- р. 12,10 μετεωρισμένος, N 414 μετεωριζόμενος (такъ и Paris. у Муральта подъ текстомъ).
- р. 12,28 Πέλοψ ὁ Λυδός, р. 13,8 Κροΐσος ὁ Λυδῶν βασ. Въ примѣ-чаніи Муральтъ цитуетъ Monac. Aug. съ чтеніемъ Λύδδων. Это чтеніе принадлежить № 139-му.
- р. 13,1 Πελοπόννησον.  $\mathbb{N}$  414 и  $\mathbb{N}$  139 читають одинаково во 2 οй строк $^{\frac{1}{6}}$  Πελοπονήσιοι и согласно съ этимъ  $\mathbb{N}$  414 также Πελοπόνησον.
  - p. 13,22 τοὺς μεγιστάνους.  $\mathbb{N}$  414 τοὺς μεγιστάνας.
  - 25 σπουδαιότερον αποθέσθαι. № 414 σπουδαιότερον απτεσθαι.
- р. 15, 6, 11. У Муральта въ примѣчаніи подъ текстомъ указаны, какъ чтенія Monac. Aug. 'Рώμυλος и 'Рώμυλον. Но это чтенія № 139-го. Напротивъ, въ № 414-мъ читаемъ 5 ρωμος καὶ ρόμος (l. ρῆ-μος), р. 16,10 ρήμου (№ 139 'Ρωμύλου).

<sup>1)</sup> Мы не считаемъ нужнымъ распространяться о томъ, что іотацизмъ, господствующій въ столь позднихъ рукописяхъ, какъ тѣ, коими мы пользовались, въ самыхъ широкихъ размѣрахъ, вполнѣ оправдываетъ подобныя ореографическія исправленія рукописнаго текста, точно также, какъ отсутствіе долготы и краткости гласныхъ оправдываетъ исправленія вродѣ допущеннаго нами хахо́ооє въ хахо́с ос.

- p. 15, 26 ἀλλ' ὁ μέν. № 414 ἀλλ' ὅμως.
- 28 αὐτῶν καθ' ἐαυτούς. № 414 αὐτοὶ καθ' ἐαυτούς.
- p. 17,12 παραλαβών τοὺς ἄλλους. M 414 καὶ παραλαβών τοὺς Γάλλους.
- p. 18, 14 καὶ κτίσας ἐκεῖσε τόπον... ἐκάλεσεν αὐτὴν Στρατήγην.  $\mathbb{N}$  414 αὐτόν.
  - p. 19, 2 ἐχ χρυσίου καὶ καθαροῦ. № 414 ἐκ χρυσίου καθαροῦ.
- 3 τοῦ ὑποδύτου. У Муральта для Monac. Aug. указано въ примѣчаніи чтеніе ὑποδός. Но это чтеніе № 139-го, въ № же 414-омъ читается ὑποδὴ τοῦ, что въ виду практики писца, нерѣдко отдѣляющаго предлоги составныхъ словъ и т. п. (и наоборотъ, соединяющаго предлоги со словомъ тамъ, гдѣ этого не нужно), можно прочесть ὑποδύτου.

7 κατασφιγγόμενον. № 414 κατασφιγγόμενος.

- 11 στίχων, № 414 στοίχων (что, конечно, для переписчика звучало одинаково).
- р. 20,12 ѐтетібе исправлено изъ чтенія M 139-го є́тітібе. M 414 ѐтітібю.
  - 24 έγγαστριμύθιον. № 414 έγγαστρίμυθον.
  - 25 χρυσώνυμον. № 414 χρυσόνημον.
  - 28 την ονομασίαν. № 414 την θείαν ονομασίαν.
- 29 απείρητον. № 414 επείρηται, вмѣсто απείρηται, какъ стоитъ въ Вагосс.
- p. 21,25 οΰτω τοίνυν μετὰ τῆς τοιαύτης στολῆς. N 414 οΰτω τοίνυν καὶ μετὰ τοιαύτης στολῆς.
- У Муральта зв'ездочкой въ текст'е показанъ пропускъ ха'є посл'е тоічоч. ха'є читается въ Paris. и въ Barocc.
  - ρ. 22,23 τὴν προφητείαν αὐτοῦ. № 414 τὴν προφητείαν αὐτῷ.
  - 26 γενόμενος. № 414 γενάμενος.
  - ρ. 23,15 κατασφάξας. № 414 κατασυνάξας.
  - р. 24,14 ήδετο. № 414 ήδεστο.
- р. 25,24 оі \* Махро́ $\beta$ іоі. M 414 оі  $\lambda$ εγόμενοι Махро́ $\beta$ іоі, какъ въ Paris. у Муральта подъ текстомъ и Вагосс.
  - 13 φυσική. № 414 φυσικῶς.
  - 28 τοῖς πολλοῖς. Ν: 414 τοῖς ἄλλοις.
- р. 26,9 μέγιστον. № 414 μέγιστον λίαν сравн. Barocc. и Parisin.
   у Муральта.
  - 29 μή πορν. καί μοιχ. λ: 414 μή πορν. ή μοιχ.
  - p. 27,2 και νησιώταις. Nº 414 και νησιώταις ήν.

- 3 μή χρεωφ. και οίνοπ. № 414 μή χρ. ή οίνοπ.
- 13 Γηλαίοις. Но въ примѣчаніи указано какъ чтеніе Monac. Aug. Γαλιλαίοις. № 414, Вагосс. Γιλαίοις.
  - 16 ὑπάρχουσαι. № 414 ὑπάρχουσι, и такъ далѣе.

Всѣ приведенныя нами разночтенія, опредѣляя дѣйствительное происхожденіе текста Московскаго изданія хроники до стр. 44-ой, вмѣстѣ съ тѣмъ указывають на необходимость постояннаго сличенія между собою обѣихъ Мюнхенскихъ рукописей, которыя, проистекая несомиѣнно изъ одного общаго источника, исправляють одна другую. Игн. Гардть, приготовившій списокъ хроники Георгія съ рукописи № 139, отмѣчаеть если не всѣ, то большинство разночтеній Аугсбургскаго списка на поляхъ своей рукописи ¹).

Изъ того же источника происходять, повидимому, Вагоссіапиз 194 и Страссбургская рукопись хроники Георгія Монаха, съ которою впервые знакомить статья Фр. Лаухерта въ послѣдней книжкѣ журнала Вуzantinische Zeitschrift³). Объ этой рукописи будеть ниже. Что касается Вагосс. 194, мы находимъ здѣсь даже нѣкоторыя искаженія первоначальнаго текста, общія съ Мюнхенскими рукописями, и потому, вѣроятно, содержавшіяся еще въ той редакціи текста хроники, къ которой возводятся всѣ четыре рукописи. Любопытно чтеніе μιερέως, μιερεύς (вм. ἰερεύς) р. 13, 28, 29, повторяющееся еще разъ р. 383,6 (μιαρεῖς № 139, μιερεῖς № 414, Vindob.). Въ одной древней (X—XI в.) рукописи житія св. Марины Узенеръ (Асtа s. Магіпае, Вопп. 1886, р. 16,23) отмѣтилъ тоже разночтеніе, и такъ какъ во всѣхъ этихъ случаяхъ дѣло идетъ о языческихъ жрецахъ, то намъ кажется возможнымъ видѣть здѣсь новое образованіе, основанное на игрѣ словъ ієрεύς—μιαρός, срав. μιαρεῖς въ № 139.

Кромѣ того cod. Вагосс. раздѣляеть съ обѣими Мюнхенскими рукописями чтенія: ٤θνη р 26,23 (вм. ξθνεσιν), πάζιον вм. τοπάζιον р. 19,14

<sup>1)</sup> По этому поводу упомянемъ о штудіяхъ Игн. Гардта къ критикѣ текста хроники Георгія. Его списокъ, на поляхъ коего собранъ обильный матеріалъ къ критикѣ текста изъ Мопас. Аид., Юл. Поллукса, Өеодосія Мелит., Кедрина, а также изъ тѣхъ свв. отцовъ и другихъ источниковъ, на которые указываетъ Гардтъ (между прочимъ, онъ уже указалъ на заимствованія изъ хроники Свиды; отмѣтилъ заимствованія Георгія изъ церковной исторіи Руфина), подробный указатель содержанія и собственныя слова его въ одномъ мѣстѣ каталога обнаруживаютъ намѣреніе издать хронику.

<sup>2)</sup> Благодаря любезности г. редактора журнала, проф. К. Крумбахера, которому считаемъ долгомъ выразить здёсь нашу глубокую благодарность за постоянное вниманіе и содёйствіе въ нашихъ занятіяхъ въ Мюнхенѣ, мы пользовались корректурнымъ экземпляромъ статьи.

и другія. Ближе, однако, Baroccianus стоить къ Monac. Aug., съ которымъ сходится большинство его чтеній въ предёлахъ изданія Крамера.

Редакція Мюнхенскихъ рукописей представляєть какъ вообще во всей хроникѣ, такъ и въ той ея части, которая вошла въ ея Московское изданіе, значительные пропуски и сокращенія. Это обнаруживаєтся изъ сличенія съ выше названною Вѣнскою рукописью.

Довольно часто текстъ Вѣнской рукописи сходится съ Paris. 1705, которая возстановляетъ не мало пропусковъ Мюнхенской рукописи и часто исправляетъ ея текстъ. Разночтенія этой Парижской рукописи въ разсматриваемыхъ предѣлахъ хроники постоянно приводятся Муральтомъ подъ текстомъ. Такъ, въ цитатѣ изъ Василія Великаго на стр. 6 у Муральта, въ разсказѣ о Брахманахъ на стр. 25 сл., въ διαμερισμός τῆς γῆς на стр. 40, Вѣнская неоднократно сходится съ текстомъ Парижской рукописи, и проч.

Но вотъ нъсколько примъровъ, гдъ Вънская рукопись оказывается полнъе прочихъ названныхъ нами рукописей.

Ηα сτρ. 5, 6 Μγραμιτα πος κάπέθανεν βι Βικικοι ργκοπικα чиτα εμι (fol. 1): ὁ μὲν οὖν Ἄβελ τὰ πρωτότοχα τῷ θεῷ κ⟨α⟩θιερῶν φιλόθεον μᾶλλον καὶ εὐπροαίρετον ἐαυτόν συνίστη. ὅθεν καὶ διὰ ⟨τῆς⟩ ἀγαθῆς αὐτοῦ προαιρέσεως προσεδέχθη. ὁ δὲ Κάϊν ἐαυτῷ μὲν ἐπέφερε τὰ πρῶτα γεννήματα, θεῷ δὲ τὰ δεύτερα, ⟨ὅθεν;⟩ εἰχότως ἀπεβλήθη. φησὶ γάρ· καὶ ἐγένετο μεθ' ἡμέρας ἤνεγκε Κάϊν ἀπὸ τῶν χαρπῶν τῆς γῆς. ὥστε διὰ τοῦτο Κάϊν ἐλέγχεται ὅτι μὴ τὰ ἀκροθίνια τῶν γεννημάτων προσήνεγκεν, ἀλλὰ τὰ μεθ' ἡμέρας καὶ δεύτερα. καὶ ὁ μὲν Κάϊν ἐγέννησε κτέ.

Ηα ctp. 19,2 πος τε κώδωνας: καὶ ἐποίησε γάρ, φησι, κάτωθεν τοῦ ὑποδύτου λῶμα ὡς ἐξ ἀνθούσης ροᾶς, ἐξ ὑακίνθου καὶ πορφύρας καὶ κοκκίνου καὶ βύσσου κεκλωσμένον καὶ ποιήσαντες κώδωνας ἐκ χρυσίου κτέ (Vindob., fol. 6).

Въ объихъ Мюнхенскихъ рукописяхъ здъсь пропускъ ѐξ όμοιστελεύτου.

Ηα стр. 37,12 πος π τον Φαλέκ: ἐφ' οὐ ὁμοφώνου ὑπάρχοντος, ὡς φησιν Ἰώσηππος (цитата изъ Іосифа есть въ соотвѣтствующемъ мѣстѣ Кедрина), τοῦ γένους τῶν ἀνθρώπων συνάγεται εἰς ἔνα τόπον λεγόμενον Σενδάρ. εἶτα πύργον — ἔως τοῦ Φαλὲκ μία γλῶσσα ἦν πάντοθεν ἡ σύρα. ἐπ' αὐτοῦ δὲ γέγονε τῶν γλωσσῶν ὁ πλεονασμός. ἡ σιβυ.... νικαυ.... ἐκα...— ἔως τοῦ οὐρανοῦ οἰκοδομεῖν ἐνενόουν. περὶ αὐτὸν πόλιν τὴν καὶ Βαβυλῶνα, ὅ ἐστι σύγχυσις. ὧν τὸ ἔργον ἀτελὲς κατέρριπτο κτὲ. (fol. 11).

Тексть самой Венской рукописи на этотъ разъ, очевидно, не въ

полномъ порядкѣ: отрывокъ ёως τοῦ φαλέх — èхα.... попаль не на свое мѣсто. Стершіяся отъ времени (или сырости, во многихъ мѣстахъ значительно повредившей письму) буквы мѣшають возстановить весь тексть.

Сопоставляя съ текстомъ Вѣнской рукописи также текстъ Московской съ того мѣста, гдѣ она начинается, мы замѣчаемъ, что и она раздѣляетъ съ Мюнхенскими многіе изъ тѣхъ пропусковъ и сокращеній, которые возстановляеть Вѣнская.

Τακъ, стр. 63,2 сл. по Вѣнской рукописи читается такъ: πολυσιχαδὲς (l. πολυσχεδές) δὲ καὶ ποικίλον τὸ ψεῦδος, ἀπλη δὲ της ἀληθείας ἡ χάρις.—ἡ μὲν γὰρ ποιητικὴ φάλαξ (l.—αγξ)  $^1$ ) εἰς πολλὰ τὸ θεῖον τῷ λόγῳ καταμερίσασα καὶ τὸ ψεῦδος τῷ τερπνῷ κτλ. (fol.  $19^{\tau}$ ).

Московская и обѣ Мюнхенскія рукописи опускають (ἐξ ὁμοιτελεύτου): τὸ ψεῦδος ἀπλῆ δέ— καταμερίσασα καί.

CTp. 71, 11 c.i. Vindob., fol. 22: Ἰωάννης καὶ Κύριλλος οἱ ὁσιώτατοι ἐπίσκοποι καὶ ἄλλοι πλεῖστοι. οὕτως γὰρ λέγει ὁ μέγας Κύριλλος.

Mq., H. (=Monac. № 139 по сп. Гардта), А (= Monac. Aug.) опускають Κύριλλος—δ μέγας.

CTp. 71,24 ή πολυθρύλλητος Ἱερουσαλήμ ἐστιν, οὐδέπω τὸ δλον δνομα φέρουσα τῆς Ἱερουσαλήμ, ἐχ προσθήχης δέ χτέ. (fol. 22).

Μq., Η, Α οπускають Ἱερους.—φέρουσα.

На этотъ пропускъ мы уже указывали (О происхождении и составъ хроники Георгія Монаха, стр. 15) при сличеніи текста хроники съ питатами лексикона Свиды.

CTp. 73,13 «δτι ἡγνόησαν τὸν ποιήσαντα αὐτοὺς καὶ τὸν ἐμπνεύσαντα αὐτοῖς ψυχὴν νοερὰν καὶ τὸν ἐμφυσήσαντα αὐτοῖς πνεῦμα ζωτικον» (Vindob. fol. 23).

Въ этой цитать изъ книги Премудрости Соломона Mq., H, A опускають αὐτο $\mathfrak{I}_{\varsigma}$ — ἐμφυσήσαντα.

Начиная съ Іакова и до царствованія Авіи (стр. 75—151 Муральта) въ Аугсбургскомъ спискѣ вмѣсто хроники Георгія Монаха находимъ вставку изъ Глики (Monac. Aug. ff. 57—88). Въ этихъ предълахъ можно говорить, такимъ образомъ, только объ одной Мюнхенской рукописи Георгія.

<sup>1)</sup> Срв. τυβόρυχος вм. τυμβόρυχος, συγραφεύς вм. συγγραφεύς и другія фонетическія написанія въ рукописи, объясняющіяся изъ новогреческаго (cf. Hatzidakis, Einleit, in die neugriech. Gramm., s. 853).

<sup>2)</sup> Cf. Theodoret. Περὶ προνοίας, ed. Migne, col. 5579 (Vol. IV=Patrol. 83, 356, μ προ

Vindob. fol. 24: Μετά δὲ τὸν εἰχοστὸν χρόνον τῆς ἀποφυγῆς τε καὶ δουλείας καὶ τῆς ἐ⟨κ⟩ Μεσοποταμίας πρὸς τὴν Χαναὰν ὑποστροφῆς καὶ τῆς ὑπὸ τοῦ μετ αὐτοῦ παλαίσαντος δεοῦ καὶ μετονομάσαντος αὐτὸν Ἰσραὴλ ὁπτασίας εἶδε πάλιν ὅρασιν κτέ.

Такимъ образомъ, въ данномъ случав общая редакція Московскаго и Мюнхенскаго списковъ значительно разнится отъ Венской.

öρασιν <sup>8</sup>) χτέ.

p. 80,5 sqq. Mur., Vindob. fol. 24.

Μετὰ δὲ ταῦτα παροξυνθείς 4) 'Ησαῦ ὑπὸ 'Αμαλὴκ, τοῦ ἐκ παλζλ>αχίδος υίου αύτου, χατά Ίαχώβ του άδελφου αύτου και συναγαγών έθνη ώρμησε κατ' αύτοῦ καὶ τῶν υίῶν αὐτοῦ εἰς πόλεμον, ώς φησι Ἰώσηππος. ὁ δὲ τὰς πύλας ἀποχλείσας τῆς πόλεως, είς ην (cod. είς δν) κατέφυγεν, έχ τοῦ τείχους παρεχάλει τόν Ήσαυ μνησθήναι των γονικών έντολῶν, τοῦδε μὴ ἀνεχομένου, άλλά και μαλλον υβρίζοντος και όλοθρεύσειν έπαπειλούντος έχτείνας ό Ίαχὼβ τὸ τόξον χατέβαλεν Ήσαῦ κατά του δεξιού μαζου πλήξας. ούπερ τελευτήσαντος υπεξήλθον οί υίοι Ίαχὼβ αὐτίχα χαι σχεδόν πάντας άνετλον.

H. p. 138. Μετά δὲ ταῦτα παρωξύνθη 'Ησαῦ ὑπὸ Άμαλέκ, τοῦ έχ παλλαχίδος υίου αύτου, χαί συνάγων ξθνη 5) ώρμησεν κατά τοῦ Ίαχώβ, ως φησιν Ίωσηππος 6). ὁ δὲ τὰς πύλας ἀποχλείσας τῆς πόλεως, είς ην χατέφυγεν, έχ του τείγους παρεχάλει τὸν Ἡσαῦ μνησθηναι τῶν γονιχών έντολών. του δέ μη άνασχομένου, άλλά μᾶλλον ύβρίζοντος και ονειδίζοντος και ολοθρεύσειν αὐτὸν ἀπειλοῦντος ἐχτείνας  $^{7}$ ) ὁ Ίαχώβ τὸ τόξον χατέβαλεν τὸν 8) 'Ησαῦ κατὰ τοῦ δεξιοῦ μαστοῦ καὶ πλήξας ανείλεν, οι δε υιοι Ίακωβ αὐτίχα ὑπεξελθόντες σχεδόν πάντας άνεζλον 9).

H. p. 132 (= Mar. p. 79,11)

Μετά δὲ τὸν κ΄ χρόνον τῆς ἀποφυ-Υῆς τε καὶ δουλείας τὴν ἐκ Μεσο-

ποταμίας και πρός γῆν Χαναὰν

αποστροφην<sup>1</sup>) καὶ της παλαίστρας<sup>2</sup>)

μετά του θεου, δι' ής και Ίσραηλ

ώνομάσθη δι' όπτασίας είδε πάλιν

Сопоставимъ также дальныйшій тексть:

Vindob. καὶ τότε ἐπληρώθη ἡ  $\mathbf{H}$ . καὶ τότε ἐπληρώθη τοῦ Ἰσαὰκ τοῦ Ἰακώβ (l. Ἰσαάκ) 10) πρόρρησις ἡ πρόρρησις ἡ λέγουσα πρὸς τὸν

Mq: 1) ὑποστροφήν, 2) τὴν παλαίστραν, 3) ὅραμα.

<sup>4)</sup> Формы παρωξυνθείς и выше μετωνομάσαντος Вѣнской рукописи, срв. объ аугментъ въ поздиъйшемъ греческомъ (Hatzidakis) Einleit., s. 68.

Mq. 5) συναγαγών έθνη 6) 'Ιώσηπος 7) έντείνας (Cedr. έντείνας) 8) τὸν omiss. 9) οἱ δὲ υἰοὶ — ἀνεῖλον omis.

<sup>10)</sup> Срв. въ замъткъ переписчика на полъ: ὅρα τὴν προφητείαν Ἰζσ>αάχ, ἢν εἶπε τῷ υἰῷ.

λέγουσα πρός τὸν Ἡσαῦ· ἔσται Ἡσαῦ· ἐὰν καθέλης τὸν ζυγόν κτέ. ἡνίκα ἄν καθέλης (cod. καὶ θέλης) τὸν ζυγόν κτέ.

Стр. 82,18 сл. въ Вѣнской рукописи читается такъ: ἀφ' ἡς ἡμέρας συνέτυχε τῷ Φαραὼ ἕως τῆς ἀναιρέσεως τῶν πρωτοτόχων, ὅτε καὶ ὁ
ναὸς ἐσκάφη καὶ ὁ λαὸς ἐξῆλθε ἐξ Αἰγύπτου. καὶ πρώτη μὲν ἡμέρα, ἐν ἡ
συνέτυχε Μωυσῆς τῷ Φαραὼ κτὲ (fol. 24).

Въ Московскихъ и Мюнхенскихъ рукописяхъ пропускъ ѐξ όμοιο-

Стр. 83,23—84,2 у Муральта: καθώς φησι καὶ Δαυίδ. «τῷ κατα-διελόντι τὴν Ἐρυθρὰν θάλασσαν εἰς διαιρέσεις» καὶ τὰ λοιπά (тоже списокь Гардта, стр. 138). οὐ γὰρ μία κτέ.

Vindob. fol. 25 «——είς διαιρέσεις και διαγαγόντι τὸν Ἰσραὴλ διὰ μέσου αὐτῆς και ἐκτινάξαντι Φαραὼ και τὴν δύναμιν αὐτοῦ είς δάλασσαν Ἐρυδράν». οὐ γὰρ μία κτέ.

Вполнѣ аналогичный примѣръ представляеть стр. 98,11 сл. öθεν καὶ παραινεῖ λέγων (i. e. Δαυίδ) «δουλεύσατε τῷ Κυρίφὲν φόβφ καὶ ἀγαλλιᾶσθε αὐτῷ ἐν τρόμφ. δράξασθε παιδείας μήποτε ὀργισθῆ Κύριος» καὶ τὰ λοιπὰ τοῦ ψαλμοῦ. τοιαῦτα γοῦν καὶ ὁ θεηγόρος Παῦλος κτέ. (Тоже въ спискѣ Гардта, стр. 159).

Vindob. fol. 29: öθεν καὶ παραινεῖ λέγων «δουλεύσατε τῷ Κυρίῳ ἐν φόβῳ καὶ ἀγαλλιᾶσθε αὐτῷ ἐν τρόμῳ, μήποτε ὁργισθἢ Κύριος καὶ ἀπολεῖσθε ἐξ όδοῦ δικαίας, ὅταν ἐκκαυθἢ ἐν τάχει ὁ θυμὸς αὐτοῦ. τοιαῦτα γοῦν καὶ ὁ θεηγόρος Παῦλος κτέ.

Срв. также тексть Х-ой заповёди Моисея стр. 86 въ Вёнской, Мюнхенской и Московской рукописяхъ. Только въ первой находимъ полный текстъ заповёди.

Cτp. 90,12 πο Γαρχτy: καὶ ἐπιθεὶς τὰς χεῖρας αὐτοῦ ἐπὶ νῶτον τοῦ Ναυῆ (Μq. ἐπὶ Ἰησοῦν τὸν τοῦ Ναυῆ) εἰς τὸ ὅρος τὸ Ἀβαρείμ, ὅ ἐστι Να-βαύ. καὶ ἔδειξε αὐτῷ (i. e. Μωυσεῖ) Κύριος πᾶσαν τὴν γῆν κτέ.

Связь между хаі єбеі є а отф и предшествующимъ возстановляется въ болье полномъ тексть Выской рукописи:

fol. 27: καὶ ἐπιθεἰς τὰς χεῖρας αὐτοῦ ἐπὶ Ἰησοῦν τόν τοῦ Ναβῆ εἰς τὸ διαδέξασθαι αὐτόν, ἀνέβη λοιπόν εἰς τὸ ὅρος Βαρείμ, ὅ ἐστι Ν. κτέ.

Vindob. fol. 27' (p. 91,10 sq. Mur.) ὁ προφήτης Ζαχαρίας περί τοῦ καὶ ια μηνός λέγων τη τετάρτη τοῦ ἐννάτου μηνός, ὅ ἐστι Χαλεῦ, καὶ πάλιν τῆ τετάρτη καὶ εἰκάδι τοῦ ια μηνός, ὅ ἐστι Σαβάκ.

По списку Гардта и Московской рукописи ὁ προφήτης Ζαχα

περί τοῦ ἐνάτου καὶ δεκάτου μηνὸς λέγων τῆ τετάρτη καὶ δεκάτη τοῦ δ' μηνός, ὅς ἐστι σάββατον.

Но съ теченіемъ времени эта редакція подверглась сокращеніямъ и порчѣ и въ Вѣнской рукописи мы находимъ, въ свою очередь, очень много пропусковъ и такихъ искаженій текста, которыя часто обнаруживають полное непониманіе содержанія.

Если мы будемъ продолжать сличеніе рукописей далье, то увидимъ, что исторія дошедшихъ до насъ позднихъ рукописей имѣла нѣсколько періодовъ. Въ то время какъ до сихъ поръ мы усматривали въ Мюнхенскихъ и Московской рукописяхъ признаки общей редакціи, отъ коей Вѣнская отличается большею точностью и полнотою, мы увидимъ, что въ третьей и четвертой книгахъ въ Вѣнской рукописи оказываются частью одинаковая сокращенность съ Мюнхенскими рукописями, частью одинаковая рецензія текста, особая отъ Московской. Въ свою очередь въ другихъ случаяхъ многое, чѣмъ Московская рукопись восполняеть Мюнхенскую редакцію, находится и въ Вѣнской рукописи. Московская и Вѣнская рукописи представляють, кромѣ того, каждая свои особыя распространенія текста хроники.

Βъ предълахъ второй книги хроники отмѣтимъ схоліи на поляхъ Вѣнской рукописи, находящіяся также въ Московской рукописи, но отсутствующіе въ Мюнхенскихъ. Такъ, на л. 25 Вѣнской рукописи находимъ схолій: τὸν Νεῖλόν φασι ποταμὸν μὴ ἀνελθεῖν ἐν ὅλοις ζ΄ ἔτεσι τοῦ λιμοῦ τοῦ ἐν Αἰγύπτφ и ниже: "Ιναχος ἐν τοῖς χρόνοις τούτοις διέπρεπεν ἐν Αἰγύπτφ πάντων ἐν σοφία, Ἰαννὴς καὶ Ἰαμβρὶς οἱ ἐπαοιδοί. Въ Московской рукописи схолій болѣе полонъ, срав. у Муральта

стр. 83 подъ текстомъ. На л. 47-мъ на полѣ Вѣнской рукописи читается схолій: ιστόρηται παρὰ τῷ Ἀφριχανῷ, ὅτι ἐν τῷ λέγειν τὴν ψδὴν τὸν Μανασσῆν τὰ δεσμὰ διερράγησαν σιδηρᾶ ὄντα, какъ въ Московской рукописи, стр. 168 Муральта, подъ текстомъ.

На л. 48 обор. въ Вѣнской рукописи на полѣ читаемъ замѣтку къ тексту стр. 176 Муральта ἰστέον, ὅτι αὕτη ἡ προφητεία περὶ ἐτέρου Σεδεχίου γέγραπται ψευδοπροφήτου, οὐ περὶ τοῦ βασιλέως. καὶ γὰρ ὁ βασιλευς ἐν εἰρἡνη ἐχοιμήθη ἐν Βαβυλῶνι. Въ Московской рукописи этой замѣтки нѣтъ.

Схолій нь тексту на стр. 174, Vindob. fol. 48: κατά τούτους τοὺς χρόνους Ἐπίδαμνος ἐκτίσθη καὶ μετωνομάσθη Δυρράχιν (l.— ιον), сравни тоже въ Московской рукописи (у Муральта подъ текстомъ), въ Мюнхенскихъ рукописяхъ читается, но въ самомъ текстѣ, послѣ ἐγνωρίζετο р. 174,6 Миг. Здѣсь, такимъ образомъ, ясно виденъ процессъ распространенія текста: схоліи, приписываемые на поляхъ рукописи, позднѣе вносятся въ тексть.

Ни въ Мюнхенскихъ рукописяхъ, ни въ Московской не находимъ схолія на пол'є В'єнской рукописи л. 44 обор. хата τούτους χρόνους Θαλης δ Μιλήσιος εν Τενέδφ απέθανε (въ началь исторіи Товита).

Вторая книга обрывается въ Вѣнской рукописи на стр. 178,3 Муральта (Vindob. fol. 48). На л. 49 начинается третья книга съ полуслова—σάμενος, стр. 228,29 Муральта.

Что касается Мюнхенскихъ рукописей, упомянемъ о болће правильномъ помѣщеніи здѣсь анекдота, связаннаго съ переводомъ Св. Писанія,—стр. 212,20—213,9 Муральта, не среди разсказа о Юліѣ Цезарѣ, а въ видѣ Σχόλιον тотчасъ послѣ стр. 212,12.

Третья книга съ заглавіемъ: Άρχη της βασιλείας 'Ρωμαίων. Περί Τουλίου βασιλέως και καίσαρος начинается въ Мюнхенскихъ рукописяхъ тотчасъ после указаннаго схолія со стр.  $212,14-19,\ 213,10$  слл., въ то время какъ въ Московской рукописи это начало присоединено къ концу второй книги.

Переходя въ третьей книгѣ, мы должны замѣтить, что описаніе Фр. Лаухерта ея содержанія въ Страссбургской рукописи приложимо и къ Мюнхенскимъ и Вѣнской рукописямъ, такъ какъ Страссбургская рукопись (cod. graec. 8, XV в. на 388 листахъ іп 4°) стоитъ въ гораздо болѣе близкомъ родствѣ къ Мюнхенскимъ, и именно къ Монасеnsis Augustanus, чѣмъ это могъ предполагать г. Лаухертъ.

Сличивъ отрывки, напечатанные изъ Страссбургской рукописи

Лаухертомъ, съ объими Мюнхенскими рукописями, мы убъдились, что ея текстъ тъсно примыкаетъ къ Моп. Aug., раздъляя съ послъднею всъ отступленія отъ другой Мюнхенской рукописи. Достаточно указать здѣсь на то, что повтореніе слова ἀπηνῆ стр. 378,25 Муральта (ἀπηνῆ καὶ ἀπηνῆ) замѣчается одинаково въ Страссбургской рукописи и въ Мюнхенской Аугсб. Извращеніе имени Σεπτιανός (= Σεπτίμιος) въ Πτίανος (р. 345,7 Миг.) въ Мюнхенскихъ рукописяхъ находимъ только въ сейчасъ отмѣченномъ мѣстѣ текста вслѣдствіе сліянія послѣдняго слога слова ἐβασίλευσε съ первымъ слогомъ имени (сравни, наобороть, въ Мопас. № 139 ἐβασίλευσε Σεδέχιος и Περὶ τῆς βασιλείας Σεδεχίου, р. 359, 21,22 вмѣсто Δέχιος, Δεχίου), въ Страссбургской уже и въ самомъ заглавіи: Περὶ τῆς βασιλείας Πτιάνου καὶ Σευήρου 1).

Авторъ общей редакціи, къ которой восходять тексты объихъ Мюнхенскихъ, Страссбургской и Вънской рукописей, довольно послъдовательно опускаеть или сокращаеть скудные отрывки хроники изъ политической исторіи. За то у него находимъ нъкоторыя подробности изъ области церковной исторіи (имена мучениковъ, пострадавшихъ во время гоненій), не имъющіяся въ Московской рукописи.

Текстъ Московской рукописи получаетъ иногда значительныя исправленія отъ сопоставленія съ Мюнхенскими: р. 214,20—215,4.

Μq. Κτίσας δὲ καὶ πόλεις γ΄ μίαν ἐν τῷ Πόντφ καὶ ἄλλην ἐν τῷ Πόντφ καὶ ἄλλην ἐν τῷ ᾿Αρραβία καὶ ἐτέραν ἐν Κύπρφ Συρίας καταπεσούσης ὑπὸ θεομηνίας ὀνόματι Σαλαμίνην εἶναι αὐτὴν τῶν β΄ θαλασσῶν, τῆς τε Ποντικῆς καὶ τῆς ᾿Ασιανῆς, ἥτις ἐστὶ Ἅγκυρα Γαλατίας, τὴν δὲ Δίοσπολιν.

Μοπας. № 139. Κτίσας δὲ καὶ πόλιν μίαν ἐν τῷ Πόντφ καὶ ἄλλην ἐν τῷ ᾿Αραβία (№ 414 ᾿Αρραβία) καὶ ἐτέραν ἐν τῷ Κύπρφ καταπεσοῦσαν ὑπὸ θεομηνίας ὀνόματι Σαλαμάνην (τακτ οδѣ Μωπκ. ркп.) εἶναι αὐτὴν τῶν β΄ θαλασσῶν, τῆς τε Ποντικῆς καὶ τῆς ᾿Ασιανῆς, ἥτις ἐστὶ Ἅγκυρα Γαλατίας, τὴν δὲ Βῶστραν εἰς ὄνομα τοῦ κτίσαντος αὐτὴν στρατηγοῦ Βῶστραν (№ 414 Βόσ

<sup>1)</sup> При полномъ сходствъ текстовъ Мюнх. Аугсб. со Страссбургскою рукописсями мы не находимъ въ первой (но также ни въ одной изъ другихъ читанныхъ нами рукописей) ссылки на Өеофана: ἐντεῦθεν ἄρχεται τῆς χρονογραφίας Θεοφάνης ὁ τοῦ Άγροῦ ἡγούμενος въ заглавіи стр. 371,8 Мур. Страссбургской рукописи. Возможно, конечно, что это ученая замътка позднъйшаго переписчика, попавшая съ полей въ текстъ.

στρου), έτέραν δὲ ἐν Αἰγύπτῳ, ἢν ώνόμασε Διόπολιν (№ 414 Δίσπολιν).

Схолія стр. 214 (у Муральта подъ текстомъ) Мюнхенскія рукописи не содержать.

Βъ Βѣнской рукописи третья книга начинается на полусловѣ на стр. 228. Тождество сокращенной редакціи этой рукописи съ Мюн-хенскими подтвердимъ хотя бы слѣдующимъ примѣромъ: сократитель опускаеть описаніе убійства больного Тиверія Калигулой стр. 238,8 ἀναιρεθείς — 10 ἀπέπνιξεν, но затѣмъ возстановляеть свой пропускъ въ заглавіи царствованія Калигулы: Περὶ τῆς βασιλείας Γαίου καὶ περὶ τῆς ἀναιρέσεως Τιβερίου. ἀνηρέθη ὑπὸ Γαίου. νοσήσαντα γὰρ (Vindob. νοσοῦντα γὰρ) ἰμάτια πολλὰ ἐπιθεὶς ἀπέπνιξε 1).

Въ Мюнхенскихъ рукописяхъ послѣ стр. 239,17 идутъ два схолія, сначала тотъ, что приводится Муральтомъ на стр. 239, затѣмъ тотъ, что у него на стр. 238, и затѣмъ продолжается текстъ стр. 239,18 слѣд.

Вѣнская рукопись не содержить этихъ схеліевъ. Въ ней не имѣется также схолія Мюнхенскихъ рукописей послѣ стр. 242,9 (срав. у Муральта подъ текстомъ, изъ Кедрина) и отрывка Мюнхенскихъ рукописей послѣ стр. 283,23 (срав. у Муральта подъ текстомъ, изъ Кедрина), но и въ Вѣнской рукописи (fol. 62), какъ въ Мюнхенскихъ, послѣ стр. 283,14 διεχειρίσατο вмѣсто новыхъ двукъ версій смерти Нерона читаємъ: ώσαύτως δὲ καὶ Πιλάτος ποικίλαις περιπεσών συμφοραίς ἐαυτὸν ἀνείλε τῆς δείας, ὡς ἔοικε, δίκης οὐκ εἰς μακρὰν αὐτὸν μετελθούσης (ίστοροῦσι δὲ ταῦτα κτέ).

Очень сокращены въ Вѣнской и Мюнхенскихъ рукописяхъ замѣтки о царствованіяхъ Гальбы, Отона, Вителлія и Веспасіана. Въ
царствованіи Тита въ Вѣнской рукописи на л. 72 подъ текстомъ читаемъ: Τίτος ἀπειλαῖς ἐφοβει μόνον τοὺς ὑπευθύνους καὶ οὐ τιμωρίαις.
βασιλεύοντος οὐν αὐτοῦ οὐ παρῆλθεν ἡμέρα, ἐν ἡ δῶρόν τινι ἡ εὐεργεσίαν
οὐ παρέσχε. βασιλεύειν γάρ ἐστι τὸ εὐεργετεῖν καὶ ἀληθεύειν. ἔλεγε δὲ ὅτι
τὸν βλέποντα βασιλέα οὐ δεῖ ἐξέρχεσθαι λυπούμενον. Въ царствованіи
Адріана послѣ краткаго указанія на его происхожденіе и смерть:

<sup>1)</sup> Пропускъ ἐξ ὁμοιοτελεύτου, обнаруживаемый при сопоставленіи съ глоссой Свиды Γάϊος въ началь царствованія Калигулы (между словами: ἐν τοῖς ναοῖς и ναόν), и Вѣнская и Мюнхенскія рукописи раздѣляють съ Московскою. (О происх. и составь хрон., стр. 15).

'Αδριανός ὁ Αίλιος καὶ γαμβρός αὐτοῦ ἔτη κα΄. συγγενης καὶ υἰοποιημένος τῷ Τραιανῷ. καὶ ὑδεριάσας ἀπέθανεν сπέдуеть непосредственно разсказь о возстанів при немъ Іудеевь — стр. 340,6 след. Подъ текстомъ Венская рукопись (fol. 74°) сохраняеть еще схолій, который изъ Мюнхенскихъ содержится только въ Мопас. Aug. ἐπὶ τῆς βασιλείας 'Αδριανοῦ γέγονε θαῦμα ἀπὸ 'Αλεξανδρείας' γυνή τις ἔτεκε δ' παῖδας (Vind. παῖδας δ') καὶ μετὰ μ΄ ἡμερῶν ἔτεκεν ἔτερον παῖδα, τὰ ε' ἐν μιᾳ κοιλία.

Βъ Вѣнской и Мюнхенскихъ рукописяхъ царствованіе Адріана оканчивается на стр. 341,2 и затѣмъ прямо слѣдуетъ царствованіе Антонина. Здѣсь во всѣхъ трехъ рукописяхъ опущено стр. 342,4 хаі Варбіо. — 5. Но 6 — 7, также опущенное въ Мюнхенскихъ, является въ видѣ σχόλιον въ текстѣ Вѣнской рукописи и при томъ со слѣдующимъ добавленіемъ (fol. 75): ἔτι ἐπὶ τούτου ἐμαρτύρησεν ὁ ἄγιος Ἐλευ-θέριος χαὶ ᾿Αντίοχος χαὶ Παυσιλύπης χαὶ ὁ ἄγιος Εὐστάθιος μετὰ τῆς συμβίου χαὶ τῶν τέχνων αὐτῶν.

Въ главѣ объ Оригенѣ въ Вѣнской рукописи находимъ два схолія: fol. 75° 'Επὶ Άντωνίνου ' Ωριγένης διάφορα συγγράμματα ἐποίησε μετὰ καὶ τῆς τῶν 'Εβραίων σημειώσεως τὰ λεγόμενα 'Εξαπλα и fol. 76 ἐπὶ Σεβήρου Παῦλος ὁ Σαμωσατεὺς τὴν 'Αρτέμωνος αἰρεσιν ἀνενεώσατο. Первый — Миг. р. 352,13-15, второй — Миг. р. 351,19-20. Въ Мюнхенскихъ это опущено (№ 414, fol. 172°) и въ текстѣ самой Вѣнской рукописи на л. 76 обор. за стр. 351,17 слѣдуетъ прямо стр. 351,21 Вασιλεία 'Αντωνίνου. Царствованіе Каракальы ограничивается въ трехъ рукописяхъ — стр. 351,22-25, Макрина и Геліогобала замѣтками о продолжительности ихъ царствованій и о ихъ смерти. Въ царствованіи Александра Севера послѣ тѣхъ же замѣтокъ сохраняется только относящееся къ церковной исторіи — стр. 353,11 — 13, 22, 19, стр. 354,1 — 3. Къ стр. 357,8 въ Вѣнской, какъ въ Московской рукописи, замѣтка на полѣ: тоῦто εἰρηται ἐν τῷ γ΄ βιβλίφ τῶν ἀποστ. διατ. (Vindob. fol. 77).

Въ парствованіи Декія, послѣ краткой замѣтки о гибели его съ сыновьями на войнѣ, идетъ сначала стр. 360,12—15 (пропускъ, указываемый Муральтомъ въ строкахъ 16—17, находится и въ Мюнхенской и въ Вѣнской рукописяхъ) и затѣмъ уже предшествующій этому въ текстѣ Московской рукописи списокъ пострадавшихъ въ гоненіи. Имена ересіарховъ Навата и Елкесея упомянуты послѣ всего: (Мопас. № 139) 'Εφ'οῦ καὶ Βαβύλας 'Αντιοχείας καὶ Φ «Vind. Mon. Aug. λ>

αβιανός 'Ρώμης και 'Αλέξανδρος 'Ιερουσαλήμ (Vind. Mon. Aug. 'Ιεροσολύμων) (Vindob. fol. 77' Κωδράτος, Κυπριανός, Κρίσκης και Πώπλιος) και Διονύσιος 'Αλεξανδρείας εμαρτύρησαν. και Ναύατος τῆς εκκλησίας ἀπέστη και Κελσαΐος ὁ αίρεσιάρχης έγνωρίζετο. Β΄ μαρττοβαμία Προδα— стр. 369,16—19 читается въ Мюнхенскихъ рукописяхъ, но въ Вѣнской опущено. Все прочее, что содержится въ Московской рукописи, опущено во всѣхъ трехъ другихъ рукописяхъ. Въ главѣ о Мани въ Вѣнской рукописи на л. 77 обор. подъ текстомъ находимъ замѣтку: περὶ τούτου και Κύριλλος 'Ιεροσολύμων εἰς πλατύτερον ίστορεί.

Въ царствованіи Діоклитіана находимъ длинный списокъ мучениковъ, пострадавшихъ при гоненіи, частью восполняющій списокъ Кедрина (срав. у Муральта стр. 371 подъ текстомъ) и Георгія Монаха Московскую рукопись стр. 372 (послі стр. 372,15 со схоліемъ сюда Московской рукописи), частью уклоняющійся отъ него.

Въ Мюнхенскихъ спискахъ послъ 15 — μάρτυρες читаемъ: ха! Σαββάτιος ὁ τὴν αίρεσιν τῶν τεσσάρων καὶ δεκατιδῶν (Mon. Aug. Vindob. τεσσάρεις και δεκατιτών) κρατύνας έγνωρίζετο. Έφ' οὐ Μαξιμιανοῦ και ό άγιος Δημήτριος εμαρτύρησε, καὶ Παντελεήμων (Vind. καὶ Προκόπιος), χαὶ Έρμογένης, "Ανδιμος, Πλάτων, 'Ρωμανός, Κλήμης πάπας 'Ρώμης, ή άγία Βαρβάρα, και Θεόδωρος ὁ Τύρων, Εὐτρόπιος, Κλεόνικος και Βασιλίσκος, 'Αγάπη, Ειρήνη και Χιονία, Σολόχων και οι σύν αυτῷ (Vindob. Mon. Aug. Πρίσχος καὶ οἱ σύν αὐτῷ>, Μάρχος καὶ Μουχιανός, καὶ οἱ τρεῖς έν Νιχομηδεία, Πρίσκος καὶ οἱ σύν αὐτῷ (Vindob. Πρίσκος—αὐτῷ omis.), Σαβιανός (Vind. Σωβιανός) και 'Αλέξανδρος, Διονύσιος και 'Αρτέμων, 'Αθηνόδωρος και Θεοδωρος, και 'Ροδιανός, 'Ακυλίνα, Φευρωνία, 'Ονίσιμος, Αθηνογένης, Μαρίνος ο γέρων, Φώτιος και Ανίκητος, Διομήδης, Φιλονίδα (Vindob. Φιλονίδης), Κλήμης και 'Αγαθάγγελος, Μηνᾶς, Καλλίστρατος, Γρηγόριος ό Άρμενίας, 'Ριψιμία, Γαϊνή (Mon. Aug. Vindob. Γαιανή), Υπερβασία, Τηριδάτη (Mon. Aug. Vindob. Τηριδάτα), ήστινος γυναικός άνηρ ονομώτατος (Mon. Aug. Vindob. ονόματι) "Αδακτος τη άξία μάγιστρος ἐμαρτύρησε. Πος εξημία c σοβα: ήστινος (Vind. ούσης τινος)— ἐμαρτύρησε въ Вънской рукописи читаются въ концъ схолія на поль л. 79 обор. и имъ предшествуетъ въ этомъ схоліи следующій списокъ: επί τούτου έμαρτύρησεν ό άγιος Ευστράτιος και οί συν αυτώ, Κύρικος και Ίουλίττα, Αὐτόνομος, Ἐπίγαρις, Αλέξανδρος, Ζώσιμος, Αλφίων, Νίχων, Ἡλιόδωρος, Μάρχος, Πελαγία ή μάρτυς, 'Ανδρόνιχος, Πρόβος, Στέφανος, Μάρχος, Εἰρήναργος, 'Αχάχιος σύν ζ΄ γυναιξί, cpab. Σγόλιον Μοςκοβςκοβ py-BOURCE.

Изъ прочаго содержанія Московской рукописи на стр. 376 слѣд. только въ Вѣнской встрѣчаемъ отрывокъ стр. 376,20—377,6 и затѣмъ стр. 376,14 τὸν δὲ Διοχλ.—17 πληγείς (πλῆθος?) σχώληχας (послѣ чего, очевидно, съ пропускомъ нѣсколькихъ словъ Пερ τῆς βασιλ. Κωνστ.) находимъ послѣ стр. 381.

Отрывокъ стр. 378,4—9 въ текстѣ Мюнхенскихъ и Вѣнской рукописей не находится и за стр. 378,3 въ этой редакціи слѣдуетъ прямо стр. 378,10 слл.

CTp. 381,8 cm. читается въ Мюнхенскихъ и Вѣнской рукописяхъ такъ (Vindob. fol. 81): Διὸ καὶ λοιμός, λιμὸς καὶ αὐχμός, καὶ πᾶν ὅτι οὖν ἐστι κακὸν εἰπεῖν τοὺς ἀνθρώπους μετῆλθε, ὡς εἴρηται. Κωνσταντίου δὲ τοῦ ἐπικληθέντος Χλωροῦ διὰ τὴν ὡχρότητα τοῦ προσώπου τελευτήσαντος ὁ υίὸς αὐτοῦ Κωνσταντῖνος τὴν ἀρχὴν διεδέξατο, öν ἐκ πορνείας κτέ (Vind.).

Объ отрывкѣ, слѣдующемъ въ Вѣнской рукописи за стр. 381, мы сейчасъ сказали. Едва ли можно сомнѣваться въ томъ, что эпизодъ изъ дѣтства Константина гораздо умѣстнѣе въ этой связи, нежели тамъ, гдѣ онъ является въ Московской рукописи.

Οστακοβήμας εще на текстѣ разсматриваемыхъ нами рукописей, соотвѣтствующемъ стр. 384,9 слл. Мур. Αὐτίχα δὲ καὶ ἡ μήτηρ Ἑλένη βαπτίζεται καὶ οἱ τούτου συγγενεῖς τε καὶ φίλοι (Дальнѣйшее въ Мюнхенскихъ рукописяхъ въ текстѣ, въ Вѣнской рукописи какъ σχόλιον на полѣ). ἐβαπτίσθη δὲ ώσαύτως (Vind. σὺν αὐτῷ) καὶ Κρισκήσιος (Vind. Κρίσπος) ὁ πρῶτος (Vind. οmis. πρῶτος) αὐτοῦ (Vind. ἑαυτοῦ) υἰός, ὡς φασι (Vind. ὄν φασι), ὕστερον κατηγορηθέντα ψευδῶς ὑπὸ (Vind. παρὰ) τῆς μητρυιᾶς ἀποκτανθῆναι παρὰ τοῦ πατρός, ὡς βουλόμενον (Vind. βουλευσάμενος) κοιμηθῆναι μετ' αὐτῆς κτἑ (Vind. fol. 81').

16 cm. είτα Σίλβεστρος τοῦτον ἀποκτείνας καὶ (Vind. omis. καὶ) συναθροίσας Κωνσταντῖνος ἱερεῖς πρὸς τὴν τῶν Ἰουδαίων διάλεξιν. καὶ τούτους κατὰ κράτος Σίλβεστρος νικήσας διά τε γραφῶν προφητικῶν καὶ διὰ θαύματος ὡς νεκρώσαντος τὸν ταῦρον Ἑβραίου μάγος (l. μάγου) καὶ

μη δυνάμενος (—сυ?) τοῦτον ἀναστῆζσαι ὁ Σίλβεστρος προσευξάμενος ῆγειρε καὶ οδτως τὰ περὶ Μαξιμιανοῦ τοῦ Γαλλερίου πάροδον ἐποιήσατο (Vind. omis. πάροδον ἐποιήσατο). Βъ Βѣнской рукописи вмѣсто всего длиннаго текста πρὸς τὴν τῶν Ἰουδ. — ῆγειρε читаемъ: καὶ γράφει (γραφῆ?) τὴν τῶν Ἰουδαίων διαλέξας (διελέγξας?). На этотъ разъ, повидимому, текстъ Мюнхенскихъ рукописей представляеть позднѣйшее распространеніе, на основаніи слѣдующей ниже главы Ἐх τοῦ βίου τοῦ ἀγίου Σιλβέστρου, первоначально болѣе краткаго текста (срав. Московскую и Вѣнскую рукописи).

Третья книга хроники оканчивается въ Мюнхенскихъ и Вѣнской рукописяхъ на стр. 387,15. Весьма вѣроятно, что и здѣсь онѣ сохраняютъ болѣе первоначальную редакцію, такъ какъ о побѣдѣ надъ Максенціемъ въ хроникѣ говорится подробно еще на стр. 385 слѣд., а здѣсь этотъ разсказъ является излишнимъ повтореніемъ. Также заканчивающія отрывокъ сообщенія стр. 388,16—19 представляютъ позднѣйшее повтореніе дословно сходнаго текста стр. 389,14 слл.

Опуская первыя главы четвертой книги до царствованія Іовіана, гдѣ уже въ изданіи Муральта сличены два Вѣнскихъ и два Мюнхенскихъ списка, обращаемся теперь къ обзору содержанія этой книги въ Мюнхенскихъ рукописяхъ и той Вѣнской, которою мы пользовались, начиная съ царствованія Іовіана.

Анекдотъ стр. 452,24-453,4 опущенъ во всѣхъ трехъ рукописяхъ (срав. Вѣнская л. 91 обор.). Какъ и другіе подобные анекдоты изъ исторіи римскихъ императоровъ, напримѣръ стр. 214 (Московская рукопись  $\Sigma \chi \delta \lambda \omega \nu$ ), онъ могъ спачала быть приписанъ на полѣ въ качествѣ  $\Sigma \chi \delta \lambda \omega \nu$  и позднѣе войтп въ текстъ хроники.

Въ царствованіи Валента упомянемъ объ уклоненіи редакціи Мюнхенскихъ рукописей (въ Вѣнской л. 91 обор. оканчивается словами стр. 455,24 Муральта єйтої є́ν τεῖς і..., а л. 92 начинается словами стр. 485,26 αὐτῷ, ἀλλὰ πάντα) въ опредѣленіи пола Моавіи стр. 457,9 μετὰ δὲ ταῦτα Μαυία, βασιλίς τῶν Σαρακηνῶν, χριστιανὴ ἡν ἐκ γένους Ῥωμαίων καὶ ληφθεῖσα αἰχμάλωτος ἡρεσε διὰ κάλλους τῷ β. τ. Σαρ., 11 εἰς βασιλίδα προέκεψε, 18 ταύτης ἡ αἴτησις. Только 14 читается, какъ въ Московской рукописи, παρακληθείς, но, вѣроятно, вслѣдствіе опибки переписчика вмѣсто παρακληθείσα. У церковныхъ историковъ, отъ которыхъ зависить хроника, всюду, дѣйствительно, говорится о Сарацинской царицѣ, а не царѣ, какъ въ Московской рукописи. Βυ μαρατβοβαμία Θεομοςία Βελακαγο ποςλέ στρ. 473,10 читаемъ: 
ολίγους δὲ τῶν ἐξ Αἰγύπτου μαθών ὁ θεῖος Γρηγόριος τῷ λόγφ τούτφ (№ 139 τοῦτον) φθονήσαντας τὸν συνταχτήριον λόγον ἐπιδε <№ 139 ι>ξάμενος ἐχουσίως τῆς ἐπισχοπῆς καὶ δἰοιχήσεως ὑπεχώρησε. Γρηγορίου δὲ τῆς ἐπισχοπῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀποταξαμένου Νεχτάριον ὁ βασ. χτέ. (= Mur. p. 473,22—474,9).

Что касается отрывка Московской рукописи стр. 473,11—20, онъ является въ Мюнхенскихъ рукописяхъ въ видѣ схолія уже послѣ стр. 474,9:

Έπὶ Θεοδοσίου τοῦ μεγάλου Γρηγόριος ὁ Θεολόγος τὴν νῦν ἐκκλησίαν ᾿Αναστασίας τῆς μάρτυρος, εὐκτήριον οὖσαν μικρόν ⟨εὐρών⟩, τοὺς ὁρθοδόξους ἐδίδαξεν. ἀναστασίας δὲ τὸν μέγαν οἶκον ὁ δὲ (δέ omis. № 139) ἰστορῶν φησι ὀνομάζεσθαι ἡ διὰ τὴν τῆς ὀρθῆς πίστεως ἀνάστασιν ἡ διὰ τὸ γυναϊκα ἐγκύμονα πεσοῦσαν ἄνωθεν τελευτῆσαι, κοινῆς ⟨δὲ⟩ ὑπὸ τῶν ὀρθοδόξων γενομένης εὐγῆς ἀναστῆναι τὴν τελευτήσασαν.

Сопоставляя ссылку  $\dot{o}$  δὲ ίστορῶν хτλ., которой нѣтъ въ Московской рукописи, со стр. 457,27 Муральта, гдѣ во всѣхъ трехъ текстахъ (обоихъ Мюнхенскихъ и Московскомъ) опущено послѣ  $\dot{e}$ θνους имя историка —  $\dot{o}$  Σωζόμενος, какъ читаемъ у  $\Theta$ еофана, мы и здѣсь подъ  $\dot{o}$  іστορῶν всего скорѣе можемъ разумѣть этого историка (срав. Записки Импер. Ак. Наукъ, т. LXX. Прилож. 4, стр. 25).

Послѣ стр. 480,24 въ Мюнхенскихъ спискахъ непосредственно читается: Ἐπὶ Θεοδοσίου δὲ καὶ ἡ τιμία κεφαλὴ τοῦ βαπτιστοῦ κτѣ = Mur. p. 481,6 sqq. Такъ какъ въ опущенномъ отрывкѣ стр. 480,25—481,5 содержатся отдѣльныя, ничѣмъ не связанныя съ предшествующимъ и послѣдующимъ сообщенія, то одинаково возможно предположить пропускъ въ Мюнхенской редакціи текста, или распространеніе первоначальнаго текста позднѣйшими вставками въ Московской рукописи.

Послѣ стр. 489,3 τὰ γέρα τῶν ἄθλων (Mq., Monac. № 139, τὰ γέρα τῆς βασιλείας Monac. Aug.) въ Мюнхенскихъ рукописяхъ читаемъ: Θεοδοσίου ἐν Μεδιολάνω τελευτήσαντος τὸ σῶμα αὐτοῦ Άρχάδιος ἐν τῆ πόλει ἀποχομίσας χατατίθησι. Тоже самое читается и въ Вѣнской рукописи, но не въ текстѣ, какъ въ Мюнхенской рукописи, а въ видѣ Σχόλιον на полѣ листа 92 обор. Здѣсь снова опредѣляется происхожденіе замѣтки, которая въ Московской рукописи связана съ предшествующимъ очень неловко.

Послѣ стр. 495,7 въ Мюнхенскихъ и Вѣнской рукописяхъ сначала

читается зам'єтка о хиротоніи въ патріархи Арсакія—стр. 495,19—20 и уже зат'ємь письмо Иннокентія, папы римскаго, стр. 495,10—18. Такой порядокъ т'єсн'є связываеть содержаніе письма (14 хаі πάντως єхδιχηθήσεται παντοιοτρόπως) съ порицаніемъ цариці (р. 495,21 sqq.).

Царствованіе Аркадія заканчивается въ Мюнхенскихъ рукописяхъ на стр. 498,2, послѣ чего еще слѣдуетъ: Γαἴνᾶς δὲ ᾿Αρααδίφ ἀντάρας πολλά δεινά κατά τῆς πόλεως εἰργάσατο — ἀπώλοντο, какъ читаемъ и въ Московской рукописи (у Муральта подъ текстомъ). Такъ и въ Вѣнской на л. 94 обор., но на л. 94 находимъ σχόλιον на полѣ: τῷ δ᾽ αὐτῷ χρόνφ ἀντῆραν Ἰσαυροι πραιδεύοντες ἔως Καππαδοχίας. ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ ᾿Αρααδίου εἰσελθόντα λείψανα τοῦ ἀγίου προφήτου Σαμουὴλ καὶ ἀπετέθησαν ἐν τῷ ναῷ αὐτοῦ πλησίον τοῦ Ἑβδόμου. ἀρρωστήσας δὲ ὁ αὐτὸς βασιλεὺς ἐτελεύτησε, т. е. содержаніе опущеннаго въ Мюнхенскихъ рукописяхъ отрывка стр. 498,3—8 Муральта. Этотъ σχόλιον, какъ часто въ Вѣнской рукописи, приписанъ на полѣ совсѣмъ не къ тому мѣсту хроники, гдѣ бы мы его ожидали (ad p. 496,18 sqq.). Повидимому, переписчикъ возстановляетъ здѣсь допущенный сначала пропускъ.

Въ царствованіи Өеодосія Младшаго сравненіе съ Мюнхенскими и Вѣнскою рукописями снова обнаруживаетъ нерестановку: послѣ стр. 498,19 читаемъ: ἐπὶ Θεοδοσίου ձσπαρ καὶ λρδαβούριος προχειρίζονται δομεστικοὶ ἀνατολῆς τε καὶ δύσεως = Mur. p. 498,12—13; далѣе: καὶ λττικοῦ τελευτήσαντος Σισίνιος πατριάρχης προχειρίζεται. τούτου δὲ τελευτήσαντος Νεστόριος γέγονε πατριάρχης (Vindob. τούτου δὲ - πατρ. omis.) καὶ τούτου καθαιρεθέντος Πρόκλος ἀντ' αὐτοῦ χειροτονεῖται. ὅτε καὶ τὸ λειψ. κτὲ - Mur. p. 500,27-501,3; наконецъ, разсказъ о землетрясеніи стр. 498,20-499,11 и замѣтка о крещеніи іудея патріархомъ Аттикомъ стр. 499,14-16.

За разсказомъ о третьемъ вселенскомъ соборъ — стр. 500,26 — слъдуетъ теперь прямо стр. 501,4 слл.

Послії стр. 504,7 въ Мюнхенскихъ рукописяхъ непосредственно слідуеть Βασιλεία Μαρχιανού. Въ Вінской находимъ еще схолій (fol. 95°), содержащій стр. 504,8—12, т. е. пропущенное въ Мюнхенскихъ рукописяхъ. Здісь, какъ стр. 498,3—8, надо видіть возстановленіе пропуска въ тексті.

Стр. 505,16 πος Τ΄ Πουλχερίας читаемъ: αυτή ή Ευδοχία ώραιστάτη ήν σφόδρα, ήτις ήν εξ 'Αθηνών. ὁ μέντοι Μαρχιανός ευσεβής ἄγαν καὶ δικαιοχρίτης υπάρχων ἐχέλευσε ἄρχοντα ἐπὶ δόσει χρημάτων μὴ γίνε-

σθαι (Vindob. fol. 96) κτέ., что у Муральта значительно ниже— стр. 506,17—19. Слова: αΰτη ἡ Εὐδ.— 'Αθηνῶν,—очевидно, позднѣйшая глосса. Въ Московской рукониси вставкою — стр. 505,18 ταῦτα περὶ αὐτοῦ—506,16 разрушена первоначальная связь содержанія, такъ какъ эпизодъ изъ военной карьеры Маркіана мало подтверждаеть его характеристику — стр. 505,17; напротивъ, его мѣропріятія — стр. 506,17—21 вполнѣ ей соотвѣтствуютъ.

Къ стр. 507,22 слл. изъ трехъ разсматриваемыхъ нами рукописей въ одной, Monac. Aug., на полѣ — замѣтка σχόλιον.

Стр. 510,17—24 отсутствуеть въ Вѣнской рукописи. Относительно парствованій Льва Великаго и его ближайшихъ преемниковъ ссылаемся на подробный анализъ содержанія этой части хроники въ Страссбургской рукописи въ стать Лаухерта, который вполит приложимъ и къ Мюнхенскимъ рукописямъ. Пользуясь текстами, напечатанными de Boor'омъ, Лаухертъ указалъ на нертакую близость Страссбургской (а следовательно и Мюнхенской) редакціи къ древней редакціи хроники Коаленевыхъ рукописей. Намъ остается только упомянуть объ уклоненіяхъ отъ Мюнхенскихъ (и Страссбургской) рукописей Вѣнской. Изъ нихъ нѣкоторыя обнаруживають еще большую близость Вѣнской рукописи къ Коаленевымъ, чѣмъ Мюнхенскихъ рукописей.

Vindob. fol. 97° p. 510, 28 öv ή σύγκλητος—511, 5 Mur. omis. Это объясненіе происхожденія прозвища Льва Великаго отсутствуєть и въ Коаленевыхъ рукописяхъ.

Σχόλιον Мюнхенской (Страссб.) рукописи, отмѣчаемый Лаухертомъ послѣ стр. 507, 12 Мур. ἐλέησον ἡμᾶς, опущенъ въ Вѣнской рукописи.

Разсказъ о смерти императора Анастасія стр. 518, 20-25 Мур. слѣдуетъ въ Вѣнской рукописи (fol. 98°), какъ въ Coisl. и Vatic. 153, тотчасъ за стр. 516, 15 ĕτη хζ. Но подробности предвѣщанія этой смерти стр. 518, 15-19 и мукъ Анастасія въ могилѣ—стр. 518, 25-519, 4, имѣющіяся въ другихъ рукописяхъ, опущены въ Вѣнской рукописи.

Указанныя сходства съ однимъ изъ древнёйшихъ списковъ хроники Георгія Монаха противъ Мюнхенскихъ еще разъ подтверждаютъ превосходство той редакціи, изъ коей вышла Вёнская рукопись, надъ Мюнхенской. Своевременно будетъ упомянуть здёсь, что въ противоположность Мюнхенской рукописи и Страссбургской, гдё, по замёчанію Лаухерта, съ концомъ главы о Львё Армянинѣ редакція текста, до сихъ поръ во многомъ согласная съ Коаленевыми рукописями, вдругъ измѣняется, Вѣнская, къ сожалѣнію обрывающаяся на стр. 698, 2 Мур., еще на предпослъднемъ (fol. 137) и послъднемъ листахъ своихъ, въ царствованін Михаила II, точно согласуется въ своемъ тексть съ Коаленевой рукописью № 310, насколько можно еще разобрать сильно попорченный сыростью тексть этихъ листовъ.

Стр. 523, 10—16 опущено въ Мюнхенской рукописи, стр. 523, 10—29 въ Венской. Возможно, что здесь въ Московской рукописи позднъйшее распространение первоначальнаго текста.

Въ царствованія Юстина І-го въ Мюнхенскихъ рукописяхъ за общей характеристикой царя стр. 524, 2 следуеть непосредственно стр. 524, 16 слл. 1). Въ Венской после стр. 524, 1 ети 3 идетъ прямо стр. 524, 21 (Vindob. fol. 101).

**Царствованіе** Юстина І-го оканчивается въ Вінской рукописи стр. 525, 13 ύπηργε σφόδρα, въ Мюнхенскихъ за стр. 525, 13 ύπηργε σφόδρα читается непосредственно стр. 525, 23—526, 9.

Въ царствованіи Юстиніана В. въ Венской рукописи (fol. 101) опущено стр. 527, 1—4. Также дальнъйшій отрывокъ—стр. 527, 5-8 является въ Вънской рукописи въ следующей сокращенной Φορμέ: ἐφ 'οὐ Άντιόχεια Θεούπολις ήρξατο προσαγορεύεσθαι²). Ποζεί οτступленія о Содомскомъ грѣхѣ—стр. 548, 9 въ объихъ Мюнхенскихъ и въ Вънской рукописи слъдуетъ прямо царствование Юстина II-го.

Царствованіе Тиверія ІІ-го ограничивается въ Вінской рукописи (fol. 109 s. fin.) отмъткою числа лъть его. Въ Мюнхенскихъ рукописяхъ сохраняется, правда, отрывокъ изъ этого царствованія, но не на м'вств, а вменно среди царствованія Маврикія, послів стр. 556, 18: Μαυρίχιον και Ναρσήν κατά Περσών ἀπέστειλε—άνηγόρευσε=Mur. р. 583, 15 — 554, 3. Какъ объяснить это появление здёсь этого отрывка? Намъ кажется, всего віроятніе предположить, что сократитель, какъ это мы видёли въ Вёнской рукописи, вынесъ на поле часть пропущеннаго въ царствовании Тиверія текста, при чемъ выноска могла оказаться и не на томъ мъсть текста, къ которому она должна бы быть отнесена. Въ Вънской указаннаго отрывка не сохранилось ни въ тексть, ни гдь нибудь на поль.

<sup>1)</sup> Πρι эτουτ Βτ Monac. Aug. και γέγονε σεισμός φοβερώτατος κτέ Βινέςτο J. 249-ro читается на л. 268-омъ.

<sup>2)</sup> Ниже о праздникъ Срътенія: хаі ή ύπαπαντή έλαβεν άρχην έορτάζεσθαι, ήτις ούχ έστιν έναρίθμιος ταϊς δεσποτιχαϊς έορταϊς.

Болье сохраняется изъ царствованія Маврикія въ общей редакціи Мюнхенскихъ и Вънской рукописей. Въ первой части разсказа оставлены только чисто анекдотические отрывки: за сообщениемъ о числъ лътъ царствованія Тиверія и объ основаніи имъ храма 40 мучениковъ въ столице следуеть отрывокъ о чуде стр. 554, 24 слл., о другихъ двухъ чудесахъ: стр. 555, 11-12 и стр. 555, 3-6, о Сиренахъ и о крокодиль. Далье, посль упомянутаго нами выше отрывка изъ царствованія Тиверія, въ В'єнской рукописи впрочемъ отсутствующаго, следуеть стр. 559, 3 — 7. Затемъ тексть Мюнхенскихъ и Венской рукописей значительно уклоняется отъ Московской (стр. 556, 22 слл.): Πολέμου δὲ (Vind. omis. δέ) τότε (Vind. ποτέ) συγκροτηθέντος μεταξύ 'Ρωμαίων τε και βαρβάρων ἐπὶ τὴν Μυσίαν, ὑπέθετο Μαυρίκιος ὁ βασιλεύς, ως φασι, τῷ στρατηγῷ τῷ καταπιστευθέντι τὸ 'Ρωμαϊκὸν (Vind. αίων) στράτευμα παραδούναι τούτους τοίς πολεμίοις διά την (Vind. omis. τήν) ανταρσίαν αὐτῶν, ὅπερ τοῦ στρατηγοῦ ὑπαχούσαντος (Vind. καί) γέγονε. καὶ συνελήφθη (Vind. οὖν) λαὸς πολύς. τῆς δὲ συγκλήτου παρακαλεσάσης τὸν βασιλέα τοῦ ἀγορασθήναι αὐτοὺς είξας ὁ βασιλεὺς ἀπέστειλε πρέσβεις πρός τὸν ἄρχοντα τῶν βαρβάρων, [να τοὺς ὑπ'αὐτοῦ κρατηθέντας ἀπολύση, ὁ δὲ ἀντεδήλωσε ἀποδίδωμι κτέ. (Vindob, fol. 110-110°). Далье, какъ въ Московской рукописи стр. 557, 4 слл., съ ивкоторыми разночтеніями. Представляя много варіантовъ къ тексту Московской рукописи (и следов. Льва Гр. и Өеодосія Мелит.), тексть Мюнхенской редакціи въ общемъ сходится съ нею. Послѣ стр. 559, 2 идеть прямо стр. 559, 8 слл., что, конечно, возстановляетъ первопачальную связь. На стр. 559 послѣ строки 17 Мюнхенскія рукописи и Вѣнская снова даютъ болье полный тексть (Vind. fol. 111): πασα γάρ ή πόλις διόλης νυχτός αισγίστοις (sic) υβρεσι και άπειλαζς αυτόν εβαλλον, άνέμου δε μεγάλου πνεύσαντος και μετά κινδ. κτέ. Царствованіе Маврикія оканчивается на стр. 559, 21 αρθρίτιδες, ους ποδάγρας (Vindob. ποδάλγας) хаі γειράγρας καλούσι. Непосредственно затымъ слыдуетъ Пері τής βασιλείας Φωχά του τυράννου. О воцареніи Фоки Мюнхенскія и Вінская рукописи содержать снова больше подробностей, чемъ Московская (стр. 560, 9 слл.): ελθών γὰρ είς τὸ Έβδομον σύν τοῖς ὁμόφροσιν αὐτοῦ καί των πολιτών έκείσε πάντων συναθροισθέντων άναγορεύεται βασιλεύς είς τον ναόν του Προδρόμου και ούτως είσηλθε το κακόν είς τα βασίλεια. Μετὰ δὲ ταῦτα στασιάσαντες οἱ δῆμοι καὶ κράξαντες ὁ Μαυρίκιος οὐκ ἀπέθανεν, ἀλλὰ καλῶς ἔγει, πρὸς τὸν φόνον κινεῖται τοῦ Μαυρικίου ὁ άλάστωρ χτέ.

Ποсяв стр. 562, 21 въ Мюнхенскихъ и Вѣнской рукописяхъ читается: 'Нрахдеюς γαρ & στρατηγός 'Αφρικής πλοΐα πολλά κτέ. — Миг. р. 563, 3 sqq. Посяв описанія казни Фоки—стр. 564, 5 въ Мюнхенскихъ съ отметкою σχόλιον (въ текств) сявдуетъ: ò αὐτός Φωκᾶς εκτίσεν ἀρμάμεντον τὸ ὅν πλησίον τοῦ παλατίου τής μαγγαύρας (sic). καὶ κτίσας τὸν κίονα κτιστὸν καὶ τὴν στήλην αὐτοῦ ἐπάνωθεν. ò δὲ γαμβρὸς αὐτοῦ Κρίσπος ò πατρίκιος μὴ φέρων ὀρᾶν κτέ. — Миг. р. 562, 22—563, 3 πλοΐα πολλὰ ἐκ τῆς ᾿Αφρικῆς ἐπάρας ἐποίησε, καθώς προεγράφη. Ποсяв этого только въ Мопас. Aug. опять съ заметкою σχόλιον: Μοναχὸς δέ τις ἄγιος κτέ., какъ въ тексть Московской рукописи у Муральта стр. 564 подъ текстомъ.

Вѣнская рукопись не содержить ни одного изъ этихъ σχόλια Мюнхенскихъ рукописей. Впрочемъ, первая часть перваго схолія читается еще у Θеодосія Мелит. Что касается его второй части —  $\dot{\delta}$  δὲ γαμβρός— $\dot{\epsilon}$ ποίησε, мы опять видимъ здѣсь выносъ на поле (откуда σχόλιον позже попаль въ текстъ) пропущеннаго ранѣе, и добавленіе хαθώς προεγράφη на этотъ разъ ясно это свидѣтельствуетъ.

Новый σχόλιον въ Monac. Aug. указываеть на постепенное нарощеніе распространеній текста хроники въ поздивйшихъ рукописяхъ.

Въ царствованіи Ираклія въ Вѣнской рукописи стр. 564, 15—565, 6 сокращено (срв. л. 112—112 обор.).

Послъ стр. 566, 10 въ Мюнхенскихъ рукописяхъ читается сначала: ἀπέστειλε δὲ ὁ βασιλεὺς Ἡράκλειος πρέσβεις πρὸς Χοσρόην αἰτούμενος εἰρήνην κτέ=Mur. p. 567, 17 sqq. и потомъ, посять стр. 567, 20, είτα πάλιν Χοσρόης ὁ δυσσεβης ἀποστείλας έτερον ἄργοντα κατὰ τῶν 'Ρωμαίων-δυνάμεως (=Mur. p. 566, 11-13). Βτ Βέκικοй рукописи отрывокъ стр. 567, 17—20 опущенъ. Послѣ стр. 566, 13 δυνάμεως дальнъйшій тексть Мюнхенскихъ и Вънской рукописей сходится съ другой Выской, цитуемой въ примъчаніяхъ у Муральта подъ текстомъ: хаі πάσαν έρημώσας — την γην τ. 'Рωμαίων. Затымъ слыдуеть стр. 566, 21 слл. До стр. 568, 1 тексть Мюнхенскихъ рукописей за исключеніемъ пропуска отрывка 17 — 20, въ Мюнхенскихъ рукописяхъ являющагося раньше, сходится вообще съ Московской рукописью. Напротивъ, Вънская въ этихъ предълахъ даетъ значительно болье краткій тексть: стр. 567, 1 хата — 5 апохілущам опущено, носль стр. 6 прямо следуеть: хай тайта είπων, λαβών την θεανδρ. хτέ (13-14, ποιν και δή 14 αιοβα: προσκαλεσάμενος κτέ., κακ υγκαзαμο у Μ

ральта въ другой Вѣнской рукописи). Текстъ стр. 568, 1 послѣ βεβαιώσας сходится въ Мюнхенскихъ и нашей Вѣнской съ другой Вѣнской у Муральта подъ текстомъ: ἐχίνησε—τόπον. Далѣе, стр. 568, 6—569, 18 сходно съ Московской рукописью. Но затѣмъ слѣдуетъ прямо μυστιχήν τινα θεωρίαν κτѣ стр. 570, 15 слл. съ одинаковымъ для обѣихъ Мюнхенскихъ и обѣихъ Вѣнскихъ пропускомъ цитаты изъ неизвѣстнаго Άλεξανδρέως ἐξηγητοῦ. Стр. 571, 15—18 пропущено въ Мюнхенскихъ и Вѣнской рукописяхъ (Vindob. fol. 113).

Въ Мюнхенской Аугсбургской рукописи хроника оканчивается главою Περί χεχοιμημένων. Дальше идуть Вѣнская и Мюнхенская № 139.

Зα главою Περί κεκοιμημένων сπέдуеть прямо Περί τῆς βασιλείας Κώνσταντος (Vindob fol. 119°). Μετὰ δὲ Κωνσταντίνον ὲβασίλευσε Κώνστας ὁ υἰὸς αὐτοῦ ἔτη κζ΄. ἐφ'οὐ μέγας ἄνεμος καὶ ῥαγδαῖος πνεύσας πολλὰ μὲν δένδρα καὶ παμμεγέθη προριζῶν (Vind., l. πρόρριζα?) ἀνέσπασε, πολλοὺς δὲ καὶ στύλους καὶ κιόνια τῶν μοναχῶν κατέβαλε (p. 588, 11-21 omis.).

Далье следують главы ο Магометь и о св. Земль. Отивтимь здысь большую полноту текста Вынской рукописи противь Мюнхенской и Московской на стр. 598, 7 сл. Мур. Vindob. fol. 121' δεινώς τρέπονται καὶ βαλόντες έαυτοὺς εἰς τὰς στενόδους τοῦ ποταμοῦ Ἱερμουχθα διερθάρησαν ἐκεῖ χιλιάδες τεσσαράκοντα καὶ οὐτως κτέ. Съ переходомь оть отступленія о св. Земль къ историческому разсказу на стр. 604, 15 Мур. тексть Вынской (fol. 123') и Мюнкенской рукописи читается такъ: ἐπεὶ οὐν περικρατεῖς γενόμενοι τῆς ἀγίας γῆς ἐκείνης (Vind. ἐκείνης γῆς) καὶ σφόδρα πλεονάσαντες καὶ ὑπερισχύσαντες ἐξώπλισε πλοΐα πολλὰ Μαβίας ὁ τούτων ἀρχηγός κατὰ τῆς Κ. Π. καὶ ἡλθεν εἰς τὸν λεγόμενον Φοίνικα τῆς Λυκίας, ἔνθα Κώνστας ὁ βασιλεὺς ἡν μετὰ τοῦ Ῥωμαϊκοῦ στόλου. μέλλοντος δὲ τοῦ βασιλέως τῆ ἐπιούση νυκτὶ ναυμαχεῖν θεωρεῖ κατ'ὄναρ ἐαυτὸν ὑπάρχειν ἐν Θεσσαλονίκη κτὲ. (=: Mur. p. 604, 15—16, p. 589, 6 sqq.).

Βъ текстъ стр. 589, 24 въ Московской рукописи оказывается значительное искаженіе первоначальнаго содержанія: πολλούς εξ αύτων ανδρείως ανελών, Μαβία και αυτοῦ καιρίως πληγέντος, ετελεύτησε.

Monac. Vindob. ἀνελών, λαβών δὲ καὶ αὐτὸς (i. e. ὁ φίλος τοῦ βασιλέως cf. 21) καιρίαν πληγήν, ἐτελ. (Vindob. fol. 124).

Такъ какъ ошибку Μαβία вмѣсто λαβών трудно объяснить палеографически, то приходится предположить неудачную догадку перепис-

чика, не принявшаго во вниманіе дальнійшее содержаніе хроники, гді Моавія еще явіяєтся здравымъ и невредимымъ.

Πος κ ττρ. 590,23 παρὰ πάντων εὐρημούμενος κε Βέκςκοκ ργκοπικα (fol. 124) сπέχνετε κεποτρεχοτικένου γιακα ο Πακικκίκκαχε. Βε Μωκκεκοκ ργκοπικά καχομικέ είμε σχόλιον Μανίας δὲ ὁ τῶν Αράβων ἀρχηγός μετὰ ταῦτα ἐπρέσβευσε περὶ εἰρήνης πρὸς Κώνσταν διὰ τὴν εἰς αὐτὸν γενομένην ὑπὸ τῶν Ἀράβων ἀνταρσίαν, καὶ ἐνα τέλωσιν ὑπὲρ τῆς τοιαύτης εἰρήνης τοῖς 'Ρωμαίοις οἱ "Αραβες (καθ' ἡμέραν Cedr.) νομίσματα α καὶ ἐππον καὶ δοῦλον. ὁ δὲ οὐκ ἐπείσθη, καταλιπών δὲ Κωνσταντινούπολιν μετέστη ἐν Συρακούση, τῆς Σικελίας. Эτοτь οτρывоκь читается у Кедрина, col. 833 Α Migne.

Οτοτυμιθείε ο Παβικκισμαχό οκαμημβαετος (Vindob. fol. 125) μα οτρ. 610,23 μ заτέμε ειέμυστο Βασιλεία Κώνσταντος του Πωγωνάτου. Μετὰ δὲ Κώνσταν, υἰὸν Κωνσταντίνου ἐγγόνου (Vind. ἔκγονον) δὲ Ἡρακλείου, ἐβασίλευσε Κωνσταντίνος ὁ Πωγωνάτος, ὁ τῆς δύσεως, ἔτη ζ΄. καὶ ἀπέδανε δυσεντερικώς. ἐς' οὐ γέγονε ἡ ς' σύνοδος κτέ.

Ποслѣ стр. 611,22, какъ у Кедрина, фраза доканчивается: συμβόλων ἐξέδετο οῦτως, и затѣмь слѣдусть длинное разсужденіе объ иконахъ (Vindob. fol. 125): ἰστέον, ότι ὁ χανών οἶτος ὁ ἐμφερόμενος ἐν ταύτη τῆ συνόδφ ἔν τισι τῶν σεπτῶν εἰχόνων γραφαῖς οἰχ ἔστι τῆς συνόδου τῶν ρο΄, ἀλλὰ τῶν ρξέ πατέρων — καὶ τῆς ἐντεῦδεν γενομένης τῷ χόσμφ ἀπολυτρώσεως. Πο отношенію κъ иконопочитанію, возстановленному при Георгіи Монахѣ, возможно, что это разсужденіе объ иконахъ, въ Вѣнской рукописи впрочемъ отмѣченное какъ σχόλιον, восходить еще иъ первоначальному тексту хроники.

Посль ἀπώλετο — стр. 612,13 въ Вънской и Мюнхенской рукописяхъ слъдуетъ непосредственно стр. 614,1 слл.: ἐμπρησθέντων δὲ
(Vindob. omis. δὲ) καὶ τῶν πλοίων αὐτῶν ὑπὸ τοῦ ὑδατώδου πυρὸς κτὲ.
(Vindob. fol. 125). Уже изъ того, что, такимъ образомъ, здѣсь не
повторяется дважды одно и то же сообщеніе, какъ въ Московской
рукописи (стр. 612,11—13 срав. стр. 613,22—24), ясно сохраненіе здѣсь болѣе первоначальной редакцій хроники. Стр. 612,15—
613,21 въ Вѣнской и Мюнхенской рукописяхъ читаемъ на своемъ
мѣстѣ, послѣ стр. 614,6 ἐρευρόντες (съ добавленіемъ:) κατέκαιον τὰ
τῶν ἐδνῶν πλοῖα.

После стр. 613,21 ндеть непосредственно Ваσιλεία Ίουστινιαν — τοῦ ἐσχάτου τοῦ ὑρινοτμήτου. Μετὰ δὲ Κωνσταντίνον ἐβασίλευσε ΄ στινιανὸς ὁ υἰὸς αὐτοῦ ἔτη ί, н далье стр. 616,4 слл. (въ Вънс

рукописи, л. 126, при этомъ схолій: ёстефе бè кай Іоостіміамом обом айтой социвастью айтой = Mur. р. 615,5—6, относящійся, конечно, къ предшествующему царствованію). Стр. 617,13  $\pm$  том Іоост. — 20 опущено въ Вѣнской и Мюнхенской рукописяхъ.

Послѣ разсказа стр. 617,21—618,10, представляющаго въ Вѣнской и Мюнхенскихъ рукописяхъ очень свободный варіантъ къ тексту Московской рукописи, какъ это часто наблюдается въ разсматриваемой части хроники, царствованіе Юстиніана ІІ заканчивается такъ: хав' öν χρόνον στασιάσας Λεόντιος ὁ πατρίχιος ἀναγορεύεται νυχτὸς ὑπὸ τοῦ δήμου τῶν Βενετῶν βασιλεύς. ἡμέρας δὲ γενομένης ἐξαγαγὼν εἰς τὸ ἐππιχὸν Ἰουστινιανὸν χαὶ ῥινοτομήσας αὐτὸν ἐν τῆ σφενδόνη χτὲ. (Vind. fol. 126).

Въ царствованіи Леонтія снова замѣчаемъ очень свободный варіантъ къ тексту Московской рукописи. Весь разсказъ представляетъ при томъ какъ бы простое извлеченіе изъ болѣе подробнаго разсказа Московской рукописи. Тоже можно сказать о царствованіяхъ Апсимара, Юстиніана II во второй разъ, Филиппика, Артемія и Өеодосія III.

Напротивъ, начиная съ царствованія Льва Исаврійца, текстъ Мюнхенской и Вѣнской рукописей снова приближается къ Московскому.

Въ Вънской рукописи отсутствуетъ отрывокъ стр. 631,19—22, которымъ, дъйствительно, нарушается связь между 23 слл. и предшествующимъ. Послъ стр. 633,8 ίστορήσαμεν въ Мюнхенской и Вънской рукописяхъ находится парентеза, напоминающая читателю о
томъ, что историческая справка объ иконахъ стр. 632 сл. входитъ
въ бесъду патріарха съ царемъ иконоборцемъ (Vindob. fol. 128):
πάλιν οὐν ὁ δεοφορος Γερμανὸς πρὸς τὸν ἀνήμερον ἔφη λύχον.

Стр. 636,12 ἔπεσε δέ—13 опущено и въ Вѣнской, и въ Мюнхенской рукописяхъ. Послѣ 15 читаемъ: ѐν τούτοις ὁ παμμίαρος καὶ ἀλάστωρ Λέων ὁ βάναυσος, ὡς ἄνθρωπος, ἀποθνήσκει δυσεντερικῶς (съ очевидной игрой словами — Λέων собственное имя и λέων левъ, потому: ὡς ἄνθρωπος), καὶ ὡς εἰς τῶν ἀνθρώπων πέπτωκεν. И непосредственно затѣмъ стр. 637,1 ὁ οὖν Μασαλμᾶς, καθὼς ἀνωτέρω εἴρηται, ἐξεδέχετο κτἑ. (Vind. omis. ἐξεδέχετο — 4 ἐκίνησε καὶ). Послѣ стр. 638,10 слѣдують прямо главы Περὶ τοῦ Φιλεντόλου Ὁλύμπου τοῦ πορνοῦντος καὶ ποιοῦντος ἐλεημοσύνην (срав. Вѣнская л. 129, гдѣ заглавія нѣтъ), Пερὶ τοῦ ἀφορισμοῦ τοῦ πάπα и за ними царствованіе Константина Копронима.

Далъе послъ стр. 644,21 читаемъ (Vindob. fol. 130): то бе ув

Σαρακηνών κατ' άλλήλων μαχομένων άκούσας έκστρατεύει — κατά Πέτρον εἰσὶ τὸν δειλαῖον (= Mur. p. 648,5-14). Αὐτίκα γοῦν ἤρξαντο άθρόως τε καὶ ἀοράτως γίνεσθαι σημεῖα κτέ.= Mur. p. 647,5 sqq. Ποςκέ crp. 647,21 ςκέχγετь: σὺν πᾶσι δὲ τούτοις ξφθασεν ἡ ὀργὴ καὶ εἰς τὸν ἀνίερον ἀναστάσιον τὸν πατριάρχην κτέ.= Mur. p. 648,1 sqq.

Далее одна Венская рукопись опускаеть стр. 648,5 ἀχούσας—
18 νίχην, между темъ какъ Мюнхенская повторяеть весь текстъ, находящійся уже раньше, какъ мы видёли, въ Венской и Мюнхенскихъ
рукописяхъ. На стр. 651 въ Венской рукописи опущено 4—7 и 8
читается въ тесной связи съ 1—3: ώσαύτως μεν οὖν χαὶ τὸν δεῖον Στ.

κτέ. Впрочемъ, на л. 130-мъ Венской рукописи находимъ Σχόλιον на
поле: τότε τὸν Δαμασχηνόν, ον χαὶ χρυσορρόαν εκάλουν διὰ τὴν ἐνυπάρχουσαν αὐτῷ σοφίαν ἐξορίσας, Μαζνχσούρ ἐπωνόμασε, ο ἐστι βλάσφημος =

Миг. р. 651,4—7 (разночтенія Венскаго схолія согласны съ Мюнхенскимъ текстомъ).

Далъе въ Вънской рукописи опущено стр. 651,28-652,2. У Өеофана, дъйствительно, не упоминается о такой побъдъ надъ Болгарами, въ остальномъ же текстъ представляетъ дословное повтореніе стр. 653,21-23. По крайней мъръ начало этого послъдняго эпизода (до  $22 \pi \lambda \omega t$ ) сохраняется въ Вънской рукописи, въ которой опущено все отъ стр. 653,22-655,19, кромъ отрывка стр. 654,3-12, являющагося въ видъ  $\pi \chi \phi \lambda \omega v$  въ текстъ послъ стр. 658,23.

Напротивъ, Мюнхенская рукопись не избътаетъ и сейчасъ указаннаго дословнаго повторенія. Въ самомъ текстъ здъсь, напримъръ, въ описаніи зимняго холода на Босфоръ стр. 652, замътно большее сходство Мюнхенской рукописи съ Московскою, чъмъ съ Вънскою (fol. 130 — 131).

Царствованіе преемника Константина въ Мюнхенской и Вѣнской рукописяхъ опять очень кратко: Мєта δὲ Κωνσταντίνον τὸν Κοπρώνυμον ἐβασίλευσε Λέων ὁ ἐχ τῆς Χαζάρας υἰὸς αὐτοῦ ἔτη ε΄. ὅς ἔδοξε

μέν πρό όλίγων γρόνων εύσεβής είναι. μετά δὲ ταῦτα παρετράπη λιθομανης υπάρχων. τολμήσας γάρ φορέσαι τὸ στέμμα της μεγάλης έκκλησίας, όπερ ἀφιέρωσε Μαυρίχιος, ἀπηνθραχώθη δεινώς ή χεφαλή αὐτοῦ καὶ οῦτω πυρετῷ σφοδροτάτω συνεγόμενος ἐτελεύτησε, τῆς ἰεροσυλίας τὰ ἐπίγειρα κομισάμενος (cf. Mur. p. 660,16-22). За главою Περί του κυνός καί του χυρίου αυτου следуеть царствованіе Константина VI и Ирины. Здёсь послё стр. 661,20 алогобонегодая следуеть прямо стр. 662,8 слл.; далье, посль стр. 662,20: μετά δὲ ταῦτα ἐξοπλισάμενος Άαρων ὁ τῶν Σαρακηνῶν ἀρχηγὸς κατὰ τῆς πόλεως κτέ. = Mur. p. 663,5 sqq., 38.ΤΕΜΕ, ΠΟCΑΕ CTP. 663,15: καὶ δη εἰρηνης βαθείας γενομένης ἐξηλθεν ὁ βασιλεύς σύν τη μητρί πρός τὰ μέρη της Θράχης μετ' όργάνων καί μουσιχῶν (Vindob. omis. χαί) λαοῦ πλείστου, οῖ χαὶ τὴν Βερώνην χαὶ τὴν Άγέλων (Vindob. Άγελών) κτίσαντες υπέστρεψαν κτέ. (Mur. p. 663,19 sqq.). Дальнъйшій тексть, представляя значительные варіанты къ Московскому, въ общемъ съ нимъ согласенъ. Послъ стр. 668,8 читаемъ прямо стр. 668,25—669,22.

Окончаніе царствованія одного Константина уклоняется оть Московскаго текста и въ самомъ содержаніи: хаі δή παραγενομένου έν τῷ παλατίῳ καὶ τῆς μητρός αὐτοῦ μὴ παρούσης, μήτε γινωσκούσης τὴν βουλήν αὐτοῦ (1. αὐτῶν) ἐχτυφλοῦσιν αὐτὸν καὶ μετὰ χρόνον τινὰ τέθνηκε (Vind. fol. 133). Следуеть царствование одной Ирины: Пері тіс βаσιλείας Εἰρήνης μητρός Κωνσταντίνου μόνης. Μετὰ δὲ Κωνσταντίνον έβασίλευσεν Εἰρήνη, ή μήτηρ αὐτοῦ, μόνη ἔτη ς΄. ἐφ' ἢς νεωτερισταί τινες φρουρουμένων των υίων του θεομάχου και κοπρωνύμου εν τῷ παλατίφ Θεραπείας, Κωνσταντίνου και Νικηφόρου (сравн. Муральта CTP. 671, ΠΟΔЪ ΤΕΚCΤΟΜЪ), πείθουσιν προσφυγείν κτέ. Ho Ποζιά εἰς Άθήνας читаемъ еще: ους δη κάκεισέ τινας έξαγορευσαι βουληθέντες (1. — ντας) έξετύφλωσε καὶ τὸ πονηρὸν τοῦ θεοστυγοῦς έξέκοψε σπέρμα τοῦ μηκέτι βασιλεύειν καὶ τυραννεῖν καὶ τὴν ἐκκλησίαν τοῦ Χριστοῦ (Vindob. τοῦ θεοῦ) διώχειν. εἶτα πρὸς τὸ παλάτιον ἐλθούσης αὐτῆς τῶν Ἐλευθερίων Νικηφόρος ο πατρίκιος και γενικός λογοθέτης έρχεται σύν τοζ όμόφροσιν αύτου νυκτός είς την χαλκήν πύλην του παλατίου, και ώς δήθεν παρά τῆς βασιλίσσης ἀποσταλείς εἰσέρχεται μετὰ λαμπάδων καὶ öπλων είς τὸ παλάτιον, κάκειθεν άποστείλας καθ' öλην την πόλιν έξευφήμησαν αύτον βασιλέα. Πρωίας δὲ γενομένης ή μὲν ἐν τῷ παλατίφ κατεκλείσθη, ὁ δὲ βασιλεὺς ὑπὸ πάντων ἀνηγορεύθη διὰ Ταρασίου πατριάρχου.

Царствованіе Никифора начинается краткой зам'єткой о ссылк'є Ирины на островъ Лесбосъ. Затімъ слідуеть стр. 673, 21 слл., πραчемъ текстъ Вѣнской и Мюнхенской рукописей полиѣе Московскаго—стр. 674,1 διαδράσαι μὴ ἰσχύσας, ἀλλὰ βία κατελθών ἐν Χρυσοπόλει και περιπολήσας ἡμέρας ν΄ και μὴ δεχθείς ὑπὸ τῆς πόλεως ὑπέστρεψε πρὸς τὰ Μαλάγινα, και δὴ φοβηθείς τὸν θεὸν και λογισάμενος κτέ.

Ποслѣ стр. 676,23 въ Мюнхенской и Вѣнской рукописяхъ слѣдуетъ прямо стр. 677,4 öðev ἡ γραφή хτέ. Конецъ царствованія Никифора отличается отъ его окончанія въ Московской рукописи: за стр. 677,14 читаемъ еще (какъ у Өеофана): πλὴν ἔφασάν τίνες τῶν ἀχριβεστέρων, ὅτι πεσόντα χριστιανοί (Vindob. fol. 134 χριστιανός) τοῦτον ἐπέτρωσαν, ὡς αἴτιον τῆς τούτων πανολεθρίας. ὁ δὲ υίὸς αὐτοῦ Σταυράχιος, πληγωθείς χαιρίως χατὰ τοῦ δεξιοῦ μηροῦ χαὶ μόγις ἐξελθὼν τῆς μάχης, φορείφ τὴν πόλιν χατέλαβε. Такимъ образомъ стр. 677, 18—19 Муральта въ Московской рукописи не на своемъ мѣстѣ. Монастырь, гдѣ умеръ Ставракій, въ Вѣнской рукописи, согласно съ Өеофаномъ, называется τὰ Ἑβραϊχά (отсюда τὰ Βραχά Cedren.), въ Мюнхенской τὰ Σταυραχινά (Московская рукопись, Левъ Гр. Σταυραχά).

На стр. 677 — 679 уже Муральтомъ приведены разночтенія Мюнхенской рукописи, кромѣ того для царствованія Льва Армянскаго отсылаемъ читателя къ статьѣ Фр. Лаухерта о Страссбургской рукописи Георгія Монаха. Какъ для царствованій отъ Льва Великаго до Анастасія, такъ и здѣсь Лаухерть отмѣтилъ много сходнаго съ Coislin. 310 въ текстѣ Страссбургской (а слѣдовательно и Мюнхенской и Вѣнской рукописей). Стр. 680,7 — 681,2 отсутствуетъ и въ этой древней рукописи (Коаленевой), и въ Вѣнской съ Мюнхенскою. Весьма часто и разночтенія Мюнхенской и Вѣнской рукописей сходятся съ чтеніями Коаленевыхъ рукописей, и большія отступленія ихъ отъ печатнаго текста хроники повторяются въ Мюнхенской и Вѣнской рукописяхъ (напримѣръ, на стр. 691 у Муральта подъ текстомъ).

Однако, начиная съ царствованія преемника Льва Армянина, текстъ Мюнхенской и Страссбургской рукописей мѣняетъ редакцію и начинаетъ сближаться съ Московскою и Парижскою. Напротивъ, Вѣнская рукопись еще и въ царствованіи Михаила II, гдѣ она обрывается, представляетъ текстъ по прежнему сходный съ Коаленевой редакціей (cf. Vindob. fol. 137°—138), раздѣляя съ нею какъ болѣс значительныя (срав. стр. 694, 695 у Муральта подъ текстомъ), такъ и мелкія отступленія ея отъ напечатаннаго у Муральта текста Московской рукописи.

Эта близость съ Коаленевой редакціей, простирающаяся въ Він-

ской рукописи далье, чыть въ Мюнхенской (срав. также въ царствованіяхъ Льва Великаго и Анастасія), придаетъ высь и различіямъ Выской рукописи отъ Мюнхенской въ составы ея текста вообще. Мы видыли, дыйствительно, примыры, что въ Вынской рукописи или опущено совсымъ, или входитъ (въ текстъ или) на поля какъ схоліи, многое такое, что помыщено въ текстъ Мюнхенскихъ рукописей. Различія въ составы, перестановки въ Московской рукописи сравнительно съ Мюнхенскою и Вынскою очень значительны.

Во многихъ случаяхъ сопоставление съ источникомъ Георгія Монаха, Өеофаномъ, могло бы подтвердить, что и составъ, и порядокъ изложения въ двухъ послѣднихъ рукописяхъ ближе къ первоначальному содержанию хроники, чѣмъ въ Московской рукописи 1).

Парижъ. 24 сентября 1895 г.

С. Шестаковъ.

<sup>1)</sup> Занимаясь въ настоящее время въ Парижѣ сличеніемъ съ Московскимъ текстомъ хроники Георгія двухъ Коаленевыхъ рукописей (№ 184 и № 305), мы только теперь могли должнымъ образомъ оцѣнить Вѣнскую рукопись. Если и Мюнхенскія рукописи часто сходятся съ первоначальною краткою редакцією хроники Коаленевыхъ, то Вѣнская еще ближе къ послѣднимъ и по краткости, и по редакціч текстл вообще. Так, обр. ошибочно было говорить о сокращеніи и сократителѣ тамъ, гдѣ на самомъ дѣлѣ именно болѣс полный текстъ слѣдуетъ считать позднѣйшимъ распространеніемъ основной, краткой редакціи хроники.

## Старое свидътельство о Положеніи ризы Богородицы во Влахернахъ въ новомъ истолкованіи примънительно къ нашествію Русскихъ на Византію въ 860 году.

Парижское, Венеціанское и Боннское изданія византійскихъ писателей, послѣ нашихъ лѣтописей, прежде всего обратили на себя вниманіе ученыхъ по вопросу о первомъ нашестіви Русскихъ на Константинополь. Житіе патріарха Игнатія, написанное Никитою Пафлагоняниномъ, извъстно было также съ давняго времени; позже указано было на греческую рукопись Эскуріальской Библіотеки, содержащую въ себъ, между прочимъ, двъ ръчи патріарха Фотія по поводу Русскаго нашествія 1). Въ 1859—1861 годахъ появился греческій тексть Георгія инока вмість съ ея продолженіемь 2), а въ 1864 году наконецъ и самыя бесёды Фотія<sup>8</sup>). Появленіе книги знаменитаго архимандрита Порфирія Успенскаго дало новый сильнѣйшій толчекъ въ дълъ изученія первой страницы нашей исторіи и, такъ сказать, заслонило собою досель извыстныя свидытельства. Быть можеть отчасти поэтому, когда въ томъ же году другимъ русскимъ ученымъ мимоходомъ высказана была новая точка эрѣнія на одно византійское церковное слово, напечатанное еще въ XVII стольтіи, какъ на произведение IX (вмъсто VII) въка, и на варварское нападение

<sup>1)</sup> А. А. Куникъ (ср. Muralt, Essai de chronographie byzantine, 1855, р. 440; архіспископъ Филаретъ, Историческій обзоръ пѣснопѣвцевь и пѣснопѣнія греческой церкви. Черниговъ, 1864 стр. 343, 348).

<sup>2)</sup> Χρονικόν σύντομον ύπό Γεωργιου άμαρτωλοῦ μοναχοῦ, ed. de Muralt, Petropoli 1859 (Учен. Записки 2-го отд. Академін Наукъ, 1861).

<sup>3)</sup> Порфирій Успенскій. Четыре Бесёды Фотія. Спб. 1864. Въ более исправномъ видё первыя двё рёчи изданы акад. Наукомъ (Lexicon Vindobonense. Petropoli 1867, р. 201—232), С. Müller'омъ (Fragmenta historicorum graecorum. Paris. 1870 V) и С. Аристархисомъ (въ греческой Константинопольской газете Адубаса, 1881, № 9 и 13).

на Византію, о которомъ въ немъ говорится, какъ на набътъ Русскихъ (вмѣсто Аваровъ) 1), — это мнѣніе было какъ-то затерто и съ тѣхъ поръ не пускалось въ обороть въ ученой литературѣ.

Ознакомившись по Беседамъ Фотія съ подробностями нападенія причиною, характеромъ и результатами его-мы, казалось, не могли уже болье ожидать ничего новаго по этому небольшому вопросу; дальше идти, казалось, было некуда. Изданіе Наука, впрочемъ, исправило тексть речей Фотія въ некоторыхъ весьма важныхъ местахъ; напримъръ прочитанное Порфиріемъ адобіз (стр. 3) означало на самомъ дълв только αλλους (р. 203): недоразумъніе и связанное съ нимъ ложное объясненіе причины, будто бы нашествіе на Константинополь вызвано было убійствомъ Греками русскихъ молотильщиковъ, указаны и обследованы были В. Гр. Васильевскимъ<sup>2</sup>). Оставался еще почти открытымъ вопросъ о времени этого нашествія. Обыкновенно относили походъ къ 865 году (теорія А. А. Куника); но проф. Голубинскій, соноставляя контексты житія патріарха Игнатія и некоторыхъ хроникъ, гдъ о нашествии Русскихъ разсказано вслъдъ за свержениемъ Игнатія (857) и передъ землетрясеніемъ (861), пришелъ къ заключенію, что походъ долженъ быть отнесенъ къ 860 году. Догадка эта блистательно оправдалась прошлогоднимъ открытіемъ греческаго летописца, въ которомъ время русскаго похода опредълено самымъ точнымъ οδραβοντ: μηνὶ ἰουνίω τη ζίνδικτιώνος γή ἔτους, ζτξή τῷ ε΄ ἔτει τῆς èπιχρατείας αὐτοῦ (имп. Михаила), то-есть, 18-го іюня 860 года в). На основаніи этого сообщенія и по сопоставленіи и тщательномъ сличеніи его со свёдёніями другихъ источниковъ, В. Гр. Васильевскій доказываль необходимость отказаться отъ мибнія А. А. Куника и относить походъ Аскольда и Дира на Константинополь къ 860 году 4). Въ вышедшей недавно последней въ этомъ году книжке Byzantinische Zeitschrift извъстный византинисть К. де-Бооръ посвятиль нѣсколько странинъ своего изслъдованія вопросу о достовърности - этой даты и также призналь ее единственно правильною. Въ такомъ положеніи и находится вопрось въ настоящее время. Чувствовалась еще довольно резкая разница между свидетельствомъ Фотія и

<sup>1)</sup> Филаретъ, стр. 347-348.

<sup>2)</sup> В. Васильевскій, Русско-византійскіе отрывки: Ж. М. Н. П. 1878, І.

<sup>3)</sup> Fr. Cumont, Anecdota Bruxellensia. Chroniques byzantines. Gand. 1894, p. 33.

<sup>4)</sup> См. «Византійскій Временникъ» 1894, стр. 259; сообщеніе акад. Васильевскаго, какъ замічено здісь, будеть напечатано въ одной изъ слідующихъ книжекъ этого журнала.

Продолжателемъ Георгія (—нашею Лѣтописью), долженствующимъ теперь, послѣ изслѣдованія акад. Васильевскаго 1), называться Симеономъ Логооетомъ; но рѣшеніе имъ русскаго вопроса 860 г. запоздало обнародованіемъ, будучи опережено упомянутымъ нѣмецкимъ ученымъ. Впрочемъ, задолго до появленія «Der Angriff der Rhos auf Вухапх» г. Боора и мы въ настоящей статьѣ пришли къ тому же выводу и даже, думаемъ, къ большимъ результатамъ...

Въ предлагаемой замъткъ мы желали бы снова обратить вниманіе ученыхъ на то церковное слово, о которомъ говорилъ архіспископъ Филаретъ, привести новыя соображенія въ пользу принадлежности его къ ІХ въку и высказать свой взглядъ на нашествіе Русскихъ въ 860 году. Интересующій насъ памятникъ есть Слово на положеніе ризы Богородицы во Влахернахъ.

Βτ οдномъ изъ рѣдкихъ и довольно неисправныхъ изданій Комбеюмса напечатаны три статьи одного содержанія, касающіяся морскихъ набѣговъ на Византію, именно: 1) Δ:ήγησις ὡφέλιμος ἐχ παλαιᾶς ἰστορίας συλλεγεῖσα χαὶ ἀνάμνησιν δηλοῦσα τοῦ παραδόξως γενομένου θαύματος, ἡνίχα Πέρσαι χαὶ βάρβαροι τὴν βασιλίδα ταύτην πολέμφ περιεχύχλωσαν, οἱ χαὶ ἀπώλοντο θείας δίχης πειραθέντες, ἡ δὲ πόλις ἀσινὴς συντηρηθεῖσα πρεσβείαις τῆς θεοτόχου, ἐτησίως ἔχτοτε ἄδει εὐχαριστήριον ἀχάθιστον τὴν ἡμέραν χατονομάζουσα (Ηαμ. Ἐν τοῖς χρόνοις Ἡραχλείου τοῦ τῶν Ῥωμαίων βασιλέως); 2) Εἰς χατάθεσιν τῆς τιμίας ἐσθῆτος τῆς θεομήτορος ἐν Βλαγέρναις (Ηαμ. Θεῖά τινα χαὶ μεγάλα μυστήρια), и 3) Ἐγχώμιον εἰς τὴν χατάθεσιν τῆς τιμίας ζώνης τῆς ὑπεραγίας δεσποίνης ἡμῶν θεοτόχου (Ηαμ. Τίς ὁ φαιδρὸς σύλλογος οὐτος)²).

Въ первомъ, историческомъ, сочиненіи, приписанномъ въ Патрологіи Миня (ХСІІ. 1348—1372) перу Георгія Писиды, описываются
три морскихъ похода на Византію: а) Персовъ и Аваровъ въ 626 году.
Авары явились съ безчисленнымъ множествомъ моноксилъ, доходили до
Пиги и стояли передъ городомъ 10 дней; полководецъ Бонъ укрѣплялъ
стѣны и отражалъ натискъ враговъ; патріархъ Сергій для заключенія
мира послалъ дары кагану, но этотъ, принявъ подарки, условія мира
отвергъ; тогда Сергій носилъ по городскимъ стѣнамъ Нерукотворенный
образъ Спаса, иконы Богородицы, ризу Ея и честное древо Креста;

<sup>1)</sup> Визант. Врем., 1895, стр. 119.

<sup>2)</sup> Fr. Combefis. Historia haeresis monothelitarum... (= Novum Auctarium bibl. Patr.). Paris. 1648, II. 806-826, 751-786, 790-802.

непріятельскій флоть около Влахернъ погибъ отъ бури и Авары бѣжали 1); б) Сарацинъ въ царствованіе императора Константина Погоната (668—685) въ теченіи семи лѣтъ; они доходили до Евдома; флотъ ихъ разбитъ бурею; и в) Сарацинъ въ 716 году съ флотомъ въ 1800 кораблей: они расположились отъ Магнавры до Кикловія, пытались пропикнуть по Золотому Рогу къ Влахернамъ и вошли въ Стенъ; народъ ходилъ по городу съ древомъ Креста и иконою Богородицы; непріятельскій флотъ разбитъ бурею и сожженъ греческимъ огнемъ; спаслось всего 10 кораблей. Во второмъ, историческомъ же, сочиненіи описывается морской набѣгъ враговъ на Византію: патріархъ носилъ ризу Богородицы, причемъ враги удалились, и торжественно положилъ ее во Влахернахъ. Въ третьемъ, литературномъ, сочиненіи, приписываемомъ перу патріарха Германа (714—730), воздается похвала Поясу и Ризѣ Богородицы, святынямъ, которыя не разъ охраняли Константинополь отъ нашествія варваровъ 2).

Слово на положеніе ризы изв'єстно въ сл'єдующихъ греческихъ спискахъ: а) Мѕ. (Regius) Parisinus, по которому оно издано Комбефисомъ; зд'єсь оно анонимно, но въ оглавленіи кодекса пом'єщено въ числ'є произведеній Георгія митрополита Никомидійскаго (τοῦ αὐτοῦ); б) Мѕ. (Colb. 977) Parisinus 1453, ХІІ в., л. 129—139 (Omont. Inventaire, ІІ. 47); в) Мѕ. Вачагіс. 226 (Hardt, ed. 1805, V, 527), безъ предисловія, нач.: Λέων ὁ μέγας ὁ κατ' ἐκείνω (y Combefis ІІ. 758); г) Мѕ. Вачагіс. 146, ХІ в., л. 369—383 (Hardt. Catal. codd. тѕ. bibl. rед. Вачагісае. Мопасніі 1806, ІІ. 154—155): Θεοδώρου πρεσβυτέρου τῆς μεγάλης ἐκκλησίας καὶ συγκέλλου λόγος δηλῶν τὸν τόπον καὶ τὸν χρόνον καὶ τὸν τρόπον, καθ' οῦς ἐφανερώθη ἡ θεία ἐσθης τοῦ (sic) θεοτόχου, ἡ ἀποκειμένη ἐν τῆ σεβασμία σορῷ τῆ. ἐν Βλαχέρναις προσκυνομένη (Нач. Θεῖά τινα) ³); д) Мѕ. Таштіп. LXX. с. ІІІ. 13, ХІУ в.

<sup>1)</sup> Ср. Г. Ласкинъ. Иракий. Харьковъ, 1889, стр. 54-59.

<sup>2)</sup> Combefis, II. 799: ὧ σχεύη τίμια χαὶ ἱερὰ χαὶ σεβάσμια, ζώνη λέγω χαὶ ἐσθής — βαρβάρων ὀλετήρια, ἃ δὴ πλεονάκις ἱεραρχῶν χερσὶν ἱεραῖς ὅλον περὶξ τὸ τεῖχος περιῖόντα καὶ τὴν βασιλίδα τῶν πόλεων περιχυκλοῦντα, ἀπρόοπτον ὅλεθρον τοῖς περιχαθημένοις αὐτὴν ἔθνεσιν ἐπέσεισαν, τῆς ὑπερμάχου δηλαδὴ στρατηγοῦ — ἀδόκητόν τε σωτηρίαν τῷ οἰκείῳ λαῷ περιποιησαμένης. Βъ другомъ греческомъ похвальномъ словѣ на положеніе Пояса, по славянскому переводу, та же мысль выражена такъ: «по вся же времена, въ нашествіе иноплеменникъ, взимающе той (поясъ), обхожааху по стенамъ града, прилагающе тому твердо ограженіе заступленіемъ Богоматере, варвары же, ве терпяще побѣжденія, въскорѣ отбѣгаху» (рукопись Общ. Люб. Др. Письм. F. XLVIII. 545).

За доставленіе намъ варіантовъ изъ этого кодекса въ важнівішей для насъчасти Слова привосимъ глубочайшую благодарность проф. Карлу Крумбахеру въ-Мюнхенъ.

д. 214—228 (Pasinus. Codd. ms. bibl. reg. Taurinensis Athenaei. Taurini 1749, I. 166): Θεοδώρου — τῆς δεοτόχου — ἐν Βλαχέρναις (οπ. προσκυνομένη, нач.: Θετά τινα); e) Ms. Athonens. Vatop., ж) Ms. Athonens. Iber., з) Ms. Athonens. Laur., — всѣ три списка съ именемъ пресвитера Θеодора, по указанію Дукаки 1).

Подробное изложеніе Слова сдёлано въ книгѣ Аганія Καλοχαιρινή, а отсюда у К. Δουκάκη Μέγας Συναξαριστής ήτοι χρυσόλιθος. Άθήν. 1893, іюль, σ. 8—16.

Изъ славянскихъ списковъ Слова назовемъ следующе: а) Троице-Сергіевой Лавры (Л) 678, XV—XVI в., л. 9—25 (А-ій. Описаніе рукописей, М. 1879, ІІІ. 33); б) Имп. Публ. Библіотеки (П) Г. І. 257, XVI в., л. 496—504 об. (Калайдовичъ и Строевъ. Описаніе рукописей гр. Толстаго, М. 1825 стр. 187); в) Имп. Общ. Люб. Древн. Письм. (О) Г. XLVIII, XVI—XVII в., л. 197 (нашего Описанія рукописей, Спб. 1892, І. 104); г) Казанской Духовной Академіи (К¹) 369 (83), XV в., л. 325 (по Описанію, І. 682); д) Казанской Духовной Академіи (К²) 634 (516), XVII в., л. 9 и 21 (по Описанію ІІ. 451): двё редакціи. Заглавіе Слова читается здёсь слёдующимъ образомъ: «Слово, являя мёсто и время и вину, воньже (Л, в нейже П, понеже

<sup>1)</sup> Въ cod. Synod. Mosq. 882, 1063 г., л. 159 об. читаемъ (архим. Владиміръ. Систем, опис. рукоп, Московской Синод. библіотеки, М. 1894 стр. 576): Λόγος διαλαμβάνων τὰ ἀπὸ τῆς σεβασμίας γεννήσεως καὶ ἀνατρορῆς θεοτόκου, τῆς γεννήσεως Χριστοῦ και όσαι μέχρι της ζωηφόρου αὐτης συνέδραμε τελευτης, προσέτι καὶ περί της φανερώσεως της τιμίας αὐτης ἐσθητος (π. 186) καὶ ὅπως ὁ μέγας οὖτος πλοῦτος χριστιανοῖς τεθησαύρισται. Μηνὶ αὐγούστω ιε' (Ηαч. 'Εχρῆν άληθῶς τὴν παρθένον); τοже и въ ms. Synod. Mosq. 883, XI в. (Владиміръ, стр. 577); въ cod. Escurial. у. II. 11, XIII в., л. 101—123 (Miller. Cat. des ms. grecs. Paris 1848 p. 277): Υπόμνημα διαλαμβάνον τὰ ἀπό τῆς σεβασμίας γεννήσεως και άνατροφής τής ύπεραγίας θεοτόκου κτλ.; Βъ cod. Athonens. Iber., Athon. Laur. и cod. Synod. Mosq. 390, XII в., л. 226—232 (Владиміръ, стр. 587) Λόγος περὶ τῆς τιμίας ἐσθῆτος θεοτόχου, πῶς ἐφανερώθη καὶ ὅπως ὁ μέγας οὐτος πλοῦτος τεθησαύρισται παρ' ήμιν (Ηα 4.: 'Αλλά της μέν θείας ταφής του ζωηφόρου σώματος). Ηο ο московскихъ, абонскихъ и эскуріальскомъ манускриптахъ мы должны сд'ёлать зам'ечаніе въ томъ смысль, что всь они отличаются отъ изданія (Комбефиса) совершенно и свидътельствуютъ, что сказаніе о положеніи ризы Богородицы во Влахернахъ составляетъ здёсь лишь отличную часть болёе обширнаго повёствованія вообще о Богоматери. Въ cod. 382 и 383, судя по заключительной замъткъ писца, Слово прицисано Симеону Метафрасту, перу котораго, быть можетъ, принадлежить и редакція сод. 390. Дъйствительно, Метафрастъ написалъ общирное слово о пресв. Богородицъ, въ которомъ между прочимъ распространился и о принесении ея ризы изъ Іерусалима въ Константинополь; греческій подлинникъ его не изданъ; но уже Комбефисъ замѣтилъ, что произведение Симеона есть только дальнъйшая обработка парижской редакціи: Метафрастъ многое опустиль изъ этой послёдней и предложиль въ свою очередь нёсколько повыхъ чертъ. Очевидно, мы имёемъ здёсь дёло съ особымъ сочинениемъ, поэтому и оставляемъ его въ сторонъ.

днесь О) явися святая риза Богородицы, яже лежить въ честнымъ ковчезь, ейже (Л, і ей П, иже О) въ Влахерны покланяются» (нач.: Божія ныкія). О и П могуть считаться представителями двухъ переводовъ парижской редакціи - изданія (съ полнымъ заглавіемъ), причемъ П изобилуетъ частыми и важными пропусками; тоже, повидимому, можно сказать и о К<sup>1</sup> и К<sup>2</sup>.

Вопросъ объ авторъ Слова пока не можетъ считаться окончательно установленнымъ. Рукописное преданіе, говоря о Өеодор'в и Георгіи, по всей въроятности разумъсть Өеодора, пресвитера, синкелла и скевофилакса Св. Софін, бывшаго потомъ патріархомъ Константинопольскимъ (677-679), и Георгія, пресвитера, синкелла и скевофилакса Св. Софіи, бывшаго потомъ также патріархомъ (679 — 684) 1). Сообразно съ этимъ, Слово и относилось доселѣ къ VII столѣтію 3). Но при этомъ встречаются два затрудненія: Георгій, авторъ Слова, быль не скевофилаксомь, а хартофилаксомь Св. Софіи, и въ последствін архіепископомъ Никомидійскимъ, то-есть долженъ считаться отличнымъ отъ Георгія — патріарха. Такіе ученые, какъ Левъ Алляцій, Комбефисъ, Кевъ, Уденъ и др. не придаютъ особеннаго значенія рукописному свидетельству кодексовъ, надписанныхъ именемъ Оеодора, — они всецъло занимаются личностью именно Георгія. Алляцій отнесъ время появленія Слова къ VII в., предполагая, что подъ Георгіемъ хартофилаксомъ скрывается Георгій Писида. Эта странная ошибка (ибо Писида писалъ исключительно стихами и къ тому же не быль епископомъ Никомидійскимъ) была замічена уже Кевомъ, который однако, дёлая уступку Алляцію, находить возможнымъ приписать Слово Георгію хартофилаксу, митрополиту Никомидін, VII же стольтія. Но личность Георгія, какъ именно митрополита VII выка, совсъмъ не установлена и введена исключительно для поддержанія предположенія Алляція; напротивъ, хорошо извъстенъ хартофилаксъ Св. Софін Георгій, другь патріарха Фотія, изв'єстный пропов'єдникъ, въ последстви митрополить Никомидійскій, къ которому сохранилось нѣсколько писемъ этого патріарха.

<sup>1)</sup> Nicephor. Opera, ed. Boor, 119; по Никифору, Өеодоръ правилъ 2 г. и 3 м., Георгій 2 г. и 3 м., затѣмъ снова Өеодоръ, смѣщенный черезъ 1 г. и 10 м.; по Өеофану (ed. de Boor, I. 354—362), Өеодоръ 2 г., Георгій 6 л., Өеодоръ снова 3 года.См. также Ерhraem. 395 Bonn. и Niceph. Call. (Migne, Patr. Gr., CXLVII. 457).

Cp. 'Ωρολόγιον τὸ μέγα (Βενετία 1870 σ. 330); περίφημον δὲ γενόμενον μετὰ ταῦτα
 Βѣκα) διὰ τὴν τῶν 'Ἀβάρων καταστροφήν.

Воть однако доказательства тому, что въ VII в. авторъ не могъ написать разбираемаго здёсь Слова: 1) При нападеніи Аваровъ въ 626 году императора Ираклія не было въ столицѣ, — онъ воеваль въ Персін; между темъ здесь авторъ говорить, что верный царь вместе съ патріархомъ молился въ церкви объ избавленіи отъ бѣдствія 1), а это какъ разъ совпадаетъ съ извъстіемъ 860 года; 2) въ 626 г. осажденные Греки съ патрикіемъ Бономъ во главт оказывали отпоръ нападеніямъ Аваровъ, — въ Словъ напротивъ разсказывается, что объ оборонъ никто пе помышляль, что опять-таки указываеть на 860 годь; 3) Слово о положеніи ризы не было изв'єстно византійскимъ писателямъ до Х въка: ни Өеофанъ, ни Никифоръ, ни Георгій инокъ не знаютъ о немъ совершенно, напротивъ, имъ пользовались: редакторы Софійскаго тиника въ концѣ IX вѣка, интерполяторъ Георгія, редакторъ Василіева Менологія (XI в.), и т. д.; 4) авторъ Слова молить Богородицу продлить жизнь преподобному іерарху, просвіщающему (φωτίζοντα) народъ, и долгоденственное царство върнымъ царямъ: намъ кажется очевиднымъ. что подъ патріархомъ, вмісто имени котораго предлагается игра словомъ фωτίζοντα, долженъ быть патріархъ Фотій (Φώτιος, 857-867, и пр.), а стало быть подъ царями подразумъваться имп. Михаилъ съ соимператоромъ Василіемъ (26 мая 866—23 сентября 867); 5) Описаніе осады Константинополя врагами подъ перомъ Георгія оказывается аналогичнымъ съ описаніемъ нашествія Русскихъ подъ перомъ патріарха Фотія.

Думаемъ, что этихъ соображеній достаточно для установленія того положенія, что Слово о положеніи ризы Богородицы во Влахернахъ принадлежитъ Георгію, хартофилаксу Св. Софіи половины ІХ столѣтія. Сначала онъ въ этомъ именно санѣ и состоялъ; по сверженіи Фотія (867—878) онъ подвергался разнымъ преслѣдованіямъ; въ 878 г. при вторичномъ вступленіи патріарха на престолъ онъ занялъ кафедру Никомидійской церкви съ титуломъ архіепископа<sup>2</sup>). Какъ видно, Георгій произнесъ слово въ 866—867 году по порученію одного лица<sup>3</sup>). Не надо быть слишкомъ дальновиднымъ, чтобы допустить, что такимъ

<sup>1)</sup> Правда, по свидътельству Никифора (ed. Boor, p. 18), патр. Сергій вмъсть съ императоромъ Константиномъ (12-лътнимъ сыномъ Ираклія) служилъ благодарственный молебенъ по случаю ухода Аваровъ.

<sup>2)</sup> Le Quien. Oriens christianus, I. 593; Филаретъ, стр. 345—347; Hergenröther. Photius, I. 404.

<sup>3)</sup> Combefis, II. 751: τῷ δὲ τοῦτο πρᾶξαι χελεύσαντι μὴ ὑπαχοῦσαι χρίνας ἐπισφαλὲς ἄμα χαὶ ἐπιχίνδυνον.

лицомъ могъ быть самъ патріархъ Фотій. При немъ и по его почину совершилось торжественное положеніе ризы, — онъ и могъ поручить своему другу описать это событіе, какъ онъ поручилъ составить службу по этому же поводу Св. Іосифу Пѣснописцу. Описанное Георгіемъ въ связи съ положеніемъ ризы нашествіе и отступленіе враговъ, есть нашествіе Русскихъ, такъ какъ при Фотіи Константинополь одинъ только разъ видѣлъ передъ своими стѣнами непріятельскія полчища, именно русскія въ іюнѣ 860 года.

Считаемъ необходимымъ изложить здѣсь содержаніе первой половины Слова, тѣмъ болѣе, что съ измѣненіемъ на него точки зрѣнія должны получить новое освѣщеніе и сообщаемыя въ немъ свѣдѣнія.

«Божественныя пъкія и великія тайны, проявленія Божія человъколюбія, сдълались извъстными не за много нашихъ покольній, преславнъе же и рельефнъе онъ обнаружились въ наше время, и всъ мы, сколько почти насъ живеть въ этомъ богохранимомъ великомъ градъ, были ихъ самовидцами и эрителями. Не подобаетъ скрывать ихъ въ молчаніи, и пеприлично божественныя тайны скрывать въ глубинъ забвенія; поэтому я попытаюсь разсказать, на сколько это возможно, о проявленныхъ такимъ образомъ тайнахъ, какъ бы забывъ о своемъ невъжествъ и не понявъ, по пословицъ, собственнаго невъдънія 1). Не повиноваться же поручившему мн это исполнить я считаль дыломъ шаткимъ, а вмёстё съ тёмъ и опаснымъ. Я знаю, что рёчь (моя) покажется недостойною даже и малаго какого либо отголоска событій; но никто, видя значеніе столь высокаго и возвышеннаго, да не отнесется высоком рно къ незначительности р чи и нев жеству говорящаго. Божественное и должно считаться божественнымъ и сверхчеловъчнымъ, хотя говорящій и не имъетъ возможности достигнуть желаемаго: въдь никогда не умаляется величіе дъль, хотя слова и не достаточны для ихъ объясненія. Теперь же начнется предметь этихъ божественныхъ тайнъ». Обращаясь затъмъ въ молитвенномъ настроени къ пресв. Богородицъ, авторъ проситъ научить его достойно воспъть Ея тайны, и далье говорить: «Сей царственный и богохранимый градь, который говорящій или пишущій должень сь похвалою называть «Градомъ Богородицы», украшенъ многими, до безконечной мёры простирающимися (если не грубо это слово), божественными храмами; выше же громадной части и числа ихъ стоятъ божественные храмы Дъвы

<sup>1)</sup> Τὴν ἰδίαν ἀγνοήσας, τὸ δὴ λεγόμενον, ἄγνοιαν.

Богоматери. Одни заняли одну часть города, другіе другую, и никто не нашель бы общественнаго мъста, царскаго дворца, смиреннаго жилища, или какого либо правительственнаго учрежденія, где бы не было храма или молитвеннаго дома Богородицы. Всюду на земль, гдъ провозвъщена была тайна Бога Слова, Рождышая Его Богородица постоянно воспъвается и хвалится, какъ будто Она воспріяла въ себя витсть всю главу божественного вочеловьчения. Но сей царь-градъ имъетъ нъчто изрядное во всякомъ мъстъ: въ столькихъ храмахъ и молитвенныхъ домахъ Богородица прославляется, вдохновенно почитается, или чисто восхваляется всечистое имя (Ея), и оно вполить считается стіною и забраломъ спасенія. Весь городъ такъ блистаеть и возносится въ этой красоть. Изъ всъхъ же этихъ храмовъ и молитвенныхъ домовъ по всему городу, прославляемыхъ и почитаемыхъ во имя Богородицы, какъ бы нѣкою главою и митрополіею служить славный и божественный храмъ Ея во Влахернахъ, выдёляющійся передъ всёми и превосходящій всё, какъ солнце совершенно выдёляется и превосходить небесныя звёзды; храмъ во Влахернахъ, вёрится, есть какъ бы какое либо царское священнъйшее и божественнъйшее жилище. По этому и во многихъ другихъ городахъ нъкоторые изъ благочестивыхъ, воздвигая дома Богородицы, называли эти мъста Влахернами, какъ будто Богородица особенно радуется имени Влахернъ. По истинъ Чистая радуется мъсту, возвеличивая и укращая всякое святое место своею славою. Поэтому и все, такъ сказать, архіерен, цари и сколько есть подвластныхъ имъ, должностныя лица, чиновники и сколько есть людей, живущихъ частною жизнію, стекаясь во Влахерны, приносять благодаренія Богу и Богородицѣ по поводу всякаго радостнаго общественнаго событія и своего частнаго д'ала; но и тяжесть всякаго печальнаго обстоятельства облегчають они, прибыгая во Влахерны. Я умалчиваю о безм'трномъ числь тамъ исцълившихся отъ разныхъ бользней, чтобы при затруднени въ рычи не умалить великаго. Итакъ, вообще сказать, божественный храмъ Богородицы во Влахернахъ есть хранилище всякой спасительной для насъ надежды, въ которомъ и изъ котораго мы брали и будемъ брать все, что есть и будеть добраго. По истинъ Виолеемъ освященъ и прославленъ божественною славою. Ибо тамъ Богородица однажды въ исполнении въковъ плотію родила Бога Слово, а въ этомъ божественнъйшемъ храмъ ежечасно молящимся рождаетъ Она Божіе челов вколюбіе и помощь. Итакъ, повторяю снова, божественный

днесь О) явися святая риза Богородицы, яже лежить въ честнъмъ ковчезъ, ейже ( $\Lambda$ , i ей  $\Pi$ , иже О) въ Влахернъ покланяются» (нач.: Божія нъкія). О и  $\Pi$  могутъ считаться представителями двухъ переводовъ парижской редакціи - изданія (съ полнымъ заглавіемъ), причемъ  $\Pi$  изобилуетъ частыми и важными пропусками; тоже, повидимому, можно сказать и о  $K^1$  и  $K^2$ .

Вопросъ объ авторъ Слова пока не можетъ считаться окончательно установленнымъ. Рукописное преданіе, говоря о Өеодор'є и Георгіи, по всей въроятности разумъетъ Осодора, пресвитера, синкелла и скевофилакса Св. Софін, бывшаго потомъ патріархомъ Константинопольскимъ (677-679), и Георгія, пресвитера, синкелла и скевофилакса Св. Софін, бывшаго потомъ также патріархомъ (679—684)<sup>1</sup>). Сообразно съ этимъ, Слово и относилось доселѣ къ VII столѣтію <sup>9</sup>). Но при этомъ встръчаются два затрудненія: Георгій, авторъ Слова, быль не скевофилаксомъ, а хартофилаксомъ Св. Софіи, и въ последствін архіепископомъ Никомидійскимъ, то-есть долженъ считаться отличнымъ отъ Георгія — патріарха. Такіе ученые, какъ Левъ Алляцій, Комбефисъ, Кевъ, Уденъ и др. не придаютъ особеннаго значенія рукописному свид'ятельству кодексовъ, надписанныхъ именемъ Өеодора, — они всецъло занимаются личностью именно Георгія. Алляцій отнесъ время появленія Слова къ VII в., предполагая, что нодъ Георгіемъ хартофилаксомъ скрывается Георгій Писида. Эта странная ошибка (ибо Писида писалъ исключительно стихами и къ тому же не быль епископомъ Никомидійскимъ) была замівчена уже Кевомъ, который однако, дёлая уступку Алляцію, находить возможнымъ приписать Слово Георгію хартофилаксу, митрополиту Никомидіи, VII же стольтія. Но личность Георгія, какъ именно митрополита VII въка, совстить не установлена и введена исключительно для поддержанія предположенія Алляція; напротивъ, хорошо изв'єстенъ хартофилаксъ Св. Софіи Георгій, другь патріарха Фотія, изв'єстный пропов'єдникъ, въ последстви митрополить Никомидійскій, къ которому сохранилось нъсколько писемъ этого патріарха.

<sup>1)</sup> Nicephor. Opera, ed. Boor, 119; по Никифору, Осодоръ правилъ 2 г. и 3 м., Гсоргій 2 г. и 3 м., затёмъ снова Осодоръ, смёщенный черезъ 1 г. и 10 м.; по Ософану (ed. de Boor, I. 354—362), Осодоръ 2 г., Георгій 6 л., Осодоръ снова 3 года. См. также Ерhraem. 395 Bonn. и Niceph. Call. (Migne, Patr. Gr., CXLVII. 457).

<sup>2)</sup> Cp. 'Ωρολόγιον το μέγα (Βενετία 1870 σ. 330): περίτημον δὲ γενόμενον μετὰ ταῦτα (V Βѣκα) διὰ τὴν τῶν 'Αβάρων καταστρορήν.

Воть однако доказательства тому, что въ VII в. авторъ не могъ написать разбираемаго здёсь Слова: 1) При нападеніи Аваровъ въ 626 году императора Ираклія не было въ столицѣ, — онъ воеваль въ Персін; между темъ здёсь авторъ говорить, что верный царь вместе съ патріархомъ молился въ церкви объ избавленіи отъ бѣдствія 1), а это какъ разъ совпадаетъ съ извъстіемъ 860 года; 2) въ 626 г. осажденные Греки съ патрикіемъ Бономъ во главт оказывали отпоръ нападеніямъ Аваровъ, — въ Словъ напротивъ разсказывается, что объ оборонъ никто не помышляль, что опять-таки указываеть на 860 годь; 3) Слово о положеніи ризы не было изв'єстно византійскимъ писателямъ до X въка: ни Өеофанъ, пи Никифоръ, ни Георгій инокъ не знають о немъ совершенно, напротивъ, имъ пользовались: редакторы Софійскаго типика въ концѣ IX вѣка, интерполяторъ Георгія, редакторъ Василіева Менологія (XI в.), н т. д.; 4) авторъ Слова молить Богородицу продлить жизнь преподобному і рарху, просвіщающему (φωτίζοντα) народъ, и долгоденственное царство в фрнымъ царямы намъ кажется очевиднымъ, что подъ патріархомъ, вмѣсто имени котораго предлагается игра словомъ фωτίζοντα, долженъ быть патріархъ Фотій (Фώτιος, 857-867, и пр.), а стало быть подъ царями подразумъваться имп. Миханлъ съ соимператоромъ Василіемъ (26 мая 866—23 сентября 867); 5) Описаніе осады Константинополя врагами подъ перомъ Георгія оказывается аналогичнымъ съ описаніемъ нашествія Русскихъ подъ перомъ патріарха Фотія.

Думаемъ, что этихъ соображеній достаточно для установленія того положенія, что Слово о ноложеніи ризы Богородицы во Влахернахъ принадлежитъ Георгію, хартофилаксу Св. Софіи половины ІХ стольтія. Сначала онъ въ этомъ именно сань и состояль; по сверженіи Фотія (867—878) онъ подвергался разнымъ преслыдованіямъ; въ 878 г. при вторичномъ вступленіи патріарха на престоль онъ заняль кафедру Никомидійской церкви съ титуломъ архіепископа<sup>2</sup>). Какъ видно, Георгій произнесъ слово въ 866—867 году по порученію одного лица<sup>3</sup>). Не надо быть слишкомъ дальновиднымъ, чтобы допустить, что такимъ

<sup>1)</sup> Правда, по свидътельству Никифора (ed. Boor, p. 18), патр. Сергій виъсть съ императоромъ Константиномъ (12-лътнимъ сыномъ Ираклія) служилъ благодарственный молебенъ по случаю ухода Аваровъ.

<sup>2)</sup> Le Quien. Oriens christianus, I. 593; Филаретъ, стр. 345—347; Hergenröther. Photius, I. 404.

<sup>8)</sup> Combefis, II. 751: τῷ δὲ τοῦτο πρᾶξαι κελεύσαντι μὴ ὑπακοῦσαι κρίνας ἐπισφαλὲς ἄμα καὶ ἐπικίνδυνον.

лицомъ могъ быть самъ патріархъ Фотій. При немъ и по его почину совершилось торжественное положеніе ризы, — онъ и могъ поручить своему другу описать это событіе, какъ онъ поручилъ составить службу по этому же поводу Св. Іосифу Пѣснописцу. Описанное Георгіемъ въ связи съ положеніемъ ризы нашествіе и отступленіе враговъ, есть нашествіе Русскихъ, такъ какъ при Фотіи Константинополь одинъ только разъ видѣлъ передъ своими стѣнами непріятельскія полчища, именно русскія въ іюнѣ 860 года.

Считаемъ необходимымъ изложить здѣсь содержаніе первой половины Слова, тѣмъ болѣе, что съ измѣненіемъ на него точки зрѣнія должны получить новое освѣщеніе и сообщаемыя въ немъ свѣдѣнія.

«Божественныя и кія и великія тайны, проявленія Божія человъколюбія, сдълались извъстными не за много нашихъ покольній, преславные же и рельефные оны обнаружились вы наше время, и всы мы, сколько почти насъ живеть въ этомъ богохранимомъ великомъ градъ, были ихъ самовидцами и зрителями. Не подобаеть скрывать ихъ въ молчаніи, и неприлично божественныя тайны скрывать въ глубинъ забвенія; поэтому я попытаюсь разсказать, на сколько это возможно, о проявленных такимъ образомъ тайнахъ, какъ бы забывъ о своемъ невъжествъ и не понявъ, по пословицъ, собственнаго невъдънія 1). Не повиноваться же поручившему мн это исполнить я считаль дыломъ шаткимъ, а вийсти съ тимъ и опаснымъ. Я знаю, что ричь (моя) покажется недостойною даже и малаго какого либо отголоска событій; но никто, видя значеніе столь высокаго и возвышеннаго, да не отнесется высокомърно къ незначительности рычи и невыжеству говорящаго. Божественное и должно считаться божественнымъ и сверхчеловъчнымъ, хотя говорящій и не имъеть возможности достигнуть желаемаго: въдь никогда не умаляется величіе дъль, хотя слова и не достаточны для ихъ объясненія. Теперь же начнется предметь этихъ божественныхъ тайнъ». Обращаясь затъмъ въ молитвенномъ настроеніи къ пресв. Богородицъ, авторъ проситъ научить его достойно воспъть Ея тайны, и далье говорить: «Сей царственный и богохранимый градь, который говорящій или пишущій должень сь похвалою называть «Градомъ Богородицы», украшенъ многими, до безконечной мѣры простирающимися (если не грубо это слово), божественными храмами; выше же громадной части и числа ихъ стоятъ божественные храмы Дѣвы

<sup>1)</sup> Τὴν ἰδίαν ἀγνοήσας, τὸ δὴ λεγόμενον, ἄγνοιαν.

Богоматери. Одни заняли одну часть города, другіе другую, и никто не нашель бы общественнаго мъста, царскаго дворца, смиреннаго жилища, или какого либо правительственнаго учрежденія, где бы не было храма или молитвеннаго дома Богородицы. Всюду на земль, гдъ провозвѣщена была тайна Бога Слова, Рождышая Его Богородица постоянно воспъвается и хвалится, какъ будто Она воспріяла въ себя витсть всю главу божественнаго вочеловьчения. Но сей царь-градъ имъетъ нъчто изрядное во всякомъ мъстъ: въ столькихъ храмахъ и молитвенныхъ домахъ Богородица прославляется, вдохновенно почитается, нли чисто восхваляется всечистое имя (Ея), и оно вполнъ считается стеною и забрадомъ спасенія. Весь городъ такъ блистаеть и возносится въ этой красотъ. Изъ всъхъ же этихъ храмовъ и молитвенныхъ домовъ по всему городу, прославляемыхъ и почитаемыхъ во имя Богородицы, какъ бы некою главою и митрополією служить славный и божественный храмъ Ея во Влахернахъ, выдъляющійся передъ всеми и превосходящій все, какъ солице совершенно выделяется и превосходить небесныя звізды; храмь во Влахернахь, візрится, есть какъ бы какое либо царское священиъйшее и божественнъйшее жилище. По этому и во многихъ другихъ городахъ нъкоторые изъ благочестивыхъ, воздвигая дома Богородицы, называли эти мъста Влахернами, какъ будто Богородица особенно радуется имени Влахернъ. По истинѣ Чистая радуется мѣсту, возвеличивая и украшая всякое святое місто своею славою. Поэтому и всі, такъ сказать, архіерен, цари и сколько есть подвластныхъ имъ, должностныя лица, чиновники и сколько есть людей, живущихъ частною жизнію, стекаясь во Влахерны, приносять благодаренія Богу и Богородиць по поводу всякаго радостнаго общественнаго событія и своего частнаго діла; но и тяжесть всякаго печальнаго обстоятельства облегчають они, прибъгая во Влахерны. Я умалчиваю о безмёрномъ числё тамъ исцёлившихся отъ разныхъ бользней, чтобы при затруднени въ ръчи не умалить великаго. Итакъ, вообще сказать, божественный храмъ Богородицы во Влахернахъ есть хранилище всякой спасительной для насъ надежды, въ которомъ и изъ котораго мы брали и будемъ брать все, что есть и будеть добраго. По истинъ Виолеемъ освященъ и прославленъ божественною славою. Ибо тамъ Богородица однажды въ исполнении въковъ плотию родила Бога Слово, а въ этомъ божественнъйшемъ храмъ ежечасно молящимся рождаетъ Она Божіе челов колюбіе и помощь. Итакъ, повторяю снова, божественный

храмъ Богородицы во Влахернахъ есть акрополь сего царствующаго града, въ которомъ всѣ прибѣгающіе въ опасностяхъ спасаются и спасаемся».

Досель предисловіе автора. Далье начинается историческая часть. Для меня, говорить онь, не составило бы труда изложить причину, которую не заслуживающие довбрія писатели приводять, почему Византія была въ старину населена. Мегарцы выслали сюда колонію во главъ съ начальникомъ ея нъкіимъ Диніемъ. Все другое баснословно, напр. то, что они, застигнутые бурею, пристали въ заливъ Рога и здъсь положили основание городу, что Диній и его спутники населили городъ, получившій потомъ имя Византій. Но я оставлю это, а разскажу, при какомъ царъ воздвигнутъ храмъ Богородицы во Влахернахъ, разскажу о скиніи съ ковчегомъ, о скрижаляхъ завѣта, объ урнъ съ манною и о процвътшемъ жезлъ Аарона, находящихся здъсь.— Нъкогда царствоваль императоръ Левъ Великій (457 — 474). При немъ два брата, патрикіи Галвій и Кандидъ, испов'єдывавшіе аріанство, по повельнію Богородицы отправились въ Іерусалимъ для поклоненія святынямъ. Въ одной палестинской веси они познакомились со старою благочестивою еврейкою, у которой въ отдельной комнате хранилась какая-то святыня, блистающая свётомъ и подающая исцёленіе больнымъ. На просьбы разсказать объ этой святынь еврейка долго уклонялась, но наконецъ за трапезою 1) сообщила имъ, нервымъ мужчинамъ, что у ней въ ковчегъ хранится риза пресвятой Маріи. Галвій и Кандидъ, воспользовавшись доступомъ къ ковчегу, вымърили его и затъмъ, заказавъ въ Герусалимъ точно такой же ковчегъ, подмѣнили имъ настоящій. Прибывъ съ этимъ сокровищемъ въ Византію, они скрыли его отъ натріарха и царя изъ боязни, дабы его у нихъ не отняли; затемъ построили около городской стены близь Золотого Рога, во Влахернской м'єстности, храмъ во имя апостола Петра и Марка, и помъстили въ него ковчегъ съ ризою Богородицы, покрытый золотымъ покровомъ. Чудеса, явившіяся здёсь, обнаружили присутствіе святыни, и Галвій и Кандидъ принуждены были разсказать объ этомъ императору. Тогда былъ построенъ здёсь храмъ во имя Богородицы, въ который и быль перенесенъ ковчегъ. Императоръ Левъ и его супруга Виринія приложили всѣ старанія для украшенія

<sup>1)</sup> Здѣсь Георгій цитируетъ одинъ стихъ изъ Иліады (ІХ): ὅτε δὲ τροφής ἐπληρώθησαν, οὐ

νεύσεν Αίας Φοίνικι, νόησε δὲ άλλος.

церкви, и вскоръ она заняла одно изъ самыхъ видныхъ мъстъ въ столицъ: при ковчегъ стали совершаться безчисленныя чудеса 1).

До сихъ поръ разсказано о событіп 469 года<sup>2</sup>). Затѣмъ авторъ переходить къ своему времени и продолжаеть разсказъ о торжественномъ положеніи ризы Богородицы во Влахернахъ, издаваемый здѣсь въ греческомъ подлинникѣ (по исправленному изданію Комбефиса), русскомъ переводѣ и въ старославянскихъ спискахъ ОП.

<sup>1)</sup> Преданіе, записанное Георгіемъ въ IX въкъ, въ большемъ или меньшемъ объемъ усвоили: типикъ св. Софіи ІХ въка (Н. Красносельцевъ, въ Лътописи ист.-филол. общества при Новороссійскомъ университеть, Византійское отдъленіе. Одесса 1892, I. 178; интерполяторъ Георгія инока (ed. Muralt p. 512-513-сербскій переводъ хроники по изд. Общ. Люб. Др. Письм., л. 278 об.): της υπεραγίας θεοτόχου ή εσθής εύρεθείσα εν Ιεροσολύμοις παρά τινι εύλαβεστάτη γυναικί 'Ιουδαία καί παρθένω ιερώς διαφυλαττομένη και εν Κωνσταντινουπόλει άποκομισθείσα εν Βλαγέργαις άπετέθη, ένθα ο βασιλεύς (ΠΕΒЪ I) ναὸν ψχοδομησε τῆ θεομήτορι καὶ σορὸν ἐκ χρυσοϋ και αργυρίου κατασκευάσας κατέθετο ταύτην; Μεπολογία Βασιλία, XI Βέκα (AA. SS. Boll. 2 iюля, I. 687; Migne Patr. Graeca, CXVII) съ заглавіемъ ή κατάθεσις τής τιμίας šовітоς, почти буквально сходный съ тишикомъ IX въка и считаемый Н. О. Красносельцевымъ (стр. 178) въ качествъ древнъйшаго источника по этому предмету Скилица—Кедринъ XI въка (ed. Bonu. 1838, І. 614): тотє (при Львь І) ххі ή єсв у παρθένω почти буквально сходно съ интерполяторомъ Георгія); Зонара XII въка (ed. Dindorf. III. 254) и Глика XII въка (еd. Bonn. 1836 р. 489, очень кратко); Іонль XIII въка (еd. Bonn. 1836 р. 42, буквально сходно съ интерполяторомъ Георгія); Никифоръ Каллисть, XIV въка (Migne, Patr. Graeca, CXLVII. 69, lib. XV сар. 24), довольно подробно изложившій преданіе Георгія. Дальнъйшую литературную обработку Георгіева преданія мы зам'тчаемъ въ одномъ изъ позднихъ словъ на положеніе пояса Богородицы (рукопись Имп. Публ. Библ. Q. І. 1003 л. 625): риза принесена Галвіемъ и Кандидомъ изъ Капернаума въ царствованіе Константина Великаго.— Кстати укажемъ здъсь на другую версію преданія о томъ же предметь, сообщенную впервые (на основаніи «Евоимісвой исторіи») Іоанномъ Дамаскинымъ въ одномъ изъ словъ на Успеніе Богородицы (Migne, Patr. gr. XCVI. 748 = латинскій переводъ Surius: Historiae seu vitae sanctorum. Londini 1877, 15 августа, VIII. 345 — 347): храмъ во Влахернахъ построила въ началѣ царствованія Маркіана имп. Пульхерія (451) и вићстћ съ императоромъ украсила его; узнавъ затћиъ отъ јерусалимскаго патріарха Іувеналія о существованіи въ Геосиманіи раки съ ризами Богородицы, оба они потребовали эту святыню въ Константинополь, что Іувеналій по запсчатаніи раки и сделаль; святыня была помещена во Влахернской церкви. Преданіе Іоанна съ разными варіантами усвоєно: Ософаномъ IX в. (ed. de Boor, І. 105), Симсономъ Метафрастомъ Х в. (Слово о Богородицѣ, 15 августа), Менологіемъ Василія (въ памяти патріарха Іувеналія 2 іюля τὰ εντάφια) и Никифоромъ Каллистомъ (τὰ εντάφια σπάρүсича), который такимъ образомъ былъ знакомъ съ обоими преданіями—Іоанновымъ и Георгіевымъ.

<sup>2)</sup> По Іоанну Дамаскину 451, по Георгію 469 (ср. Muralt, р. 83); по Скилицѣ— Кедрину: 474.

- (col. 774) 1. Καὶ ταῦτα μὲν ἄπερ ἡ θεοτόχος ἐν Βλαχέρναις ἐθησαύρισεν τῆ πόλει μυστήρια τίνα δὲ ἄπερ ἐν τῷ καθ' ἡμᾶς χρόνῳ γεγόνασιν, ὧν αὐτόπται καὶ θεωροὶ καθεστήκαμεν ἄπαντες, ἔνθεν ἐρῶ.
- 2. <sup>3</sup>Ην <sup>8</sup> ὅτε καλῶς <sup>6</sup> ἡμῖν εἶχε τὰ πράγματα καὶ σύδεἰς ἡμᾶς ἐξεφοβει πόλεμος ἀλλ' ἡ εἰς ἄκρον εὐεξία, τὸ δὴ <sup>8</sup> λεγόμενον, ἐπὶ τὸ <sup>7</sup> σφαλερὸν ἡμῖν ἐξ ἀπροσεξίας μετέπεσεν, οὐ γενομένοις ἰκανοῖς φυλάξαι τὴν εὐεξίαν ἀνόθευτον. διὸ ἐπῆλθον ἡμῖν πολλαὶ μὲν δίκαιοι <sup>x</sup> ὑπὸ τοῦ θεοῦ καὶ διάφοροι μάστιγες <sup>9</sup> πρὸς ἐπιστροφὴν ἡμᾶς καὶ τῶν κακῶν ἀνακωχὴν <sup>8</sup> προτρεπόμεναι. <sup>8</sup> μία <sup>8</sup> δὲ
- 1. И вотъ тѣ тайны, которыя Богородица во Влахернахъ собрала для города; теперь же разскажу, какія это (тайны), которыя случились въ наше время, которыхъ всѣ мы были самовидцами и эрителями.
- 2. Было (время), когда дѣла наши шли хорошо и никакая война насъ не пугала; но высшее благополучіе, по пословицѣ, по нерадѣнію перешло у насъ на ненадежное; мы были недовольны тѣмъ, что истинно хранили благополучіе, поэтому насъ постигли многія отъ Бога кары и различные бичи, побуждающіе пасъ къ обращенію и къ воздержанію отъ золъ. Насъ

- О. 1. I сі, яже Богородица Влахернахъ собра граду тако; кая же суть еже при нашемъ времени быша, ему же самовидцы быхомъ вси, отсюду изреку.
- 2. Бяше егда добре обдержаше ны дѣлеса, и никакоже страшаше нась рать, но до конца благоздравіе еже сице рекомое на соблазнъ намъ отлучая притече, не могущимъ намъ сохранити благоздравную присность, тѣмъ припадоша на ны многія прямодныа отъ Бога раны на обращеніе намъ и зла отстунити веляща.
- П. 1. Си оубо суть благодарьствіа, иже подаеть святаа Богородица въ Влахернахъ, і иже бышя в нашя льта, ихже самовидци и позаратаи быхомъ вси, то отсюда исповъмы.
- 2. Бысть оубо добрѣ живущемъ нам', ни како же страха отъ рати, ни зла плененіа имочщемъ, но до конца в радости и в' веселіи соущемъ, но не быхомъ доволни съхранити добро жизнья и веселіа, зане внезаапу превратися намъ радость и веселіе въ печяли и скръби многы различныя, по правдѣ, попущеніемъ Божіимъ, на

a ην M. β καλός M. β add. οῦτω <math>M. γ τῶ M. β δίκαι <math>M. β ανακοχην <math>M. β προτρετόμεναι ed. β μιᾶ <math>M.

και φοβερά εστιλβωμένη δομφαία\* ήμαν επελήλυθε, πάσαν εν ροπή την οίχουμένην έχτρίψαι ισγύουσα. άλλά «τίς έξείποι τάς δυναστείας σου, χύριε, ή τίς εξαχουστάς σου τάς αίνέσεις ποιήσειεν» : είπας \* γάρ τῷ χινηθέντι τότε χατὰ τοῦ λαού σου κλύδωνι· «σιώπα, πεοίμωσο» \*, καὶ, «μέγρι τούτου στήση\*, καὶ οὐγ ὑπερβήση\*, ἀλλ' ἐν σοὶ συντριβήσονταί οου τὰ χύματα». εδόχει δε, και τουτο " βασιλέα " πιστότατον ἔπειθεν, ώς τῶν \* ἐθνῶν έχείνων των τοσούτων ο άφηγούμενος Ε έπὶ σπονδῶν εἰρηνιχῶν βεβαιώσει, χατά πρόσωπον αὐτὸν ἐθέλοι

постиль одинь страшный блеснувшій мечь, могшій уничтожить въ одну минуту всю вселенную. Но «кто возглаголеть силы твоя, Господи? или кто слышаны сотворить хвалы твоя» 1)? Ибо Ты сказаль поднявшейся тогда на народъ твой бурь: «умолкии, престани» 2), и «до сего дойдеши и не прейдеши, но въ тебѣ сокрушатся волны твоя» в). Казалось же, н это убъдило върнъйшаго царя, что начальникъ столькихъ тъхъ народовъ, для утвержденія мирныхъ договоровъ, лично желалъ его увидъть. Впрочемъ, объ этомъ пусть

Едино же и страшно оустремное копіе пріиде на ны, весь миръ вскорѣ погубити могій. Но «кто извещаеть мощь твою Господи? или кто створить оуслышано все показаніе твое»? или како пришедшую тогда на люди твоя буря изречеть? «Молчи и обуздайся» и «до сего стани и не мини, но в тебѣ да здробять твоя волны». Мняше бо ся и тогда и царю вѣрному візыкъ той видя аще толицемъ приходомъ аки нами и на миръ и на клятву извѣстуя, про-

казнь нашу і отъ зла отвращеніе понужаа ны. Едінъ оубо страшенъ и оуцѣщенъ мечь припаде на ны, въ едипъ чясъ всю населеную могы 1 скрушити. Но 2 «кто жъ изречетъ силы твоя, Господи? или кто слышяны створитъ хвалы твоя, Господи?» Рече бо въздвигшуся тогда потопоу ратному на люди твоя: «оумлъкни, въсхлащенъ буди» и «дажь и тоу стани и да не придеши, но в тебѣ да сътрутся волны твоя». Но сіа оубо повѣсти въ иныхъ книгахъ

<sup>1)</sup> IIcas. CV. 2.

<sup>2)</sup> Mapr. IV. 39.

<sup>3)</sup> IOB. XXXVIII. 11.

а) вѣчному рук.

<sup>1)</sup> многы рук. 2) ни рук.

θεάσασθαι. τὰ δὲ ἐξῆς ἔτεραι βιβλοι φερέτωσαν ἐπ' ἄλλο γὰρ ἄνωθεν ὁ λόγος τὴν ὁρμὴν ἐποιήσατο.

3. "Οτε τοίνυν ἄπαντα τὰ πέριξ τοῦ ἄστεος ὁ βροῦχος ἐκεῖνος ἐπελθών ἐλυμήνατο<sup>6</sup>, βασιλεὺς μὲν ἔλιπεν τὰ βασίλεια, καὶ χαμεύνης ἐξ ἰδιώτου διαιτώμενος σχήματι ἐν τῷ ναῷ τῆς θεοτόκου, öς 'Ιερουσαλήμ ὀνομάζεται, ἔνδον δὲ τῆς πύλης κεῖται, ῆν Χρυσῆν καλοῦσιν, ἀπό τοῦ πράγματος, ὅσα ἡν δυνατόν<sup>\*</sup>, ἐπόνει καὶ ἡγωνίζετο, σὺν δακρύων ἐκχύσεσιν. ἀλλὰ καὶ αὐτὸς ὁ Ιεράρχης, τὸ ἱερὸν (col. 775) αὐτοῦ λιπών καταγώγιον <sup>\*</sup>, ἐν τῷ αὐτῷ ναῷ νύκτα τε καὶ ἡμέραν εὐχαῖς καὶ δεήσεσιν τῷ βασιλεῖ συνεστράτευεν.

разсказывають другія книги, ибо (наше) слово выше опред'ылило направленіе въ другую сторону.

3. Итакъ, когда явившаяся та саранча опустошала всё окрестности города, царь покинулъ дворецъ и, пребывая въ одеждё частнаго человека, на сколько можно было, трудился и подвизался съ проливаніемъ слезъ, распростершись на землё въ храмё Богородицы, который называется «Герусалимомъ» и лежитъ внутри воротъ, именуемыхъ «Золотыми» по работъ. Но и самъ іерархъ, оставивъ свои священныя палаты, въ томъ же самомъ храмё подвизался вмёстё съ царемъ день и ночь въ

тиву лицу приходящи видети в. Прочее бо да ины б книги исповъдять; на ино бо с'горы слово въслъдъ створить.

3. Егда убо все еже откругъ града сусеница, та бо исшедши погуби, царь оставивъ царство и во смердескій образъ оболкъся, во храмъ святыя Богородица еже нарицается Іерусалимъ, внутрь дверій паде, юже нарицаютъ Злату отъ дѣла³, і елико мощь имѣяше, тружашеся со слезами. Но самы патріярхъ святую свою хлѣвину оставивъ, в томже храмѣ но-

пісаны соуть, да мы се оставяще, на ину повъсть възвратимся.

3. Егда оубо вся мъста граднаа поплънищя ратници ти, царь остави полаты своя і облечеся въ просту одежу, пребывааще на земли, лежа въ церкви святыя Богородица, мжъ Іерусалимъ наричется, оу Златыхъ вночтрь, и тружащеся, елико могы, молитвы творя съ алканіемъ и съ слезами. И тъй же самъ патріархъ остави патріархію, в тъй же церкви нощь

a ἐτέραι Μ. 6 ἐλυμήνατο ed. B δύνατον ed. Γ καταγώγιων ed.

а) видете рук. 6) данны рук.

в) тъла рук.

ἄπας δὲ ὁ ἐν τῷ ἄστει ἀπειλημμένος λαὸς ἀνδρῶν τε καὶ γυναιχῶν καὶ ὅσοι τὴν ἡλιχίαν ἀχμὴν ἐνηπίαζον, λιτὰς καὶ ὁλοφύρσεις ἐν τοῖς καθ' ἔκαστον τόπον ἐποιοῦντο τῆς θεοτόκου ναοῖς, τὸν ἐν ὀφθαλμοῖς φυγεῖν ἰχετεύοντες ὅλεθρον.

4. Οὐχ ἐπελήθη δὲ τοῦ οἰχτειρῆσαι ὁ θεὸς οὐδὲ συνέσχεν ἐν τῆ ὁργῆ αὐτοῦ τοὺς οἰχτιρμοὺς αὐτοῦ, οὐδὲ ἀπέστησεν τὸ ἔλεος αὐτοῦ ἀρ' ἡμῶν. ἀλλ' ἔδειξεν ἡμῖν, ὅτι τὰ σύμπαντα χέχτηται δοῦλα χαὶ ὑποχείρια, χαὶ πάντα ἄγει τῆ ροπῆ τοῦ ἰδίου θελήματος. ὅτε τοίνυν ἀρχὰς εἶχεν ἔτι ἡ τῆς φοβερᾶς ἐχείνης χαὶ φθοροποιοῦ νόσου ἀνάβασις, χαί τις παρασχευἡ ἀνθρωπίνως εἰπεῖν οὐχ ἡλπίζετο. ἄπαντα δὲ τὰ πρὸ τείχους δηῖοῦντες 6

молитвахъ и моленіяхъ; весь же заключенный въ городѣ народъ, мужчины, женщины и сколько по возрасту было дѣтей, совершали литіи и оплакиванія повсюду въ храмахъ Богородицы, моля избѣгнуть гибели передъ глазами.

4. Богъ же не забыль о милосердій, не удержаль въ гиквѣ своемъ щедротъ своихъ и не отошла милость его отъ насъ; по показаль намъ, что все рабское находится подъ его десницею и всѣмъ управляеть онъ направленіемъ своей воли. Итакъ, когда еще началось распространеніе той страшной и губительной болѣзни, по человѣчески сказать, ни на какое приготовленіе не надѣялись.

A TE ed. 6 SCOUNTES cod.

щію и днемъ молитвою со царемъ тружастася; вси оставлени во градь, мужи и жены і елико тъломъ дътьскимъ бъаше, молитвы и плачь на всъхъ мъстехъ и во храмъхъ святыя Богородица молитвоваху предъ очима сущима смерти избыти.

4. Не забы иже убо щедря Богъ, ни обдержа в мирѣ щедрость свою, ни остави милость свою отъ насъ, но показа намъ, такоже вся имать порабощенна подъ собою и подъ рукою своею, и все ведетъ слѣдомъ люди своея воли. Егда оубо начатокъ имѣяше еще страшныя и смертныя

и день молитвы і алканіа съ царемъ творяста; весь же градный народъ, моужи и жены і оуніи младенци, съ кресты ходяще, с плачемъ и съ слезамі но вся церкви Богородичины моляхоуся избыти видимыя нагубы.

4. Не забы жъ оущедріти Богъ, ни оудръжи въ гиѣвѣ своемъ щедротъ своихъ, ни отъи милости своеа отъ нас¹, но ноказа намъ, ыко всяческаа иматъ работна и вся водить подъ роукою, ыкоже изволитъ. Егда же оубо начания ратници грабити и пленовати вся мѣста предомъ по долгъ

κατέτρεχον οι πολέμιοι, ιερά τε καὶ ἔτερα, ἔδοξέ τισι τῶν ἡμετέρων μὴ ὑπάρχειν ἀνεύλογον τοῦ ἐν Βλαχέρναις θείου ναοῦ τὸν ἐν χρυσῷ τε καὶ ἀργύρῳ κόσμον προφθάσαντας ἀφελεῖν, μήποτε τολμήσαιεν καὶ αὐτοῦ καταδραμεῖν οι πολέμιοι διὰ τὸ βαρβαρικὸν καὶ φιλοχρήματον.

5. Οι δέ γε τοῦτον ταγθέντες τὸν ἰερὸν κόσμον περιελεῖν, στρατιωτικώτερόν τε καὶ θρασύτερον μᾶλλον, ἢ ὅνπερ ἔδει τρόπον ἐχρήσαντο τὸν μὲν γὰρ ἄλλον ἄπαντα χρυσόν τε περιεῖλον καὶ ἀργύριον ἀξίναις καὶ πέλυξι καὶ ἐτέροις τοιουτοσχήμοις κατεάξαντες σκεύεσιν, ἐτόλμησαν δὲ καὶ τῆς θείας ἐφάψασθαι ταύτης σοροῦ, καὶ τὸ πᾶσι τέως ἀθέα-

Враги бъгали, онустошая передъ стъною все, священное и другое. Нъкоторымъ изъ нашихъ показалось цълесообразнымъ предварительно унести золотой и серебряный нарядъ изъ божественнаго храма во Влахернахъ, дабы враги изъ варварства и любостяжанія не осмълились добраться и до него.

5. Лица, которымъ было поручено снять этотъ священный нарядъ, поступили скорѣе по военному и дерзко, нежели какимъ образомъ было нужно: сняли все остальное золото и серебро, разбивъ сѣкирами и топорами и другими такого же рода орудіями; осмѣлились же прикоснуться идо сей божественной раки, и дотолѣ

изя схоженіе и все еже предъ стѣною градскою грабяще мимо течаху ратници, святыня же, ины нѣкія, во оумъ вниде нѣкоторыхъ нашихъ, да не пришедше ту во Влахернѣ во святую церковь, еже златомъ и сребромъ оустроена оутварь богатства ради отлучени же святую красоту\*

5. \* отъ воия воини воиньскія и вторую паче виною сняша. Ини бо все злато, иніи бо сребро сняша секирами и брадвамі і инѣми образы отклониша и сняша; дерзнуша и святому сему приступити ковчегу і еже всѣмъ невидимое и тайное; тогда гавиша извнутрь ви-

стѣны оурищущесь грабляхоу церковныя честныя съсоуды і ино много, тогда помыслишя гражане, ыко и неправедно есть, да възмочть ратници златую и сребреную оутварь, ыже въ Влахернахъ въ церкви святыя Богородица, но мы варивше, да отнесемъ\*

5. Нарекоша же моужа два, послашя повзимавше принести. Они же шедше, не ыко жъбъ лъпо съ честью снимати, но буестію секирами и брадвами разсъкающе, сънимащя; разгнушя же и божественъй тъй святъй рацъ прикоснутись и всъмъ не видимую 1 ывъ

<sup>1</sup> невиди ю рук.

izam. Elapa zereva i kira न्द्र सेट्ट्र साध्य सर्वाहे वे प्रधानम् METERS

6. 0: 20 an an anaon an in THE ENGINEER THE PARTY OF THE PROPERTY PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA **ಆಡ್ಡ್ ಸ್ಟ್ರಾಪ್ ಸ್ಟ್ರಾಪ್ಟ್ ಸ್ಟ್ರಾ** कारकार्य केर्याच्या को स्वरूप कर कर २० वहा होते.द होत्रहेंबद च्यो हेंद बाद-BLEON CONTRACTOR OF STATES THE BUT BELLEVIN GENERALE É ristis tiusultium isden à la-**သို့တို့ ပို့သည်း** နေးရှိများသွား ंच्या तरेंद्र केटाच्या राज्यात्रक होग्य च क्योंग्रेस्टाः, जार हे, जार छ तेंद्

we is sweet wit exercise of the gay morning thing are matigen, ender de tre industrie. Mits them mann. Enven me me STORE THE EX PLANT RE EXPLOSE PROVE DURY CITEBERNE ENS RESPECT tys the trainer, trace sidely lies a emperous a confirmation frequency. Son trillogie, lentrethen un belehrer para est klappe a TENTRE DE LES DE LES DE LES DE LES DE LES CERTIFICES. BUILDIES BERLING GERECTBERRIE COCCOSCION ISSUED NO INVENIO Belighania yang.

> 6. Hours, our passens man-CTROSERTY INAME, OURSEREDUNGS Distributed Ourceases ray creatings BEGGISHTE THAT, SULVERIN THE-THAT THE I DOWN INTO ENDARGHENS THE OUT DELETS BLUESSAME SAME DECEMBER DISTORTED BUTTERY SECTION more a maner browning.

MONEY CHRONEY BRESHIT, FIRE WIS COUNTE PRÉET, BETTIE AIS CHROSE RETA I CHECKA INCH CINCHENCE THE PARTY WAS RECOVED I CHECKmorri algoratem infrirett me-MERRICH CONTRACT TOTAL I BE boers recepted a created doly-अध्यासीये (क्रिपीयभव्य अध्याक्ष (क्रिपीयभव्य cer bescher interior dispersió eeraces.

4. Te me ovin many one ore RESTRUCE CHECKE CHECKET AND RELATED CRAIDA MARIE COL RIPPEROIS DELmeries eximite errecere vers. At MOR CARRET BORE BE CO OF EF-DE DECEMBE E TREET CHET HOUSE 473 MORE THE REDUMERTBUR. BELT-HIS RE THEFT BELT BEJO OFFICE

рожь есть стануная, комчения ्रिक्षेत्रकेट स्वयंत्रावयः स्वयंत्रकार rangene beg vivos (Constitutes Conse-CIBER CITARETTE CANAL THEFT.

€. In me it in items me иштук в съебенув бажетиевые первы съвемин. Бласствевук-CHRITICAL TOTAL TOTAL TOTAL CONTRACTOR CTR. 1 8/04 JARTA VERRAL ME CE ES-CAPTHEORIA, DAG. NO E DESCRIP ROSÉ BOLISHETERS CHIPSOYXLERS BROTAL SERVER SER SEE

άλουργίδος μέρος ἀπέχοψαν, ἀγιασμοῦ δηθεν ὡς ῷοντο, χλοπὴν ἐργασάμενοι. (col. 778) ὅτε δὲ εἰς τὰς ἱερὰς ἡλθεν τοῦ ἱεράρχου χεῖρας τοῦτο τὸ θεῖον ἀγίασμα, εὐθὺς μὲν τῷ πιστῷ βασιλεῖ τὰ περὶ τούτου ἀνέθετο. ὁ δὲ δραμὼν σὺν φόβῳ πολλῷ ἔξωθεν περιφὺς προσεχύνησεν, τὸν ἱεράρχην δὲ ἤτησεν αὐτὸν χαθ' ἐαυτὸν τελέσαι τὰ πρόσφορα. ὁ δὲ σφζρχαγίδας ἀσφαλεῖς ἐπιθεἰς\*, τὸ ἄγιον\* τοῦτο σόριον ἀπέθετο ἐν τῷ ἱερῷ τῶν σχευῶν ταμιείῳ τῆς τοῦ θεοῦ μεγάλης ἐχχλησίας σὺν τιμῆ τῆ δεούση χαὶ φόβῳ τῷ πρέποντι.

и тотчасъ же, немедленно отсъкли часть порфиры, совершивъ такимъ образомъ воровство святыни, какъ они думали. Когда же эта божественная святыня дошла въ священныя руки іерарха, онъ тотчась доложиль объ этомъ вфрному царю; последній, поспешно явившись, обнявъ извиѣ, поцѣловаль (ее) съ великимъ страхомъ и просиль іерарха, чтобы онъ самъ совершиль приличное. Этоть, приложивъ прочныя печати, поставиль эту святую небольшую раку въ священной ризницѣ великой Божіей церкви съ подобающею честію и приличнымъ стра-XOMb.

ца, еже мняху Богородица суща одежу, мню же окройница часть оурѣзаша, мнящежеся святое оукрадущи. Егда же въ святьй руцѣ патріярховѣ пріиде сіи святая святыни, абіе вірному царю о семъ повѣда. Онъ же текъ страхомъ многимъ извну падъ поклонися; моли же патріярха самого взяти і оу себе положити. Онъ же печати тверды ноложивъ на святьмъ семъ ковчезь, и постави нхъ во святьй храминь и хльвинь в Божін велицый соборный церкви с честію подобною и со страхомъ льпотнымъ.

малоу, еже мнѣшя, кжо то есть Богородичина риза, и оутрьгошя чясть багряници тоя на благословеніе, кжо жъ мняху оукрадше. Егда же принесошя патріарху божественую тоу святыню, тоу абіе оубо вѣрному царю възвѣсти о томъ. Он'же притекъ съмногымъ страхомъ цѣлова; повелѣ же царь патріархоу да самъ собою створить полезнаа. Он'же печятлѣвъ твердо святый тъй ковчегъ, положи в сосудохранилници святыа великіа Божіа церкве с подобною честію и съвеликымъ страхомъ.

<sup>\*</sup> cf. τὴν τιμίαν σφραγῖδα ἐπιτιθέντες (τὸ Γεροντικόν). a ἄγιον ed.

7. Το δε λοιπόν την υπελθουσαν έλυσεν γάλαζαν άνατείλας ήμιν της του θεου φιλανθρωπίας ο ήλιος. πάλιν λαβών συνεργάτην τὸν \* βασιλέα ήμῶν τὸν πιστότατον ὁ ἱεράργης τίμιος, απαντα μέν τὸν άγιον τόπον επιμελείας επλήρωσε μείζονος. πάντα δὲ τὸν ἐνδεχόμενον κόσμον ἀνέθετο ταχτήν δέ τινα, μάλλον δὲ χλειτὴν ἀγίαν ὀρίσας ἡμέραν, καθ' ην τον άγιον άποθέσθαι θησαυρόν εν τῷ ιδίφ τόπφ καλῶς εδοκίμασεν, μεθ' ύψηλοῦ συγχαλείται χηρύγματος άπασαν τῶν ἀρχιερέων τὴν σύνοδον, χλῆρόν τε καὶ λαόν, οσος εν ανδρασι και οσος εν γυναιξίν, öσος ὲν τέλει, καὶ öσος ἐν ἀξιώμασιν, και όσος έν ιδιωτικώ βροτεύ-

7. Когда же наконецъ взошедшее намъ солнце Божія человъколюбія разрѣшило нашедшую бурю, честный іерархъ, снова взявъ помощникомъ върнъйшаго царя нашего, устроиль все святое мѣсто съ большею тщательностью и положиль весь принятый нарядъ, определивъ некоторый установленный, лучше сказать, славный святой день, въ который онъ благоразсудилъ положить святое сокровище на своемъ мѣстѣ; съ высокимъ возвѣщеніемъ созываеть весь архіерейскій соборъ, клиръ и народъ, мужчинъ, женщинъ, высшихъ сановниковъ, должностныхъ и част-

a twv ed.

7. Егда же оубо пришедши и разсыпа градъ вшедшимъ на нь солнце Божінмъ милосердьствомъ, наки совъщався со царемъ върнымъ и патріархомъ честнымъ все святое то мъсто некійся оустрои добрѣе, всю же красоту достойную и лінотную положи, заповъдный же иткій на о еже звани святый нареченный день, вонь же святый покровъ ноложити на своемъ мѣсте добрѣ искусивъ; таже с высокимъ проповъданіемъ возва вся архіерьйскій соборъ, клирики и вся люди, елико в мужехъ і слико в женахъ і елико нищихъ і елико достойныхъ і ели-

7. Егда же оубо нашедшій облакъ разгна възсіавшее намъ Божіа челов вколюбіа солице, пакы пріимъ спомощника царя нашего святыни честный натріархъ святое то м'єсто оукраси паче многою оутварію, нарочить же день парече, вънже святое то положять скровище на своемъ мість; с великымъ пропов тданіемъ съзва весь святительскый съборъ, клиросникы жъ и народъ весь, мужя и жены, елико же сановитыхъ і елико просто живущихъ і елико в чернечестьмъ образь живоущихъ; «грядъте, глаголя, видите, святителе и вси людіе, Христа ει τῷ σχήματι δεῦτε, λέγων, ίδετε, ἰερεῖς και λαοί, τὰ μεγαλεῖα Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ἡμῶν. δεῦτε θησαυρὸν τὸν ἔως νῦν κεκρυμμένον θεάσασθαι, δεῦτε προσκυνήσατε δῶρον πανάγιον, ὅπερ ἡ θεοτόκος εἰς σωτηρίαν τῆ πόλει δέδωκεν.

8. Τοτε δὲ ἡ προχεχηρυγμένη κλειτὴ ἡμέρα ἐπέφωσχεν, ἄπαυστον μὲν διὰ νυχτός ἀπάσης τὴν ἱερὰν ὑμνφδίαν ἐν τῷ ἀγίφ τούτφ τεμένει τετέλεχεν. τὸ αὐτὸ δὲ τοῦτο γενέσθαι χαὶ ἐν τῷ ναῷ Λαυρεντίου τοῦ ἱερωτάτου παρεσχεύασεν μάρτυρος. ἐχεῖ γὰρ ἡλίου δύνοντος πρὸ μιᾶς τῆς ἐορτῆς ἡμέρας τὸν ἄγιον δησαυρὸν ἄπασι προῦθηχεν εἰς προσχύνησιν χεχαλυμμένον δηλαδὴ χαὶ ὀφθαλμοῖς ἀνθρώπων ἀθέατον. χαὶ

ныхъ лицъ, говоря: «Прівдите и видите, іереи и народы, величія Христа Бога нашего; прівдите посмотрѣть донынѣ сокровенное сокровище; прівдите, поклонитеся всесвятому дару, который даровала Богородица во спасеніе граду».

8. Когда же разсвъталь назначенный славный день, онъ безпрерывно всю ночь совершаль священное пъснопъніе во святомъ семъ придълъ, тоже самое, по распоряженію его, совершилось и въ храмъ священнъйшаго мученика Лаврентія; ибо тамъ при закатъ солнца, за одинъ день до праздника, онъ выставлялъ всъмъ для поклоненія святое сокровище, именно покрытое и для человъче-

ко о себѣ живущая идеже рекій: «и видѣте, іерѣи і людіе, величіе Бога нашего; идѣте и видѣте сокровище до нынѣ сокровенно; ідѣте и поклонитеся дару пресвятому, иже святая Богородица на спасеніе граду дастъ».

8. Егда же пропов'єданый день освиташе славный, беспрестани всю нощь святую п'єснь во святьй церкви створимъ. Се же быти повел'є въ святьй церкви святаго Лаврентія и мученика. Ту бо солнце не захождавше предъ единёмъ днемъ, святый сокровъ всёмъ положи на целованіе; по-

Бога нашего \*; грядете поклонитеся дарог святому еже Богородица на спасеніе граду нашемог даръствова».

8. Егда настанеть нареченный день, всю нощь безпрестани пресвятую пѣснь въ святѣй церкви створити. Тако жъ повелѣ быти и въ церкви святаго мученика Лаврентея. Тоу бо солнцу зашедшу прежде едінѣмъ днемъ, положи святое то скровище всѣмъ намъ на поклоненіе; покровено і очима

<sup>\*)</sup> сдплань знакь, означающій пропускь,

πάσα μὲν ἡλικία και πάν γένος ἀνθρώπων τῶν οἰκούντων ταύτην τὴν μεγαλόπολιν τῆς τοιαύτης τῆς διὰ νυκτὸς ἀπάσης ἡξίωται προσκυνήσεως.

9. "Ότε δὲ ἡμέρα ἐγένετο καὶ πλιος ταῖς ἀκτῖσι τὸν ἀέρα κατηύγασεν, λαβὼν ἐν ἀγκάλαις ὁ καθ' ἡμᾶς Συμεὼν τὴν χάριν τὴν δοθεῖσαν τῆ καθ' ἡμᾶς γενεᾳ σὺν ψαλμοῖς καὶ ϋμνοις καὶ τῷ τῆς ἐκκλησίας πληρώματι τὸν ἐν Βλαχέρναις θειότατον " τῆς θεοτόκου καταλαμβάνει ναόν · τῶν ἀρχιερέων συλλόγου προάγοντος καὶ ἀκολουθοῦντος, ὡς καὶ κίνδυνον ὀλίγου δεῖν ἐλπισθῆναι ἐκ τοῦ συνωθισμοῦ τῆς συνδραμούσης πληθύος. ἀλλὰ καὶ τοῦτο ἡ θεοτόκος φιλскихъ глазъ невидимое. И всякій возрасть и всякій родъ людей, живущихъ въ этомъ великомъ градѣ, удостоивается таковаго поклоненія въ теченіи всей ночи.

9. Когда же насталь день и солнце осветило лучами воздухъ, нашъ Симеонъ, взявъ въ руки благодать, данную нашему роду, съ исалмами и пъснопъніями и церковнымъ исполненіемъ достигаетъ храма Богородицы во Влахернахъ. Весь народъ, клиръ и архіерейскій соборъ шествуетъ впереди и совершаетъ службу, такъ что недостаетъ немногаго, чтобы думать объ опасности въ виду давки стекшейся толпы. Но Богородица, человъколюбиво да-

a θείστατον ed.

кровеномъ павъ очемъ человъческимъ невидимомъ и вся же телеса человъческая живущимъ в съмъ велицъмъ градъ сицему чресъ нощь вси достойни быша целованію.

9. Да егда бысть день солнце лучами просвёти воздухъ, вземъ на руку еже в насъ Симеонъ вторый дарство днесь даное нашему роду, с пётіемъ и со славою ис церкви всёми иже во Влахернахъ святый храмъ вниде: всёмъ и клиросу и архіерейскому собору идущемъ и вослёдствующемъ, како же к бедё малё надёющеся о трикованіа стекшагося множество, но и

челов в челов челов в челов челов в челов в челов в челов в челов в челов в ч

9. Егда же свёть бысть и солнце възсіа, вземъ патріархъ роукама своима благодать данную въ родъ нашь, с пёсньми и хвалами съ всёми церковникы доидоша Влахерны Богородичины церкве: всему народоу и клиросу и святительскому нароку предъидоущимъ и въслёдъ, коже мала и не смерти быша отъ гоненіа народска, но и о том Богородица

ανθρώπως δωρησαμένη άπαθεῖς τους συνδραμόντας διεφύλαξεν ἄπαντας.

(col. 779) 10. Ότε δὲ μόλις σὑν κινδύνφ πολλῷ ὁ ἱεράρχης φέρων ἐν χερσίν τὸ θεῖον μυστήριον ἔνδον τοῦ παναγίου ναοῦ γέγονεν, ἐν ῷ καὶ νῦν ἡ θεία ἱδρυται σορός, ὁ γὰρ λαὸς οὐκ ἐνεδίδου προστρέχων καὶ συνέχων καὶ σπᾶσαι θέλων ἐκ τοῦ μυστηρίου ἀγιασμόν, εὐχερῆ τῷ ἱεράρχη τὴν δίοδον. εὐθὺς μία καὶ συμμιγής ἤρθη ἐφ' ἰκανὴν ὁ ὥραν βοὴ τοῦ λαοῦ τὸ ακύριε ἐλέησον» κράζοντος. τῶν δὲ δακρύων ἡ ἔκχυσις, ὡς ἀπό τινος ὅμβρου τὸ τοῦ ἀγίου τόπου κατέ-βρεξεν ἔδαφος.

11. Τότε τοίνυν ὁ ἰεράρχης öν μὲν ἐβάσταζεν θησαυρόν, ἐν τῷ ἀγίῳ

a ἰεραρχεῖ ed. 6 ἐκανὴν ed.
 B ὄμβροῦ ed.

се Богородица милосердіемъ давши без вреда текшаяся сохрани.

- 10. Егда отъ васъ бѣду многу патріярхъ пріялъ в руку святую тайну внутрь святаго дому бысть, идѣже ныпѣ святый оутверженый ковчегъ, людіе бо не дадяаху предтекуще и держа и исхитити хотя о тайны святыню іерарху идущу со славою, и вкупѣ взыде на многъ часъ вопль людскій, зовущій: «Господи помилуй!» Слезъ же проливаніе аки отъ нѣкоего туча святаго мѣста мочаше землю.
- 11. Тогда оубо іерархъ иже ношаше святый съкровъ на свя-

ровавшая эту (святыню), спасла всъхъ стекшихся невредимыми.

- 10. Когда же іерархъ, съ трудомъ, съ большой опасностью неся въ рукахъ божественную тайну, достигъ внутрь всесвятаго храма, въ которомъ и нынѣ зиждется божественная рака, ибо народъ, прибѣгая, задерживая и желая извлечь святыню изъ тайны, не давалъ іерарху свободнаго прохода; тотчасъ поднялся на долгій часъ одинъ смѣшанный возгласъ народа, восклицавшаго «Господи помилуй»! Проливаніе же слезъ, какъ бы отъ нѣкоего дождя, оросило полъ святаго мѣста.
- 11. Тогда вотъ іерархъ, какое сокровище несъ, положилъ (его)
- милосердовавши даръствова и безъ вреда съхрани вся.
- 10. Егда же с великымъ троудомъ патріархъ нося рукама своима божественую тайну вниде въ церковь, в нейжъ стоитъ божественаа рака, народъ бо не дадяще преди текъ и съгнетаа оудръжати хотяй къждо на освященіе, абіе же людіе възниша акы едінёмъ гласомъ на многъ часъ: «Господи помилуй», зовуще, слезное жъ проліаніе акы нѣ отъ какоя тучя святаго того мѣста помочи землю.
- 11. Тогда оубо патріархъ юже ношаше тайну въ святомъ олтари

θυσιαστηρίω χεχαλυμμένον ἀπέθετο. ρίψας δὲ αὐτὸς ἐαυτὸν ὅλον εἰς τὸ άγιον έδαφος και όσα έδει και όσα νούς ποιεί προσλαλείν τῷ θεῷ, ἡξιωμένος τε χαὶ δυνάμενος\*, ἐπιθειάσας και προσευξάμενος σύν δακρύων έκχύσει. του λαου παντός έτι τό «χύριε ελέησον» βοώντος, αναστάς έχ τῆς προσευγής και τὰς γεῖρας ἄρας είς τὸν ούρανον και πάλιν ικετείαν προσαγαγών τε καὶ ποιησάμενος, τρεμούσας τάς γεζρας, ίδρῶτι περιρρεόμενος, τῷ άγίω ἐχείνω μυστηρίω ἐπέβαλεν. άνοίξας τε ας αύτὸς ἐν ἀρχαῖς ἐπιτεθείχει \* σφραγίδας, ευρίσχει βασιλιχὴν άλουργίδα μύροις περιειλημμένην και άλλοις άρώμασιν 6. ἐκείνην δὲ ἀνειλήσας εὐρεν τὴν ἐσθῆτα τῆς όντως άληθινής "βασιλίδος τής θεο-

покрытымъ на святомъ престолъ; самъ же, повергшись всецью на святой поль, насколько нужно было и насколько умъ заставлялъ беседовать съ Богомъ, счелъ приличнымъ и въ состояніи призвать Бога и помолиться съ проливаніемъ слезнымъ. Весь народъ все еще восклицалъ «Господи помилуй»! Возставъ отъ молитвы и поднявъ руки къ небу, снова принеся и сотворивъ моленіе, онъ, обливаясь потомъ, возложилъ дрожащія руки на святую ту тайну, и открывъ печати, которыя онъ самъ въ началъ приложилъ, онъ царскую обрѣтаетъ порфиру, объятую миромъ и другими ароматами. Развернувъ ее, онъ на-

a δειμάμενος cod. \* augm. om. cf. ἐπιτέτραπτο Cinnam. 31 Bonn. 6 ἄρωμασιν ed. Β ἀλιδινῆς ed.

томъ фосіастири покровенъ положи. Поверже же самъ себе на святьй земли і елико оумъ творить беседовати к Богу исходя молитву створи с проливаніемъ слезнымъ, всему народу единаче вопіющимъ: «Господи помилуй!» Въставъ отъ молитвы и руцѣ воздавь к Богу и пакы молитву сотворивъ тренещущи рукама, потомъ обливаемъ святую тайну ывь откры і отверзъыже бы преже печати положи, обръте царю окройницу миромъ помазану и іньми вонями; ту же бо отвивъ

покрывъ положи. Повергъжеся самъ сый на святьй земли помолися съ слезами; народот всему въпіющу: «Господи помилуй». И въстав же отъ земля и роуць на небо въздвигъ пакы иноу молитву створивъ трепещущама рукама, и потомъ обливаемъ святыя тоя тайны прикоснуся, отпечятлъвъ же печятъ таже бъ самъ испръва приложя запечятлъль, обръте царскую багряницю муры і инъми вонями обвіту; и ту отвивъ обръте ризот истинныя царица Богородица блещащу благодать и сілу.

μήτορος, τὴν ἰδίαν ἀποστίλβουσαν χάριν καὶ δύναμιν.

12. Καὶ θέα μοι τοῦ θεοῦ λόγου τὰ θεῖα τεράστια. ἐνταῦθα γὰρ ἐφάνη μάλιστα το άψευδὲς τοῦ μυστηρίου καί της θεοτόκου ή πρόδηλος δύναμις. ή μέν γάρ άλουργίς βασιλική όλη διερρύη και έφθαρτο, καίπερ τῆς έχ σηρών έσθήτος έχούσης μάλλον τὸ μόνιμον. ἡ δὲ ἐσθής ἡ θεία ἐξ έρίων ευφθάρτων έξυφασμένη, και ό στήμων γάρ και ή κρόκη ξριόν έστιν τὸ αὐτὸ ὁμοειδὲς χαὶ ὁμόγροον, διαφθοράν τὸ σύνολον οὺχ ὑπέμεινεν, άλλ' όλη ἐστὶν ἀπαθής. όλη συνεστώσα και άδιάφθορος, τὸ άδιάφθορόν τε χαι άπαθες της άμφιασαμένης υποσημαίνουσα και μεγάλα είχότως.

шелъ ризу дъйствительно истинной царицы Богоматери, блистающую особою благодатью и силою.

12. И зри ми божественныя чудеса Бога Слова! Ибо здесь въ особенности явилась истина тайны и явная сила Богородицы: ибо царская порфира вся разодралась и испортилась, хотя риза была и изъ шелка, (стало быть отличалась) особенною прочностью; божественная же риза, вытканная изъ шерсти, легко подвергающейся порчь, ибо основа и утокъ есть таже самая волна подобнаго вида и подобнаго цвъта, совершенно не испытала порчи, но осталась вся невредимою, оставшись цълою и безъ порчи, означая нетленность, невредимость и поистинъ величіе облачавшейся.

обрѣте ризу истинныя цариця Божія Матери свой даръ и силу просвѣщати.

12. И зри Бога и Господа Слова святая чюдеса! Ту бо ывися проповѣдающія сила: окройница бо царя растлѣна бяше истлѣла, а и сущи свилна; а святая риза отъ волны тлѣющія истъкана и синь оубо оутокъ і основа, волненое бо обое единако единакимъ образомъ истлѣнія бо бѣаше не пріяла, но вся безъ вреда, но вся цѣла и неистлѣнна, без вреда носивши и проповѣдающи зѣло по истинѣ.

12. И вижь ми Божіа словесе божествена чюдеса! Ту бо явися паче неложнаа тайна и Богородичина сила: багряница бо царскаа растеклася бяше і истлівла, а и свілами ткано еже есть візчно; божественаа же риза волною ткана еже есть скоро на истлівніе, то та никакоже отъинудь пріать вреда, но вся есть безъ вреда, вся съдръжящися безтлівное знаменающі носівшаа ю Богородицю.

- 13. Έδει γάρ, έδει την ψυγήν καί σώμα καί λογισμόν καί ήθος καί λόγον και τρόπον και αυτήν την ενθυμίασιν χαθαρά χεχτημένην χαί άδιάφθορα, ρύπου παντός άνεπίδεκτα και πάσης κηλίδος ελεύθερα, μεταδουναι και τη ιδία εσθητι το άδιάφθορον. εί γάρ ή σχιά του Πέτρου σουδάριά τε χαί σιμιχίνδια του γρωτός του Παύλου με(col. 782)ταλαμβάνοντα, πάσαν νόσον χαὶ πᾶσαν μαλαχίαν έχ των νοσούντων ἀπήλαυνον, πόσης είχος\* ὑπῆργεν μεταλαβείν της γάριτος ταύτην την θείαν και παναγίαν έσθητα. ην ού μόνον αυτήν πεπιστεύχαμεν ήμειέσθαι την του θεου λόγου μητέρα, άλλ' έν ή χαι αυτόν πάντως έτι νήπιον όντα τον θεόν λόγον εδέξατό
- 13. Нужно было, необходимо было имъть душу, тъло, помышленіе, правъ, слово, характеръ и самое воодушевление чистыми и непорченными, лишенными всякой нечистоты и свободными оть всякаго пятна, (чтобы) передать нетленность и самой ризе. Ибо если тень Петра, платки и опоясанія, соприкасавшіяся тілу Павла, изгоняли всякую бользнь и всякую немощь изъ больныхъ, то какую поистинь благодать заключаеть въ себъ эта божественная и всесвятая риза, которую, (какъ) иы въруемъ, не только надъвала на себя Матерь Бога Слова, но въ ней носила и питала млекомъ самого Бога Слова, въ бытность его еще

- 13. Абпо бо, ябпо душу бо и тьло, правъ и слово і вину и самъ помысть честь имущи и всея скверны не имущи и всея вины праздић сущи подати и своей ризь неистивніе. Елиа бо и ствиь Петровъ и понявица і оубруси и пояси отъ пота Павлова всю бользнь и всю печаль отъ боляшихъ отгонящи. како не бяще подобно дарьства взяти сей пречистьй ризъ, ею же не точію саму въруемъ одъвшуся Божів Слова Матери. но есть шко и самого того младенца суща Бога Слова держан и дон сосцама; тъмъ поистиннъ свя-
- 13. Подобаше бо имущи душу и тело и смысль і образь и то само помышление чисто и нетленно безъ всякоя скверны подати и ризь своей нетльніе. Аще стынь Петровъ і оуброчен и поть Павловъ прилагаеми цілбы творяхоу, толіку паче оубо подобаще пріати благодать тъй божественъй пресвятьй ризь, юже не точію тый единой носити ю одъвшися въровахомъ Богу Слова Матери, в ней же васнь и того еще Младенцемъ соуща Бога Слова пріать же в подон; тъм же васнь божественая си царская поистинь риз

a sixóc ed.

τε καὶ ἐγαλούχησεν; öθεν εἰκότως ἡ θεία αΰτη καὶ βασιλικὴ (καὶ) πρός ἀλήθειαν ἐσθης οὐ μόνον ὑπάρχει πάσης ἀσθενείας ἐλάτειρα, ἀλλὰ γὰρ καὶ δικαίως ἔχει τὸ ἀπαθές τε καὶ ἀδιάφθορον τὴν ἀφθαρσίαν τε καὶ ἀπάθειαν τῆς ἀμφιασαμένης κηρύττουσα.

14. Ταῦτα τοίνυν ὁ ἰεράρχης ἄπαντα, τῷ τε νοὶ καὶ τοῖς αἰσθητοῖς θεασάμενος ὅμμασιν καὶ ιὅσπερ ἔνθους ὑφ' ἡδονῆς γενόμενος, οἰκ ἔκρυψεν ἐν ἐαυτῷ τὸν πλοῦτον τῆς χάριτος οἰκ ἀφῆκεν ἀμάρτυρον τὸ μυστήριον ἐν ἐαυτῷ μόνῳ περιλαβών τούτου τὴν δύναμιν. ἀλλὰ παντὶ τῷ πληρώματι τῆς ἐκκλησίας τὴν χάριν ὑπέδειξεν τρέμων μὲν ὅλος καὶ δακρύων πηγὰς ἀρείς, τρεμού-

совершенно Младенцемъ? Поэтому дъйствительно эта божественная царская поистинъ риза не только служитъ прогонительницею всякой болъзни, но невредимость и нетлъніе (ея) правдиво возвъщаетъ и о нетлънности и невредимости облачавшейся.

14. Итакъ іерархъ, видя все это умомъ и чувственными очами, вдохновенный радостью, не скрылъ въ себѣ богатства благодати: не оставилъ въ себѣ одномъ безгрѣховную тайну, воспринявъ ея силу, но показалъ благодать всему церковному собору: весь трясясь и испустивъ источники слезъ, дрожащими руками творя воздвиженіе тайны; народъ сое-

тая та и царева риза не точію есть всей изи отгоненіе, по и по правдѣ имать без вреда и неистижніе.

14. Си оубо вся ерархъ разумомъ и чювьственыма очима аки просвъщенъ отъ сладости бывъ, не скры в себъ богатьства и не остави без послушества тайну в себъ точію пріимшему силу, но всъмъ до конца церквамъ показа, трясыйся весь и слезя, трепещущи рукама возвышая тайну; і людемъ паки кричащимъ и плачющимъ и глаголющимъ: «Господи помилуй!» чію всякоя бользні изгонница, но убо и по правдь безстрастно же и безглынное нетлыніе и безстрастіе носившіа ю проповыдающи.

14. То оубо все патріархъ оумныма и чювьственыма очіма видѣвъ і акы в забвеніи отъ радости бывъ, не скры в себѣ точію пріимъ божественую силоу, но всему народот благодать показа, трепещущама жъ рукама възвышеніе творя тайны тоя; народу пакы с воплемъ въпіющу безпрестани «Господи помилуй».

a άφθαρσίαν ed.

σαις δε ταϊς χερσίν την ύψωσιν τοῦ μυστηρίου ποιούμενος. τοῦ λαοῦ καὶ αὐδις όλολυγμοῖς καὶ βοαῖς ἀσήμοις συμμηγύντος ἀπαύστως τὸ «κύριε ἐλέησον».

15. ΤΟ ΤΕ δὲ τὰ τῆς θείας ἐχείνης καὶ φοβερᾶς ὡρας τε καὶ θέας ἀρχούντως κατὰ τάξιν καὶ κατὰ μέτρον ἐγένετο, πάλιν ἐπ δψεσιν τῶν ἱερέων κλήρου τε καὶ τοῦ λαοῦ, ἐν τῷ μέρει τῆς βασιλικῆς άλουργίδος τὴν θείαν ἐσθῆτα ὁ ἱεράργης ἐνείλησεν, καὶ κατὰ τὸ πρότερον σγῆμα, ἐν ῷ ὑπῆργεν σορίῳ, κατὰ τὸ ἀρκτῶον μέρος τῆς ἀγίας σοροῦ ἐναπέθετο.

16. Τούτων δὲ οῦτως τετελεσμένων, ἡ πανίερος λοιπόν γέγονεν σύναξις τῶν τε θείων λογίων ἡ συνήθης ἀνάγνωσις καὶ τῆς πανιέρου μυσταγωγίας ἡ θεία ἀνάρρησις προθέντος πάλιν τοῦ ἰεράργου ἐν τῷ παναγεστάτῳ τῆς σοροῦ θυσιαστηρίῳ,

динился снова въ оплакиваніи и неясныхъ возгласахъ безпрестанно «Господи помилуй»!

15. Когда же, по чину и по ибрѣ протекло достаточно того божественнаго и страшнаго часа и зрѣлища, іерархъ снова передъ глазами іереевъ, клира и народа, завернуль божественную ризу въ часть царской порфиры и по первому образу, въ какой ракѣ она находилась, положиль (ее) въ сѣверной части (придѣла) святой Раки.

16. Когда же это такимъ образомъ совершилось, явился наконецъ всесвященный соборъ, обычное чтеніе божественныхъ словесъ и божественное провозглашеніе всесвященной службы: когда іерархъ снова положилъ на всесвя-

- 15. Егда же святый той ковчегъ виденъ до конца и по числу быстъ, паки предо всеми церковными людіи во окройницу царю святую ризу ерархъ обви по первому образу, мкоже бѣаше в ковчезѣ древле, и полунощи положи.
- 16. Сему же всему скончавшуся пресвятый соборъ бысть святыхъ словесъ по обычаю почестиве бысть; положивше паки ie-
- 15. Егда же божественаго того и страшнаго видѣніа позоръ доволнѣ и по чину бысть, пакы предълицы всего народа патріархъ царскою багряницею божественую тоу ризу обви и прывымъ образомъ, в ней же бѣ святѣй рацѣ положи.
- 16. Томоу же тако бывшу святаа слоужба бысть рекше литургін по обычяю; самону па:
  литургисавшу надъ олтаря

a TÈ 04.

ο αὐτὸς ἐκαινούργησέν τε καὶ καθηγίασεν, τὰ πανάγιά τε καὶ ζωοποιὰ τῆς ἀναιμάκτου θυσίας μυστήρια, ὡν αὐτουργὸς κατὰ τὸ θεῖον γενόμενος λόγιον, μεταλαβών τε τούτων καὶ ἄπασιν μεταδοὺς, ἔτι τε τὴν εἰρήνην τῷ λαῷ ἐπευξάμενος, ἀπέλυσεν ἄπαντας, τὰ μεγαλεῖα τοῦ θεοῦ καὶ τὴν δόξαν αὐτοῦ τὴν ἀνείκαστον ὑμνοῦντας καὶ ἐξαγγέλλοντας. κλειτήν τε ὁ αὐτὴν ἐορτῶν ἐορτὴν ὥρισε γίνεσθαι ταῖς λοιπαῖς ἐτησίοις ταῖς ἐν (col. 783) Βλαχέρναις τελουμέναις τῆ θεοτόκφ ἐορταῖς τε καὶ πανηγύρεσιν.

17. Οὐτος ὑμῖν ὁ τῶν θείων μυστηρίων, ὦ αὐτόπται καὶ αὐτήκοοι, ὁ τῆς ἐμῆς πενιχρᾶς λόγος δυνά-

a ών ed. σ κλειτήν τε ed.

рарху на честным ковчезы еже самь обнови і освяти, святая же и животная без крови жертва тайная бысть оть ерарха вземыже оть сихъ и всымь вдавь еще и миръ людемъ давъ и отпусти вся, величество Божіе и славу ему непобымую славние и проповыдающе, славный сый праздникъ праздникомъ суще со иными еже Влахерны творять Богородицы праздникъ.

17. Толико намъ отъ святыхъ таинъ, самовидцы и послушатели,

томъ жертвенникъ раки, который онъ самъ обновиль и освятиль, всесвятыя и животворящія тайны безкровной жертвы, которыхъ быль, по божественному слову, виновникомъ; взявъ ихъ и передавъ другимъ, кромѣ того испросивъ миръ народу, отпустить всѣхъ, поющихъ и провозглашающихъ величіе Бога и непостижимую его славу, --- онъ постановиль, чтобы тоть славный праздникъ изъ праздниковъ быль причисленъ къ остальнымъ ежегоднымъ празднествамъ и торжествамъ, совершаемымъ во Влахернахъ.

17. Вотъ вамъ, самовидцы и самослышатели, слово моей убогой силы о божественныхъ тай-

тыя ракы иже олтарь тъй самъ обнови і освяті, прінм же отъ пречистыя и жівотворящіа безскверныя жрътвы тайны причястникъ бывъ подасть и всему народу пакы же людемъ миръ подавъ и помолився отпоусти вся, величіа Божіа и славу его неизреченную хваляще исповъдающя, нарочиту же томоу празднико оуставленоу быти паче инъхъ праздникъ иже бываеть въ Влахернахъ святыя Богородица.

17. Се вамъ о божественыхъ таннъ, самовиди же и самослы-

μεως, μεγάλων μέν ύμιν άγαθών **ϋλην έχων έν έαυτ**ῷ καὶ ὑπόθεσιν, άπας δε διαρρέων και άδρανης και έξίτηλος την διάνοιαν τηλαυγώς ύποδηλών του γεγραφότος και την προπέτειαν. άλλ' οὐ παρά τοῦτο τὰ θεία μυστήρια σμιχρυνθήσονται, ή τής οίχείας ελάττονα περιωπής νομισθήσονται μεγάλα δὲ μένουσι καὶ δυσδιήγητα χαθάπερ έγουσι φύσεως τοῦ ίδίου ύψους μηδαμώς έξιστάμενα, χάν όστραχίνω σχεύει τη τοῦ γράψαντος νον άσθενεία χαλύπτωνται. ἔσται γὰρ πάντως ἔτερος ὁ χρυσουργείν λόγον καλῶς ἐπιστάμενος, και δυνήσεται τον Βεσεληήλ έχετνον μιμούμενος σχηνήν άγίαν γράψαι 6 τὰ θεῖα ταῦτα μυστήρια χωρούσαν και φέρουσαν.

нахъ, имъющее въ себъ матеріаль и содержаніе великихь вамъ благъ; все оно расплывчато, слабо и вяло и издалека обнаруживаеть помышление и поспътность писавшаго. Но не смотря на это божественныя тайны не умалятся или не будуть сочтены менышими собственнаго ихъ вида. Великія и неизглаголанныя (тайны) остаются, какъ пе лишаются и характера особой высоты, хотя и покрываются глиняною посудоютеперешнею немощью писавшаго. Ибо конечно будетъ другой, который прекрасно сумбеть озолотить слово и будеть въ состояніи, подражая оному Веселінду, описать святую скинію, представляю-

a μημούμενος ed. 6 γράψας ed.

моея силы нищета словеси многимъ благимъ положеніе имать. отъ мене же худа сила и неразумьство мое гавѣ проповѣдаетъ написавшаго и деръзнувша. Но не симъ святая сія тайна осудится или сего ради меншаа обдержанія мнѣтися начнутъ, велика же пребываютъ и зѣло проповѣдана, тако имутъ вещь своея высоты, никако же отступяще, аще і глаголаннымъ сосудомъ писавшаго нынѣ болѣзнію покровени суть: есть бо инъ, еже златити добрѣ оумѣетъ и возможетъ вешялници, моеа нищаа слово силы великъ оубо вамъ благынь вещь имый в себъ и сказаніе \*\* τε καὶ ἐγαλούχησεν; ὅθεν εἰκότως ἡ θεία αὕτη καὶ βασιλικὴ (καὶ) πρός ἀλήθειαν ἐσθὴς οὐ μόνον ὑπάρχει πάσης ἀσθενείας ἐλάτειρα, ἀλλὰ γὰρ καὶ δικαίως ἔχει τὸ ἀπαθές τε καὶ ἀδιάφθορον τὴν ἀφθαρσίαν τε καὶ ἀπάθειαν τῆς ἀμφιασαμένης κηρύττουσα.

14. Ταῦτα τοίνυν ὁ ἰεράρχης ἄπαντα, τῷ τε νοὶ καὶ τοῖς αἰσθητοῖς θεασάμενος ὅμμασιν καὶ ώσπερ ἔνθους ὑφ' ἡδονῆς γενόμενος, οὐκ ἔκρυψεν ἐν ἐαυτῷ τὸν πλοῦτον τῆς χάριτος οὐκ ἀφῆκεν ἀμάρτυρον τὸ μυστήριον ἐν ἐαυτῷ μόνῳ περιλαβών τούτου τὴν δύναμιν. ἀλλὰ παντὶ τῷ πληρώματι τῆς ἐκκλησίας τὴν χάριν ὑπέδειξεν τρέμων μὲν ὅλος καὶ δακρύων πηγὰς ἀφείς, τρεμού-

совершенно Младенцемъ? Поэтому дъйствительно эта божественная царская поистинъ риза не только служитъ прогонительницею всякой болъзни, но невредимость и нетлъніе (ея) правдиво возвъщаетъ и о нетлънности и невредимости облачавшейся.

14. Итакъ іерархъ, видя все это умомъ и чувственными очами, вдохновенный радостью, не скрылъ въ себѣ богатства благодати: не оставилъ въ себѣ одномъ безгрѣховную тайну, воспринявъ ея силу, но показалъ благодать всему церковному собору: весь трясясь и испустивъ источники слезъ, дрожащими руками творя воздвиженіе тайны; народъ сое-

тая та и царева риза не точію есть всей изи отгоненіе, но и по правдѣ имать без вреда и неистлѣніе.

14. Си оубо вся ерархъ разумомъ и чювьственыма очима аки просвъщенъ отъ сладости бывъ, не скры в себъ богатьства и не остави без послушества тайну в себъ точію пріимшему силу, но всъмъ до конца церквамъ показа, трясыйся весь и слезя, трепещущи рукама возвышая тайну; і людемъ паки кричащимъ и плачющимъ и глаголющимъ: «Господи помилуй!»

чію всякоя бользні изгонница, но убо и по правдь безстрастно же и безтлынное нетлыніе и безстрастіе носившіа ю проповыдающи.

14. То оубо все патріархъ оумныма и чювьственыма очіма видѣвъ і акы в забвеніи отъ радости бывъ, не скры в себѣ точію пріимъ божественую силоу, но всему народот благодать показа, трепещущама жъ рукама възвышеніе творя тайны тоя; пароду пакы с воплемъ въпіющу безпрестани «Господи помилуй».

a άφθαρσίαν ed.

λευόμενον, ἀπόστρεψον ἀπ' αὐτῆς. έμφανῶς δειχνῦσα, ότι τῆ σῆ ἡ πόλις δυνάμει \* τειχίζεται. όσαι δὲ ψυχαί τε και πόλεις υπό βαρβάρων ήδη χεχράτηνται, άναχάλεσαι ταύτας χαί έξαγόρασον, ώς πάντα ἰσγύουσα. δώρησαι δὲ καὶ εἰρήνην σταθεράν τοῖς οίχοῦσι τὴν πόλιν σου, πᾶσαν ταραχὴν ἐμφύλιον ἐξ αὐτῆς ἀπελαύνουσα. λιμοῦ καὶ λοιμοῦ ταύτην λύτρωσαι, δέσποινα, πυρός τε καί σεισμοῦ καὶ παντός 6 έτέρου πράγματος βλάπτειν ισχύοντος, πλουσίαν αὐτῆ διαπαντός την παρά σοῦ δωρουμένη βοήθειαν. τοῖς πιστοῖς βασιλεῦσιν ήμων είρηνικόν παράσχου καί πολυχρόνιον τὸ βασίλειον. τὸν ὅσιον ιεράρχην ἐπὶ μῆχος βίου φωτίζοντα

да, замышляющаго что либо воинственное на него (градъ); ясно покажи, что градъ укрѣпляется твоею силою; сколько душъ и градовъ взято уже варварами, --- воззови ихъ и выкупи, яко всемогущая; даруй же и миръ крыпкій жителямъ града твоего, отгоняя изъ него всякій племенной мятежъ; избави его, Госпоже, отъ глада и язвы, огня и труса и всякой другой вещи, могущей вредить, даруя ему собою безпрестанно богатую помощь; даруй вёрнымъ царямъ нашимъ мирное и многолътнее царство; сохрани на долготу жизни блаженнаго іерарха, просвъщающаго народъ; всемъ же намъ

нія, всю же немъ отъ коегождо ызыка суще ратника нѣчто на ны мысляще возвратити отъ него ывь покажющи, ыко твоею силою храняй градъ свой оть сего держится; возови я искупи всемогущи; дай же миръ оуставленый живущимъ во градътвоемъ, смерти и глада си избави, Владыко, огня и труса и всего иного діла, могуща вредити; богатую помощь отъ себе подавай втрнымъ царемъ нашимъ, мирно дай же имъ **жиноголътн**ое царство; преподобнаго патріярха на долзь жизни просвещающа люди своя сохра-

ніа, и вся поганыя страны сущя и мыслящу ратію на тя вызврати я оть него ывъ показающи, ыко твоею силою градъ твердится; елико же душь и градь погаными нынъ одръжими суть възврати я і искупи ыко всяческы могущи; даръствуй же миръ тверд' живущимъ въ градъ твоемъ, всякъ мятежь оусобичный оть него ізгонящи, оть глада жъ и пагубы ш бави, Владычице, к семоу же и от труса и отъ всякоя иноя веі могущаа вредъ створя иже отъ тебе вы помощь върнымъ ц

a δεινάμει ed. 6 πάντος ed.

18. Άλλ', ὧ δέσποινα πάναγνε καὶ ἄφθορε καὶ ἀκήρατε, ἣν ὁ πατης και θεός ηγίασέν τε και έξελέξατο και άξίαν ξκρινεν του έξ αὐτῆς σαρχωθῆναι τὸν συναίδιον αὐτῷ λόγον καὶ ὁμοούσιον, ἣν ὁ θεὸς λόγος ὁ τῷ πατρί συνάναρχος μητέρα χυρίως χατά σάρχα πεποίηται, έν ή τὸ ἄγιον \* καὶ ζωοποιόν πνευμα έσχηνωσεν, άναφαίρετόν σου τὴν δ χάριν τῆ πόλει σου διαφύλαξον, και μη ἐπίδοι λοιπόν όφθαλμός άνθρώπου θείας έχχλησίας βεβήλωσιν ή της δουλικής σου ταύτης ἐρήμωσιν πόλεως. πάντα τε βάρβαρον έξοιουδήποτε έθνους υπάρχοντα, πολέμιόν τι κατ' αυτής βουщую и носящую эти божественныя тайны.

18. Но, о всечистая, невредимая и непорочная Госпоже, которую Отецъ и Богъ освятилъ, избралъ и удостоилъ воплотитися отъ нея совъчному ему и единосущному Слову, которую Богъ Слово. собезначальный Отцу. властно сдѣлалъ Матерью по плоти, въ которой поселился святый и животворящій Духъ, --- сохрани граду твоему неотъемлемую твою милость, и да не увидить такимъ образомъ человъческое око оскверненія божественной церкви или запуствнія сего твоего рабскаго града; отжени отъ него всякаго врага, изъ какого бы онъ ни былъ наро-

a άγίον ed. 6 τήν ed.

селяся оного подражати святыя сія тайны вмёстящеся и держащу.

18. Но, Владыка чистые и нетлівній и безсмертная, юже Отець Богъ святый избра и достойную отлучи отъ нея воплотитися присносущнымъ Сыномъ и Словомъ единосущна, юже Богъ Слово еже со Отцемъ искони сый, Матерь истинну по плоти, в ней же есть святый Духъ животворный вниде, благимъ своимъ даромъ градъ свой сохрани, да не видитъ отселе человъкъ святыя церкви твоея оскверненія или рабъ твоихъ или граду запустъ-

18. Но, о пресвятаа Владычице и нетлѣннаа и безсмертнаа, юже Отець и Сынъ освяти же і избра і изволи отъ нея въплотитися сприсносущему его Слову, купно же сущему юже Богъ Слово иже Отцу събезначаленъ Матерь поистинѣ и по плоти створи, в'ней же святый животворивый Духъ вселися, неотнятною благодатію градъ свой съхрани, и да не видить оубо око человѣческое божественыхъ церквій оскверненіа или рабіа ти сего града опустѣ-

λευόμενον, ἀπόστρεψον ἀπ' αὐτῆς, έμφανώς δειχνύσα, ότι τη ση ή πόλις δυνάμει \* τειχίζεται. όσαι δὲ ψυχαί τε και πόλεις υπό βαρβάρων ήδη κεκράτηνται, άνακάλεσαι ταύτας καὶ έξαγόρασον, ώς πάντα ἰσγύουσα. δώρησαι δὲ χαὶ εἰρήνην σταθεράν τοῖς οίχοῦσι τὴν πόλιν σου, πᾶσαν ταραχὴν ἐμφύλιον ἐξ αὐτῆς ἀπελαύνουσα. λιμοῦ καὶ λοιμοῦ ταύτην λύτρωσαι, δέσποινα, πυρός τε καί σεισμοῦ καὶ παντός 6 ἐτέρου πράγματος βλάπτειν ἰσχύοντος, πλουσίαν αὐτῆ διαπαντός την παρά σου δωρουμένη βοήθειαν. τοζς πιστοζς βασιλεύσιν ήμων είρηνικόν παράσχου και πολυχρόνιον το βασίλειον, τον οσιον ιεράργην ἐπὶ μῆχος βίου φωτίζοντα

да, замышляющаго что либо воинственное на него (градъ); ясно покажи, что градъ укрѣпляется твоею силою; сколько душъ и градовъ взято уже варварами, --- воззови ихъ и выкупи, яко всемогущая; даруй же и миръ крыпкій жителямъ града твоего, отгоняя изъ него всякій племенной мятежъ; избави его, Госпоже, отъ глада и язвы, огня и труса и всякой другой вещи, могущей вредить, даруя ему собою безпрестанно богатую помощь; даруй вёрнымъ царямъ нашимъ мирное и многолътнее царство; сохрани на долготу жизни блаженнаго іерарха, просвѣщающаго народъ; всемъ же намъ

нія, всю же немъ отъ коегождо ызыка суще ратника нѣчто на ны мысляще возвратити отъ него ывь покажющи, ыко твоею си**лою храняй градъ свой отъ сего** держится; возови я искупи всемогущи; дай же миръ оуставленый живущимъ во градътвоемъ, смерти и глада си избави, Владыко, огня и труса и всего иного діла, могуща вредити; богатую помощь отъ себе подавай върнымъ царемъ нашимъ, мирно дай же имъ и многольтное царство; преподобнаго патріярха на долзѣ жизни просвъщающа люди своя сохра-

ніа, и вся поганыя страны сущя и мыслящу ратію на тя възврати я оть него ыв показающи, ыко твоею силою градъ твердится; елико же душь и градъ погаными нынъ одръжими сугь възврати я і искупи ыко всяческы могущи; даръствуй же миръ тверд' живущимъ въ градъ твоемъ, всякъ мятежь оусобичный оть него ізгонящи, оть глада жъ и пагубы избави, Владычице, к семоу же и отъ труса и отъ всякоя иноя вещи могущаа вредъ створити; богатому ыже отъ тебе выну даръствуй помощь втрнымъ царемъ нашимт

a δεινάμει ed. 6 πάντος ed.

τὸν λαὸν διαφύλαξον. πᾶσι δὲ ἡμῖν κοινῶς δεομένοις, καὶ (col. 786) ὑπὲρ αὐτῶν ἰδίως καθικετεύουσιν, ὡς πηγὴ ζωῆς, ὡς θησαυρὸς σωτηρίας, τὰς σὰς εὐεργεσίας καὶ ζῶσι καὶ θνήσκουσι δώρησαι, παρρησίαν ἔχουσα πρὸς τὸν ἐκ σοῦ σαρκωθέντα Χριστὸν τὸν θεὸν ἡμῶν, δι' οὐ καὶ μεθ' οὐ ἡ δόξα πρέπει τῷ ἀθανάτῳ αὐτοῦ πατρὶ καὶ τῷ παναγίφ καὶ ζωοποιῷ πνεύματι νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων, ἀμήν.

вообще просящимъ и о нихъ особенно молящимся, яко источникъ жизни, яко сокровище спасенія, даруй твои благодѣянія живымъ и умирающимъ, имѣя предстательство къ воплощшемуся отъ тебя Христу Богу нашему, его же ради и съ нимъ же подобаетъ честь безсмертному его Отцу и всесвятому и животворящему Духу нынѣ и присно и во вѣки вѣковъ, аминь.

няй, всём же намъ обще молящимся о нихъ молящаяся пріими молитву аки источникъ животный, скоръ во спасеніе твоею помощію благодать живымъ и мертвымъ подай же, імуще отъ тебе воплощышемуся Христу Богу нашему, его же ради с нимъ подобна слава со бесмертнымъ его Отцемъ и с пресвятымъ благимъ и животворящимъ его Духомъ, і пынѣ і присно.

мирно подаждь и многовременно царство, преподобнаго патріарха на долзѣ житіи и свѣтящя люди съхрани, всѣмъ же намъ общно молящимся акы источникъ жизні, акы скровище спасеніа твоеа благодати живымъ і оумирающимъ даръствуй, клю дръзновеніе имущі къ Христоу Богу нашему, ему жъ подобаеть слава и честь и дръжава съ Отцемъ и съ святымъ Духомъ нынѣ и присно и въ вѣкы вѣкомъ.

Считаемъ не лишнимъ сопроводить этотъ текстъ примѣчаніями, имѣющими цѣлью точнѣйшее выясненіе вопроса о праздникѣ «Положенія ризы», съ которымъ въ тѣсной связи стоитъ вопросъ объ отступленіи Русскихъ. Расположимъ эти замѣчанія въ томъ порядкѣ, въ какомъ представляются данныя Слова, не отличающагося должною послѣдовательностью въ разсказѣ.

Прежде всего мы должны зам'єтить, что этою второю частью Георгіева слова (§ 12) пользовался интерполяторъ Георгія инока

а слова рук.

(не ранье Х въка): ήτις (ἐσθης) εξ ερίων ἀφθάρτως (?) εξυφασμένη καί ό στήμων και ή κρόκη και όμοειδής και όλόγροος, άδιάφθορός έστι και αλώβητος μέγρι νον τό θαυμα της αειπαρθένου χηρύττουσα 1), 38.ΤΕΜΕ Ιοπικ ΒΕ ΧΙΙΙ ΒΕΚΕ: ήτις εξ ερίων ευφθάρτων εξυφασμένη και στημόνων όμοιοειδών και όμογρόων άδιάρθαρτός έστιν και άδιάλυτος μέγρι τοῦ νῦν τής άειπαρθένου το θαύμα σαφώς χηρύττουσα 3), наконець, въ весьма слабой степени, Никифоръ Каллисть въ XIV въкъ: емда ийм хаг й τιμία ἐσθής ἐστιν ἀσινής διατηρουμένη<sup>8</sup>). Πο Ηδκοτορымъ οτдѣльнымъ выраженіямъ можно судить, что этою частью слова (§ 4) если не пользовался, то быль знакомъ съ нею редакторъ Лондонскаго извода Повъсти о Өеофиль, сохранившагося въ спискъ 1111 года и относящагося не parte, κακъ κъ X-XI βέκy: τὰ τείχη τῆς πόλεως ἀπάσης ἀπ' ἄχρου έως άκρον άνέστησε και άνωκοδόμησε πρός όχύρωσιν και άσφάλειαν των έν αὐτή κατοικούντων, άλλά μὴν καί μοναστήρια πλείστα και τον κοσμόσωστον και πάνσεπτον ναόν της υπεραγίας θεοτόχου των Βλαγερνών ο αυτός Θεόφιλος, έξωθεν υπάρχοντα και παρά πάντων των πολεμίων έχθρων βέλη δεγόμενον, τόν τε ἄργυρον αὐτοῦ καὶ τὸν γρυσὸν κόσμον αὐτῶν διαρπαζόντων και άλλα τινά έργα και άλλοκοτα εν αὐτῷ έργαζομένων ). Такимъ образомъ и здесь замечаемъ то важное обстоятельство, что о слов' в на принесение и положение ризы во Влахерны не было извъстно до Х въка.

Хартофилаксъ Георгій свидѣтельствуетъ о бывшемъ ранѣе мирѣ государства, когда дѣла шли хорошо и никакой войны не предвидѣлось; Константинополь погрязалъ въ грѣхахъ; божественныя кары, посѣтившія жителей, должны были образумить народъ, обратить его къ Богу и удержать отъ дальнѣйшихъ пороковъ. Мысль эта совершенно тожественна съ разсужденіемъ патр. Фотія по поводу нашествія русскихъ: «надлежало бы благодарить, но мы не были благодарными, спасались, но оставались безпечными» 5).

О страшномъ мечѣ (ῥομφαία), постигшемъ Византію, Комбефисъ и архіепископъ Филаретъ того мнѣнія, что это было грозное небесное явленіе, которое первый пріурочиваль къ VII вѣку (комета δοχιτής

<sup>1)</sup> Georg. ed Muralt, p. 513; для § 13 (о тыни Петра) отголосокъ у Georg. p. 510.

<sup>2)</sup> Ioel ed. Bonn. 1836 p. 42.

<sup>8)</sup> Migne. Patr. graeca, CXLVII. 69.

<sup>4)</sup> W. Regel. Analecta byzantino-russica, 1891 p. 40.

<sup>5)</sup> Nauck, 202; Порфирій, 2; русск. пер. проф. Е. Ловягина («Христіанское Чтеніе», 1882, сентябрь—октябрь) стр. 420.

τὸν λαὸν διαφύλαξον. πᾶσι δὲ ἡμῖν κοινῶς δεομένοις, καὶ (col. 786) ὑπὲρ αὐτῶν ἰδίως καθικετεύουσιν, ὡς πηγὴ ζωῆς, ὡς θησαυρὸς σωτηρίας, τὰς σὰς εὐεργεσίας καὶ ζῶσι καὶ θνήσκουσι δώρησαι, παρρησίαν ἔχουσα πρὸς τὸν ἐκ σοῦ σαρκωθέντα Χριστὸν τὸν θεὸν ἡμῶν, δι' οὐ καὶ μεθ' οὐ ἡ δόξα πρέπει τῷ ἀθανάτῳ αὐτοῦ πατρὶ καὶ τῷ παναγίῳ καὶ ζωοποιῷ πνεύματι νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων, ἀμήν.

вообще просящимъ и о нихъ особенно молящимся, яко источникъ жизни, яко сокровище спасенія, даруй твои благодѣянія живымъ и умирающимъ, имѣя предстательство къ воплощшемуся отъ тебя Христу Богу нашему, его же ради и съ нимъ же подобаетъ честь безсмертному его Отцу и всесвятому и животворящему Духу нынѣ и присно и во вѣки вѣковъ, аминь.

няй, всём же намъ обще молящимся о нихъ молящаяся пріими молитву аки источникъ животный, скоръ во спасеніе твоею помощію благодать живымъ и мертвымъ подай же, імуще отъ тебе воплощьшемуся Христу Богу нашему, его же ради с нимъ подобна слава со бесмертнымъ его Отцемъ и с пресвятымъ благимъ и животворящимъ его Духомъ, і нынѣ і присно. мирно подаждь и многовременно царство, преподобнаго патріарха на долзѣ житіи и свѣтящя люди съхрани, всѣмъ же намъ общно молящимся акы источникъ жизні, акы скровище спасеніа твоеа благодати живымъ і оумирающимъ даръствуй, како дръзновеніе имущі къ Христоу Богу нашему, ему жъ подобаетъ слава и честь и дръжава съ Отцемъ и съ святымъ Духомъ нынѣ и присно и въ вѣкы вѣкомъ.

Считаемъ не лишнимъ сопроводить этотъ текстъ примѣчаніями, имѣющими цѣлью точнѣйшее выясненіе вопроса о праздникѣ «Положенія ризы», съ которымъ въ тѣсной связи стоитъ вопросъ объ отступленіи Русскихъ. Расположимъ эти замѣчанія въ томъ порядкѣ, въ какомъ представляются данныя Слова, не отличающагося должною послѣдовательностью въ разсказѣ.

Прежде всего мы должны замѣтить, что этою второю частью Георгіева слова (§ 12) пользовался интерполяторъ Георгія инока

а слова рук.

(не ранье Х въка): ήτις (ἐσδής) εξ ἐρίων ἀφθάρτως (?) ἐξυφασμένη καί ό στήμων και ή κρόκη και όμοειδής και όλόγροος, άδιάφθορός έστι και άλώβητος μέγρι νῦν τὸ θαϋμα τῆς ἀειπαρθένου χηρύττουσα 1), 38ΤΕΜΕ ΙΟΒΙΙ ΒΈ ΧΙΙΙ ΒΕΚΕ: ήτις εξ ερίων ευφθάρτων εξυφασμένη και στημόνων όμοιοειδών και όμοχρόων άδιάρθαρτός έστιν και άδιάλυτος μέχρι τοῦ νῦν τής αειπαρθένου το θαύμα σαφώς χηρύττουσα 3), наконець, въ весьма слабой степени, Никифоръ Каллистъ въ XIV въкъ: емда или хай й τιμία ἐσθής ἐστιν ἀσινης διατηρουμένη<sup>8</sup>). Πο Ηξκοτορымъ οτηξισμοίνο выраженіямъ можно судить, что этою частью слова (§ 4) если не пользовался, то быль знакомъ съ нею редакторъ Лондонскаго извода Повъсти о Өеофиль, сохранившагося въ спискъ 1111 года и относящагося не parte, κακъ κъ X-XI вѣку: τὰ τείχη τῆς πόλεως ἀπάσης ἀπ' ἄκρου εως ἄχρον ἀνέστησε καὶ ἀνφικοδόμησε πρὸς ὀχύρωσιν καὶ ἀσφάλειαν τῶν ἐν αὐτῆ κατοικούντων, άλλά μὴν καὶ μοναστήρια πλεῖστα καὶ τὸν κοσμόσωστον και πάνσεπτον ναὸν τῆς ὑπεραγίας θεοτόκου τῶν Βλαγερνῶν ὁ αὐτὸς Θεόφιλος, έξωθεν υπάρχοντα και παρά πάντων των πολεμίων έχθρων βέλη δεγόμενον, τόν τε ἄργυρον αὐτοῦ καὶ τὸν γρυσὸν κόσμον αὐτῶν διαρπαζόντων καὶ ἄλλα τινὰ ἔργα καὶ ἀλλόκοτα ἐν αὐτῷ ἐργαζομένων ). Такимъ образомъ и здёсь замечаемъ то важное обстоятельство, что о словъ на принесение и положение ризы во Влахерны не было извъстно до Х въка.

Хартофилаксъ Георгій свидітельствуеть о бывшемъ раніе миріє государства, когда діла шли хорошо и никакой войны не предвидівлось; Константинополь погрязаль въ грієхахъ; божественныя кары, посітившія жителей, должны были образумить народъ, обратить его къ Богу и удержать отъ дальнійшихъ пороковъ. Мысль эта совершенно тожественна съ разсужденіемъ патр. Фотія по поводу нашествія русскихъ: «надлежало бы благодарить, но мы не были благодарными, спасались, но оставались безпечными» 5).

О страшномъ мечѣ (ῥομφαία), постигшемъ Византію, Комбефисъ и архіепископъ Филареть того мнѣнія, что это было грозное пебесное явленіе, которое первый пріурочиваль къ VII вѣку (комета δοκιτής

<sup>1)</sup> Georg. ed Muralt, p. 513; для § 13 (о тыни Петра) отголосокъ у Georg. p. 510.

<sup>2)</sup> Ioel ed. Bonn. 1836 p. 42.

<sup>8)</sup> Migne. Patr. graeca, CXLVII. 69.

<sup>4)</sup> W. Regel. Analecta byzantino-russica, 1891 p. 40.

<sup>5)</sup> Nauck, 202; Порфирій, 2; русск. пер. проф. Е. Ловягина («Христіанское Чтеніе», 1882, сентябрь—октябрь) стр. 420.

въ видъ меча), а второй къ 864 году. До появленія въ свъть ръчей Фотія, пожалуй, и можно бы было говорить о чемъ либо въ этомъ родь, но теперь какъ разъ это же слово ромфаіа патріархъ Фотій употребляеть для обозначенія нашествія Русскихь: ώς όρμφαία δίστομος πᾶσι, ή καθ' ήμων ήκονημένη φομφαία 1). Πο καρτοφημακου Γεοργίω, мечь этоть грозиль разрушеніемь всей вселенной: безь сомнінія, сильно преувеличенное выражение напуганнаго современника-очевидца: и самъ Фотій выражается о Русскихъ, что это «страшная гроза», «страшная кара», «невыносимая молнія» и «ударъ, какъ молнія, ниспосланный съ неба». Говоря о нашествій враговъ, Георгій скупъ на подробности; онъ не говорить даже о корабляхъ и вообще о морскомъ нашествін; только тексты изъ Іова и Евангелія, на которые онъ ссылается, могуть отчасти свидетельствовать объ этомъ. Заметимъ, что и патріархъ Фотій въ двухъ речахъ очень немного говорить о русскомъ флоть, — онъ также всецьло занять дыйствіями враговъ на сушт. Очевидно, что современники были болте поражены разграбленіемъ окрестностей столицы, нежели видомъ непріятельскихъ кораблей, почему и разсказывають преимущественно о сухопутномъ нападеніи. Къ великому сожальнію, и въ самомъ главномъ для насъ мъсть разсказа Георгій очень кратокъ, отсылая за подробностями о нашествіи Русскихъ къ другимъ книгамъ, тыть не менье онъ все-таки передаетъ результатъ нашествія — заключеніе мира между Русскими и Греками: начальникъ (δάφηγούμενος) столькихъ народовъ для заключенія мира, повидимому, желаль лично видёться съ императоромъ, и царь внялъ этому. Конечно, это такъ выходить съ византійской точки эрінія; но съ русской наиболье, кажется, правильной, должно предполагать, что Аскольдъ потребовалъ личнаго свиданія съ Михаиломъ и императоръ вынужденъ былъ согласиться на это. Между Греками и Русскими, между христіанами и язычниками заключенъ былъ миръ и, какъ тогда выражались, «любовь». Мы выше видели, что Георгій написаль слово о Ризе Богородицы въ 866-867 году; значить, въ теченіи какихъ нибудь няти-шести л'ять создалась уже литература о нашествіи Русскихъ и о заключенномъ ими миръ. Современники, говоря объ этомъ событіи, въроятно касались и статей перваго русскаго договора съ Византіею 860 года, но текста его не сохранилось, какъ не сохранилось греческихъ текстовъ

<sup>1)</sup> Nauck, 202, 207; Порфирій, 2, 27 (заимствовано изъ Сирах. XXI, 3).

и оть договоровъ Х стольтія. Въ договорь Олега 911 года сказано: «на удержание и на извъщение от многих лот межю хрестины и Русью бывышюю любовь» 1): очевидно, что это замѣчаніе не можеть относиться къ одному первому договору Олега 907 года; ясно, что здесь сделано указаніе на боле отдаленное событіе, быть можеть на на договоръ 860 года. Что Фотій не говорить о заключеніи мира, отчасти понятно, если принять во вниманіе, что онъ смотрить на событіе какъ на чудесное проявленіе заступничества Богородицы: введеніе въ рѣчь земныхъ мотивовъ (заключеніе мира быть можеть при посредствъ золота) лишило бы вдохновенное слово патріарха единства религіозной иден. Важнымъ подспорьемъ, въ смыслѣ болѣе отчетливаго представленія картины нашествія Русскихъ и переговоровъ имп. Михаила, является описаніе аналогичнаго случая, имфвшаго мфсто въ сентябрѣ 924 года. Болгарскій царь Симеонъ также для заключенія мира желаль лично видеться съ императоромъ и Романъ бчень обрадовался этому, такъ какъ и самъ того весьма желалъ. Уже велено было устроить укрѣпленное мѣсто для огражденія императора во время переговоровъ, какъ Симеонъ снова началъ грабить окрестности и, между прочимъ, сжегъ храмъ Источника. Тогда «царь съ натріархомъ Николаемъ, пребывая во Влахернахъ, вошелъ въ Святую Раку и подняль руки на молитву, затемъ паль ницъ и оросилъ слезами святой поль, умоляя всечистую Богородицу смягчить непреклонное и суровое сердце тиранна и гордеца Симеона и убъдить его къ заключенію мира. Открыли святой кивоть, гдё сохраняется священный омофоръ пречистой Богородицы, и царь, взявъ его отсюда, покрываясь имъ, какъ бы некіимъ неразрывнымъ шлемомъ, и возложивъ въру на чистую Богородицу, какъ бы изкую головную защиту, выходить изъ храма, защищаемый безопаснымъ оружіемъ. Украсивъ свой военный отрядъ щитами и оружіемъ, онъ отправился въ назначенное мъсто для переговоровъ съ Симеономъ. Это было въ четвергъ 9 сентября, въ 4-мъ часу дня». Симеонъ явился сюда нѣсколько позже, окруженный также воинами; когда объ стороны обмънялись заложниками, царь сощель съ коня и поздоровался съ императоромъ. Сенаторы между темъ заняли место на городскихъ стенахъ и смотръли на картину. Первымъ началъ говорить императоръ: онъ укорялъ Симеона въ пролитіи неповинной крови и напоминаль, что ему

<sup>1)</sup> Лаврент. явт., мад. 1872 г., стр. 82; Ипатск. мад. 1871 г. стр. 19. Византійскій Времененет.

придется дать отвёть на Страшномъ Суде Христовомъ. Пристыженный Болгарскій царь согласился на заключеніе мира. Симеонъ получиль драгоцънные дары отъ императора и оба они простившись разстались 1).—Затымь, возвращаясь снова къ нашему автору, мы должны замътить, что сильно преувеличеннымъ кажется выражение Георгія той έθνων έχείνων των τοσούτων, τακъ κακъ на 200 (или 360) κορασляхъ не могло находиться особенно много народа; но и Фотій въ этомъ случав выражается сильно: туча враговъ нахлынула, какъ сплошное (πυχνή хαί άθρόα) море, какъ морская волна. Въ этомъ пункть мы встрычаемся съ совершенно новымъ свидетельствомъ, отличнымъ отъ доселе известныхъ. По Нестору, во главе похода участвовали два брата — Аскольдъ и Диръ. Византійцы и даже самъ Фотій говорять только о варварахъ, не называя ихъ начальниковъ: Георгій же упоминаеть о вождъ народовъ, но какомъ? Не вдаваясь въ разнаго рода догадки на этотъ счетъ и не повторяя прежнихъ<sup>2</sup>), мы ограничимся лишь замѣчаніемъ: non liquet. Затымъ, по Симеону Логоеету (= Hectopy), поднявшаяся буря разбила корабли и Русскіе возвратились только въ ничтожномъ количествъ. Свидътельство Продолжателя Георгія инока, цъликомъ внесенное Несторомъ въ свою льтопись, будто бы буря поднялась при погруженіи Фотіемъ ризы Богородицы въ море, уже отвергнуто на томъ основаніи, что ни самъ Фотій, ни Скилица - Кедринъ, ни Зонара не говорятъ ни о погружени ризы, ни о бурѣ на моръ, упоминая только о вынужденномъ отступленіи Русскихъ. Современникъ Фотія и очевидецъ событія, Георгій хартофилаксъ также не знаеть этого. Симеонь Логооеть разсказываеть даже, что патріархъ погрузилъ въ море не ризу, а омофоръ Богородицы, но это свидътельство крайне подозрительно. Въ V в. принесена была изъ Палестины рака съ ризою (έσθής) Богородицы, въ VI в. — Ея Поясъ (ζώνη), нο οδъ οποφορέ (ώμοφόριον, μαφόριον) Ηέττ ΗΝΚΑΚΗΧЪ РАННИХЪ свидътельствъ: едва ли не впервые о немъ упоминается въ житіи Андрея Юродиваго, по которому Богородица покрывала омофоромъ

<sup>1)</sup> Georg. contin. ed. Muralt, p. 824—828: αὐτὸν δὲ τὸν βασιλέα Ῥωμανὸν ἐζήτει δεάσασθαι... Παραγενόμενος δὲ ἐν Βλαχέρναις ὁ βασιλεὺς ἄμα Νικολάφ κτῷν πατριάρχη ἐν τῇ ἀγία εἰσῆλθε σορῷ καὶ τὰς χεῖρας ἐξέτεινεν εἰς εὐχήν. εἰτα πρηνής πεσῶν τὸ ἅγιον ἔδαφος ἐκεῖνο τοῖς δακρυσι κατέβρεχε, τὴν πανάχραντον θεοτόκον ἀντιβολῶν... πεῖσαι τὸν Συμεῶν τὰ πρὸς εἰρήνην συνθέσθαι...

<sup>2)</sup> Баеръ, Татищевъ и Миллеръ думали, что Аскольдъ и Диръ есть имя одного человъка, что діаръ на скандинавскомъ языкъ означаетъ только сполководецъ» (Карамзинъ, I прим. 282).

молящійся во Влахернахъ народъ, и затімъ подъ 924 годомъ, когда для переговоровъ съ Симеономъ Болгарскимъ императоръ Романъ вышель изъ столицы съ омофоромъ Богородицы на головъ. Весьма любопытно, что употребленное Фотіемъ и Георгіемъ выраженіе уаλαζα означаеть только бурное нашествіе Русскихъ, а не градъ и бурю морскую: (Фотій) πυρ και γάλαζα, λιμός και θάνατος, ρομφαία και μάστιξ1), (Γεοργίμ § 7) την ύπελθοῦσαν έλυσεν χάλαζαν ὁ ήλιος. Φοτίμ въ двухъ мъстахъ свидътельствуетъ, что Русскіе удалились (отоушρούντας, αναγώρησις), и въ одномъ месть, что они бежали, но туть онь, кажется, грѣшить, играя сопоставленіями: ἄφατος ἦν αὐτῶν ὁ φόβος, εὐχαταφρόνητοι γεγόνασι τῆ φυγῆ 2); онъ прибавляеть, что удаленіе (ἀναγώρησις) это было неожиданнымъ (ἀνέλπιστος) для Византіи, а стало быть Русскіе удалились, не импя надежды на взятіе Константинополя. Рычь Фотія построена такъ, что допускаеть чтеніе между строками и, въ сущности, не противоръчить тому, что разсказываеть Георгій: не имъя надежды овладъть столицею, Русскіе заключили миръ и удалились. Время отступленія Русскихъ, но свидітельству типика, обнародованнаго и изследованнаго Н. О. Красносельцевымъ, приходилось на 25 іюня; поэтому мы думаемъ, что когда риза Богородицы, согласно Фотію, обносилась по стънамъ столицы, императоръ Михаилъ какъ разъ въ этотъ день (или наканунѣ) заключилъ миръ съ Русскими, после чего флоть ихъ и удалился. Наиболее сильнымъ аргументомъ для подтвержденія словъ Георгія хартофилакса, для доказательства того, что Русскіе отступили съ достоинствомъ, должно считаться свидътельство патріарха Николая Мистика (896-907, 912-930): убъждая Болгарскаго царя Симсона, что нападеніе его на Константинополь противно воль Божіей, что Богъ караеть враговъ, дерзнувшихъ возстать на Византію, Николай приводить въ примъръ нашествія 626, 670 и 716 годовъ, когда непріятельскіе корабли погибли въ моръ, но при этомъ умалчиваетъ о нашествіи Русскихъ: очевидно, этоть примёрь не подходиль въ разрядъ трехъ прежнихъ, стало быть Русскій флоть не пострадаль<sup>8</sup>). К. фонъ Бооръ привель доказатель-

<sup>1)</sup> Nauck, 226; Πορφυρίπ, 27 (Сирах. XXXIX. 36). Писатели ο набъгахъ Сарацинъ и Аваровъ въ VII и VIII въкахъ, напротивъ, употребляютъ χάλαζα въ его основномъ значеніи «градъ»: χάλαζα παραδόξως κατὰ τῶν βαρβάρων κατηνέχθη (Theoph. ed. de Boor, I. 315); χάλαζα ἐξ οὐρανοῦ κατηνέχθη ῥαγδαίως (Combefis, II. 819).

<sup>2)</sup> Nauck, 223.

<sup>3)</sup> В. Н. Златарски. Писмата на цариградския патриархъ Николая Мистика до българския царь Симеона: Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина. София 1894, XI. 18—19.

ство того же не менъе сильное: онъ цитируетъ Венеціанскую хронику XII въка, по которой Normanorum gentes cum trecentis sexaginta navibus Constantinopolitanam urbem adire ausi sunt, verum quia nulla racione inexpugnabilem ledere valebant urbem suburbanum fortiter patrantes bellum quam plurimos ibi occidere non pepercerunt, et sic predicta gens cum triumpho ad propriam regressa est. 1).

Итакъ извѣстіе Симеона Логовета о гибели судовъ должно считаться подложнымъ, относящимся не къ русскому флоту 860-го, а къ аварскому 626 года. Предшествующее извѣстіе его, о мѣстѣ моленія царя и патріарха во время осады, также носить слѣды какой-то несамостоятельности и зависимости оть описанія аварской и болгарской экспедицій. По словамъ патріарха Никифора, ό δὲ ἀρχιὲρεὺς τῆς πόλεως (патріархъ Сергій въ 626 г.) σὺν Κωνσταντίνφ τῷ βασιλεῖ εὐχαριστηρίους λιτὰς τῷ θεῷ προσέφερον ἐν τῷ ναῷ τῆς θεομήτορος τῷ ἐν Βλαχέρναις ίδρυμένφ ἀφιχόμενοι ²); по разсказу Симеона Логовета ὁ δὲ βασιλεὺς (Михаилъ) σὺν τῷ πατριάρχη Φωτίφ εἰς τὸν ἐν Βλαχέρναις ναὸν τῆς τοῦ θεοῦ μητρὸς παρεγένοντο κὰχεῖ τὸ θεῖον ἐξιλεοῦντο καὶ εὑμενίζοντο ³). Разница между этими текстами только въ томъ, что

#### Русскіе 860 1.:

- a) οἱ διὰ πρεσβειῶν τῆς πανυμνήτου θεοτόχου... κατὰ κράτος ἡττήθησάν τε καὶ ἡφανίσθησαν (Cumont. Aned. Brux. I. 33).
- 6) ἐπὶ τὰ ἴδια μεθ' ήττης ὑπέστρε ψαν (cod. Vatic. Georg. ed. Muralt, 787); «възвратишесь тъщи» (Парадип. Зонаринъ: Чг. Общ. Ист. и Др., г. III, № 1 стр. 101).
- Β) τῆς θείας πειραθέντες ὀργῆς οἴκαδε ὑπενόστησαν (Cedr. II. 178); θείου πειραθέντες μηνίματος ἀπελθεῖν (Zonar., ed. Dindorf., IV, 15).

<sup>1)</sup> Pertz. Monum. Germ. Hist. Scriptores, VII. 18.

<sup>2)</sup> Nicephor. ed. de Boor, p. 18. Въ виду того, что въ Византіи тогда было два императора— отецъ и сынъ,—каждый разъ къ слову βασιλεύς прилагается и имя царя, про какого именно идетъ рѣчь.

<sup>3)</sup> Georg. ed. Muralt, р. 736—737. Бъдные свъдъніями и фразеологическимъ запасомъ языка, многіе византійскіе писатели о прошлыхъ событіяхъ одного типа выражались часто настолько стереотипно, что иногда подаютъ поводъ дъйствительно къ мысли о заимствованіи описанія предшествовавшаго событія и пріуроченіи его къ поздвъйшему подобному сюжету; напр.:

Авары и Сарацины 626—716 и.:

a) τοῦ θεοῦ διὰ τῶν πρεσβειῶν τῆς πανυμνήτου θεοτόχου συνεργήσαντος... ταῖς πρεσβείαις τῆς ἀχράντου καὶ θεομήτορος παρθένου ἡττήθησαν (Theophan. ed. Boor, I. 315, 316); ἀφανισμῷ ἄπαντας δέδωκε παντελεῖ (Combefis, II. 807)

δ) μετὰ μεγάλης αἰσχύνης εἰς τοὺς ἐαυτῶν τόπους ὑπέστρεψαν (Theophan, I. 316); ὑπέστρεψε και αὐτὸς διακενὴς εἰς τὰ ἴδια (Combefis, II. 815).

Β) οἱ καὶ ἀπώλοντο θείας δίκης πειραθέντες (Combefis, II. 806); κατὰ δικαίαν ὀργὴν τοῦ θεοῦ ἄρδην ἀπώλετο (Combefis, II. 815).

Любопытна вставка въ 1 Соф. и Воскр. авт., указанная намъ Д. О. Кобеко (П. С. Р. Л. V. 172, VII. 112): «Въ Лахернъ риза святой Богородицы и поясъ коматъ.

Сергій съ Константиномъ явились во Влахерны послю ухода враговъ и здъсь отслужили благодарственный молебень; а Фотій съ царемъ явились во Влахерны и молились объ избавленіи во время осады столицы Русскими. Само по себъ это нисколько не удивительно: въ 822 г., во время осады столицы Оомою, императоръ Михаилъ съ Ософиломъ находились во Влахернахъ, въ 924 г. во время осады Византіи Симеономъ Болгарскимъ имнераторъ Романъ и патріархъ Николай также молились во Влахернахъ; но Симеонъ Логоеетъ пользовался въ занимающемъ насъ вопросъ смутными преданіями, почему мы и отдаемъ предпочтеніе разсказу Георгія хартофилакса, какъ очевидца событія. Правда, онъ не говорить, что императоръ Михаилъ вернулся въ столицу изъ Сарацынскаго похода — во время осады города Русскими; но въ виду того, что онъ вообще здёсь умышленно кратокъ и говорить объ императоръ постольку, поскольку онъ прикосновенъ къ дълу положенія ризы, — умолчаніе хартофилакса становится отчасти понятнымъ. Изъ дворца своего, разсказываетъ онъ, императоръ явился въ Герусалимскій храмъ Богородицы, находящійся внутри стъны около Золотыхъ воротъ, и здъсь молился виъстъ съ натріар-XOMЪ.

О мѣстоположеніи храма «Іерусалимъ» (въ другихъ источникахъ встрѣчается выраженіе «Новый Іерусалимъ») доселѣ между изслѣдователями существуетъ разногласіе: Дюканжъ, Г. С. Дестунисъ и др. того мнѣнія, что онъ находился около Золотыхъ воротъ енутри города, но Ск. Византій, архим. Сергій и особенно Н. О. Красносельцевъ стали доказывать, что онъ помѣщался около Золотыхъ воротъ за городомъ. При этомъ остается все еще непорѣшеннымъ вопросъ о томъ, какая именно церковь носила это имя. Послѣ тщательныхъ изысканій и сопоставленія существующихъ въ печати источниковъ съ впервые обнародованными, Н. О. Красносельцевъ пришелъ къ заключенію, что «Новымъ Іерусалимомъ» (или просто Іерусалимомъ) первоначально, съ половины V в., т. е. съ того времени, какъ принесена

Пріидоша нѣкогда ратніи по суху и по морю, патріархъ же Сергій омочивъ ризу святѣй Богородицы въ морѣ, и вскипѣ море, и потопоша ратніи, а иніи ослѣпоша и побѣгоша отъ страха»; вѣроятно на основаніи этого свидѣгельства ученѣйшій Іоанникій Галятовскій, говоря о спасеніи Цареграда отъ Русскихъ, называетъ тогдашняго патріарха Сергіемъ (Небо Новое, Львовъ, 1665, л. 18). И наоборотъ, нѣкоторые византійцы, говоря объ Аварской экспедиціи 626 г., называютъ ее Русскимъ походомъ: ср. Σάθας Μεσαιωνική βιβλιοθήκη, VII. 108 (=Визант. Врем., 1895 стр. 446). Въ такомъ же отношеніи Греки Русскими называли даже и Готовъ временъ Константина Великаго (Niceph. Greg. I. 289 Bonn.).

была въ Константинополь икона Герусалимской Богоматери, называлась-церковь св. Діомида на Светлой реке (около Золотыхъ воротъ вић города), гдћ эта икона была поставлена. Затемъ, тутъ же построена была церковь Богоматери («Живоноснаго Источника»), куда и перенесена была икона. Объ эти церкви находились между собою въ такой тесной связи, что празднование памяти св. мученика Діомида называлось соборомъ или собраніемъ въ храмѣ пресвятой Богородицы Іерусалимской. Съ теченіемъ времени, когда икона Іерусалимской Богоматери перенесена была отсюда въ другое мъсто (во Влахерны), названіе «Іерусалимъ» мало помалу забылось» 1). Намъ кажется, что мибніе это не во встху частях можеть заслуживать признанія — хотя бы просто потому, что мы имбемъ два названія: Іерусалимъ и Новый Герусалимъ, встръчающіяся въ источникахъ при описанін разных событій. По свидетельству Өеофана, Іерусалимом назывался храмъ св. Діомида 3), но сей последній по крайней м'єр'є прежде посвященъ быль во имя пророка Иліи<sup>8</sup>). Никодимъ Святогорецъ помъщаетъ св. Діомида внутри храма Богородицы ) и это тъмъ болье заслуживаеть довьрія, что подтверждается свидьтельствомь Сирмундова Пролога Х-ХІ в., по которому память св. Діомида соединяется съ «соборомъ въ храмѣ Богородицы Іерусалимской» 5). Итакъ, Іерусалимом в назывался храмъ (или монастырь) св. Діомида, составлявшій придёль храма Богородицы; отсюда и понятно свидётельство хартофилакса Георгія εν τῷ ναῷ τῆς θεοτόχου, ος Ίερουσαλημ ὀνομά-**Сета**и. Что касается до его м'істоположенія, то, какъ сказано, одни помѣщають его около Золотыхъ вороть внутри, другіе—вни городской стены. Большинство свидетельствъ говорить въ пользу перваго положенія в); укажемъ здёсь только на одно изъ нихъ: около 838 года Василій, родомъ изъ Македоніи, отправился въ Константинополь и είσελθών ένδον γρυσής πόρτης оть усталости прилегь на ступенькахъ св. Діомида 7); свидътельство хартофилакса Георгія вполнъ подтвер-

<sup>1).</sup> Н. Ө. Красносельцевъ. Типикъ церкви св. Софіи: Літопись ист.-фил. Общества при Новороссійскомъ университеть, Византійское отдівленіе. Одесса 1892, І. 193.

<sup>2)</sup> Theophan. ed. de Boor, I. 287: λιτάς ἐκβαλεῖν Εὐτύχιον τὸν πατριάρχην εἰς Ἱερουσαλημ, τοῦτ' ἔστιν εἰς τὸν ἄγιον Διομήδην.

<sup>3)</sup> Symeon. Mag. ed. Bonn. c. 11 p. 655 (Georg. ed. Muralt, p. 726).

<sup>4)</sup> Выписка у Н. Красносельцева, 189.

<sup>5)</sup> Н. Красносельцевъ, 191.

<sup>6)</sup> Ducangius. Familiae byzantinae. Constantinopolis christiana, IV. 123.

<sup>7)</sup> Sym. Mag. ed. Bonn. 1888 c. 11 p. 655 (cp. Georg. ed. Muralt, p. 726).

ждаеть этоть факть, а именно, что «Іерусалимь» ένδον της πύλης κεїтаι ην γρυσην καλούσιν. Обратимся теперь къ названію «Новый Іерусалимъ». Въ типикъ св. Софіи подъ 16 августа отмъчена «память страха, бывшаго въ Носомъ Герусалимъ вблизи Золотыхъ воротъ» 1) съ литіею, которая выходить изъ св. Софін на форумъ, направляется къ Золотымъ воротамъ, проходита чреза ниха и входить «въ честный храмъ всесвятой Богородицы, называемый Новый Іерусалимъ»<sup>2</sup>). Отсюда совершенно ясно, что храмъ Богородицы Новый Іерусалимъ находился вип городской стыны. Н. О. Красносельцевъ говорить: «Едва ли не ближе всёхъ къ Золотымъ воротамъ (виё города), между этими последними и воротами Силиврійскими, называемыми также воротами Источника, быль храмъ Богоматери Живоноснаго Источника; не следуеть ли название Новый Герусалими отнести къ этому именно храму? Нигдъ мы не находимъ извъстія, чтобы храмъ этотъ когда нибудь назывался Новымъ Іерусалимомъ, тъмъ не менъе мы считаемъ это болъе чъмъ въроятнымъ» в). Такимъ образомъ, этотъ ученый отожествляеть Новый Герусалимъ съ церковью Живоноснаго Источника, и мы вполнъ готовы присоединиться къ нему въ этомъ предположении. Но въ дальнъйшемъ онъ старается связать Пигію и съ церковью Діомида, то-есть, Новый Іерусалимъ съ Іерусалимомъ, чего совершенно нельзя допустить. Изучение топографии Константинополя привело къ наглядному выводу, что монастырь св. Діомида (внутри города) и храмъ Пиги (виъ стъны) отстоять на столь большомъ пространствъ другъ отъ друга, что совершенно немыслимо и думать о ихъ смъщении 4). Ошибка г. Красносельцева произошла главнымъ образомъ отъ неправильнаго объясненія одного міста типика ποχъ 16 αβργοτα: εύγη, λεγομένη έν λιτη γινομένη διά φόβον είς τὸν κάμπον είς τον άγιον Διομήδην εξώπορτα και είς την παλαιαν πέτραν<sup>5</sup>). Отожествивъ Новый Герусалимъ съ храмомъ Живоноснаго Источника (вив ствны), онъ сообразно съ этимъ истолковалъ и эту выписку, то-есть, что св. Діомидъ стояль во поль, вив стины, а потому онъ (= Іерусалимъ) тожественъ съ Пигіею (= Новымъ Іерусали-

<sup>1)</sup> Н. Красносельцевъ, 188.

<sup>2)</sup> Н. Красносельцевъ, 188.

<sup>8)</sup> Н. Красносельцевъ, 190.

<sup>4)</sup> Н. П. Кондаковъ. Византійскія церкви и памятники Константинополя. Одесса 1887 стр. 103 (на карті).

<sup>5)</sup> Н. Красносельцевъ, 189; литія въ поль совершалась еще во время имп. Маркіана: èv δè ταϊς γινομέναις èv τῷ χάμπφ λιταϊς (Georg. ed. Muralt, p. 506).

момъ). Однако είς τον χάμπον относится къ γινομένη, а всѣ остальныя CAOBA είς τον άγιον Διομήδην, εξώπορτα και είς την παλαιάν πέτραν относятся къ λεγομένη, то-есть, молитва въ литіи въ память страха въ полъ (за городской стъной, въ Новомъ Герусалимъ) произносилась въ следующихъ пунктахъ следования изъ св. Софи: 1) въ св. Діомидъ (внутри города), 2) внъ стъны и 3) въ старой Петръ. Второе видимое подтверждение тожества Діомида съ Пигіею г. Красносельцевъ находить въ указаніи, что съ одной стороны въ типикъ св. Діомидъ помъщается είς λευχόν ποταμόν 1), а съ другой въ Прокопіевыхъ «Постройкахъ Юстиніана» въ мѣстности Живоноснаго Источника находился источникъ съ уадиуду то 600 хад 600 хад 600; впрочемъ это соображение недостаточно убъдительно: св. Діомидъ могъ находиться на свътлой ръкъ самъ по себъ (внутри города), а церковь Пигія съ источникомъ тихой и годной для питья воды — сама по себъ (виъ стены). Такимъ образомъ недоразуменія устраняются и св. Діомидъ (=Іерусалимскій храмъ Богородицы) оказывается стоявшимъ около Золотыхъ воротъ внутри города 3). — Возвращаясь къ прерванному разсказу хартофилакса Георгія, мы должны вполнѣ ему довѣриться, именно, что имп. Михаилъ и патр. Фотій, повергшись ницъ на церковный поль Іерусалимскаго храма Богородицы внутри города, молили Бога объ избавленіи столицы отъ русскаго нашествія.

Разсказъ Георгія, описывающаго опустошеніе Русскими окрестностей, во многомъ напоминаеть пропов'єдь патріарха.

#### Фотій:

- 1. ώς ἀχρίς ἐν ληίφ εἰσπεσόν (Ν. 208; Π. 8).
- 2. τὰ δὲ πέριξ αὐτῆς ἐληίσαντο καὶ τὰ πρό τοῦ ἄστεως ἐλυμήναντο (Ν. 218; Π. 17).
- 3. ό τοῦ πολέμου λοιμός τό προστυχόν λυμαινόμενος, πᾶσα έλπὶς ἀνθρωπίνη έξ ἀνθρώπων έρρύη (N. 220, 221).

# Георгій:

- 1. ὁ βροῦχος ἐκεῖνος ἐπελθών.
- 2. ἄπαντα τὰ πέριξ τοῦ ἄστεως ἐλυμήνατο.
- 3. ή τῆς φοβερᾶς καὶ φθοροποιοῦ νόσου ἀνάβασις, καί τις παρασκευὴ ἀνθρωπίνως εἰπεῖν οὐκ ἡλπίζετο.

<sup>1)</sup> Н. Красносельцевъ, 191.

<sup>2)</sup> Никифоръ Каллистъ (Migne. Patr. graeca, CXLVII. 72, 76, 77) выражается объ источникъ: ἀφθόνου καὶ διειδούς νάματος; ψυχρά τε καὶ διειδή ῥείθρα; διειδές τε καὶ κούφον.

<sup>3)</sup> Дюканжъ отличалъ монастырь Діомида отъ «Герусалима»; но въ этомъ случав онъ подъ «Герусалимомъ» разумълъ, въроятно, собственно «Новый Герусалимъ».

Изъ Слова не видно, гдѣ находился патріархъ и императоръ въ тотъ моменть, когда доложено было о принесеніи изъ Влахернъ раки— въ Іерусалимской церкви, или у себя въ патріархіи и во дворцѣ? Ковчегъ, по запечатаніи его, быль поставлень въ ризницу св. Софіи (отъ Влахернъ и отъ «Іерусалима» совсѣмъ въ противоположной части города), и неясно, какимъ образомъ и когда онъ изъ великой церкви быль перенесенъ въ храмъ св. Лаврентія (противъ Стекольныхъ вороть—Джубаликапу—выходящихъ на Золотой Рогъ), поближе къ Влахернамъ. Быть можеть, слѣдуеть предположить, что изъ св. Софіи Фотій взяль раку для несенія ея по стѣнамъ города 24—25 іюня и затѣмъ уже, обойдя городъ, положиль ее въ Лаврентіевской церкви.

Дальныйшій разсказь вполны понятень и не нуждается въ объясненін. Не можемъ умолчать здёсь и не удивиться, что ученые агіодоги, трактуя о праздникѣ 2-го іюля, о Положеніи ризы Богородицы во Влахернахъ, въ своихъ изысканіяхъ не идуть далье V стольтія, говоря въ сущности только о принесеніи ризы изъ Іерусалима въ Константинополь 1). Они ссылаются на Менологій Василіевъ, не подоэрьвая, что это только сокращенная компиляція съ неподходящимъ къ ней заглавіемъ, что она не имбеть ровно никакого значенія, разъ существуеть основной тексть, служившій для Менологія источникомъ. Когда рака съ ризою Богоматери была принесена изъ Герусалима въ Византію и положена во Влахернской церкви, точибе въ нартексъ Святой Раки, то никакого празднества не было установлено, и нужно было пройти многимъ столетіямъ, чтобы ризе, прославленной помощью при нападеніи варваровъ въ VII, VIII и IX въкахъ, воздано было наконецъ поклонение и чествование установлениемъ особаго церковнаго празднества 2-го іюля. Намъ, Русскимъ, праздникъ этотъ долженъ быть особенно дорогь: установление его, какъ намъ кажется, вызвано было походомъ Аскольда на Византію... Впрочемъ настанвать на этомъ нътъ решительныхъ основаній.

Итакъ, съ допущениемъ гипотезы архіеп. Филарета, разд'явемой и нами, въ какомъ же вид'я представляется теперь нашествие Русскихъ на Византію и положение Ризы Богородицы во Влахернахъ?

Несколько сотенъ русскихъ кораблей неожиданно подступило къ Константинополю 18-го іюня 860 года и городъ быль обложенъ съ моря

<sup>1)</sup> Архии. Сергій. Полный ийсяцесловъ Востока, П. 185; Н. Красносельцевъ. 287. Позволяемъ себѣ выразить глубокую благодарность В. Гр. Васильевскому, — Никольскому и П. А. Сырку за оказанныя намъ одолженія и различнаго рода ука

и съ сущи. Императора Михаила не было въ столицъ, --- онъ находился въ походъ противъ Арабовъ въ Каппадокіи; въ городъ оставался только полководець Никита Оорифа. Развратной столицы нельзя было узнать: закабалявшіе должниковъ смягчились, ростовщики стали теперь творить милостыню; забывшіе о храмахъ теперь стали усердно посъщать ихъ; прежде веселая Византія, выталкивая отъ себя нищаго, принимала и роскошно угощала шутовъ, сменлась, пьянствовала, распевала скабрезныя пъсни, проводила время въ сценическихъ забавахъ, — теперь всюду угрюмыя лица, поникшіе взоры; воровства и прелюбод'вянія сменились тенерь целомудренностію; плачь и рыданія оглашали воздухъ; изръдка разносился страшный, хотя и ложный слухъ: «варвары уже перел'езли черезъ стены и городъ уже взять врагами»; граждане въ ужаст давали обтты отнынт воздерживаться отъ пороковъ. Пока дано было знать императору объ опасности, патріархъ Фотій среди общаго унынія, прерываемаго литіями и моленіями, произнесь первое слово о нашествіи Русскихъ. «Не теперь надлежало рыдать, говорилъ онъ между прочимъ, а быть благоразумными во всю жизнь; не теперь — раздавать богатство, когда и самъ ты не знаешь, будешь ле владёть имъ, а раньше воздерживаться отъ чужаго, когда настоящая кара еще не постигла насъ; не теперь оказывать милость, когда торжество жизни готово прекратиться оть наступившихъ бёдъ, а не дёлать несправедливостей тогда, когда возможность этого была въ нашей власти; не теперь-ходить ко всенощнымъ службамъ и на литіи, ударять себя въ грудь и глубоко вздыхать, воздъвать руки и преклонять колена, жалобно плакать и печально смотреть, когда на насъ направлены изощренныя жала смерти, а прежде надлежало дълать это, прежде упражняться въ делахъдобрыхъ, прежде раскаяваться въ делахъ злыхъ 1). Горе мнъ, что я вижу, какъ туча варваровъ увлажаетъ кровію засохшій отъ греховъ городъ нашъ; горе мив, что я дожиль до этихъ несчастій, что неожиданное нашествіе варваровъ не дало времени молвъ возвъстить о немъ, дабы можно было придумать что небудь для безопасности, но въ одно и тоже время мы и увидели и услышали и пострадали, котя напавшіе и отділены были оть нась столькими странами и родоначальствами, судоходными реками и безпристанищными морями; горе мит, что я вижу, какъ народъ грубый и жестокій окружаеть городь и расхищаеть городскія предивстія<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Nauce, 205; Порфирій, 5; перев. проф. Е. Ловягина, стр. 422.

<sup>2)</sup> Nauck, 207—208; Порфирій 7; пер. Ловягина стр. 424.

Гдё теперь царь христолюбивый? гдё воинства? гдё оружія, машины, военные совёты и припасы? Не другихъ ли варваровъ нашествіе удалило и привлекло къ себё все это? Царь переносить продолжительные труды за предёлами имперіи, вмёстё съ нимъ отправилось переносить труды и войско 1). Проливайте слезы, ибо умножилось у насъ зло 3) и имми спасоющаю 3), нётъ помощника 6). Наконецъ, возлюбленные, настало время прибёгнуть къ Матери Слова, единой нашей надеждё и прибёжищу. Къ ней воззовемъ съ благоговеніемъ: спаси городъ твой, какъ сама знаешь, Владычица! Ее поставимъ ходатайницею предъ Сыномъ Ея и Богомъ нашимъ, и Ее сдёлаемъ свидётельницею и порукою нашихъ обётовъ, чтобы она возносила наши моленія и низводила на насъ человёколюбіе Рожденнаго Ею, разсёяла тучу враговъ и озарила насъ лучами спасенія. Ея молитвами да избавимся отъ настоящаго гнёва 5)».

Императоръ вернулся очень скоро. въ 20-хъ числахъ іюня, и съ трудомъ могъ проникнуть въ столицу. Онъ прежде всего прибылъ во дворецъ, но вскоръ оставилъ палаты и въ одеждъ частнаго человъка прибылъ въ іерусалимскую церковь Богородицы (иначе въ Діомидовскій монастырь) у Золотыхъ вороть, гдъ уже находился патріархъ Фотій. Трогательное зрълище представлялось тогда взору: самодержецъ и вселенскій владыко, распростершись на церковномъ полу, горячо молились объ освобожденіи столицы отъ варваровъ, а жители ходили изъ одной церкви въ другую, слушали литіи, плакали и только взывали «Господи помилуть. Объ оборонъ никто не думаль, — такъ всъ были убиты объдствіемъ!

Пока Русскіе грабили окрестности и опустошали святыни и другіе предметы около стіны, овладівшіе собою Греки рішились на всякій случай вынести наиболіе цінныя вещи иль Влахернской церкви, этой первой приманки для непріятелей, защищенной къ тому же лишь одностінными Влахернскими воротами. О благоговіній при этомъ не думали: для снятія золота и серебра пустили въ ходъ топоры и сікиры, которыми разбили и одну серебряную раку. Внутри ся оказалась новая каменная рака, иль которой видиблась часть порфиры и отъ которой истекало благоуханіе. Святыня эта была доставлена патріарху, который немедленно сообщиль о ней императору. Съблагого-

<sup>1)</sup> Можек, 208—209; Порфирій, 8; пер. Ловагина стр. 425.

<sup>2) 1</sup> Mark. I. 9.

<sup>3)</sup> Ocin V. 14.

<sup>4)</sup> Naucz, 211; Порфирій, 11; пер. Ловягина стр. 427.

<sup>5)</sup> Namez, 215; Hopdapië 14; nep. Assaruna erp. 429—480.

вѣніемъ и страхомъ Михайлъ преклонился передъ ракою, облобывалъ и передаль ее снова Фотію на сохраненіе. Патріархъ, приложивъ печати, помѣстилъ раку въ ризницѣ св. Софіи, затѣмъ числа 25-го онъ со всѣмъ городскимъ населеніемъ обносилъ ее по стѣнамъ столицы и потомъ уже перенесъ ее въ церковь св. Лаврентія.

Между тыть, 24-го или 25 іюня, императоры Михаиль завель переговоры съ Русскими о заключении мира. «Начальникъ народовъ» сверхъ всякаго ожиданія согласился, потребоваль личнаго свиданія съ императоромъ, заключилъ съ Греками «миръ и любовь», и получилъ, въроятно, много драгоценныхъ даровъ. Во вторникъ 25 іюня, во время обнесенія патріархомъ Фотіемъ раки съ ризою Богородицы, Русскіе нослі недъльной осады поспъшно отступили отъ Константинополя. Тогда же, кажется, совершенъ быль торжественный ходъ во Влахерны, гдф патріархъ Фотій произнесь новое слово по поводу русскаго нашествія или върнье отступленія. «Помните ли вы ту мрачную и страшную ночь, говориль онъ между прочимъ, когда жизнь всёхъ насъ готова была закатиться вмёсте съ закатомъ солнца и светь нашего бытія поглощался глубокимъ мракомъ смерти? Помните ли тотъ часъ невыносимо горестный, когда приплыли къ намъ варварскіе корабли, дышущіе чёмъ-то свирёнымъ, дикимъ и убійственнымъ, когда море тихо и безмятежно разстилало хребеть свой, доставляя имъ пріятное и вожделенное плаваніе, а на насъ воздымая свиреныя волны брани, — когда они проходили передъ городомъ, неся и выставляя пловцовъ, поднявшихъ мечи, и какъ бы угрожая городу смертію отъ меча, когда всякая надежда человъческая оставила эдъшнихъ людей и городъ держался надеждою на единственное прибъжище у Бога? 1) когда мы умоляли Бога литіями и пѣснопѣніями, когда съ сокрушеніемъ сердца приносили покаяніе, когда, воздівая руки къ Богу во всю ночь, просили у него помилованія, возложивъ на Него всь свои надежды, тогда избавились отъ несчастія, тогда сподобились отмены окруживших насъ бедъ, тогда мы увидели разсеяние грозы и узръли отступленіе гитва Господня отъ насъ; ибо мы увидъли враговъ нашихъ удаляющимися и городъ, которому угрожало расхищеніе, избавившимся отъ раззоренія, тогда... когда же? Когда мы, оставшись безъ всякой защиты и не имъя помощи отъ людей, воодушевлялись надеждами на Матерь Слова и Бога нашего, Ее просили умолить Сына и умилостивить за грёхи наши, Ел дерзновение призывали

<sup>1)</sup> Nauck, 221; Порфирій, 22; пер. Ловягина, стр. 434.

во спасение, къ Ея поктору прибъгали, какъ къ стъпъ неготпичной, умоляя Ее собрушить дервость варваровы, смарить гордость ихъ. за**матить отчаненнійся вабодь, поборать за собственную Ен паству. Ен** он атамоважено винемато и станомить в ограждения осажваемых несель со мною весь городь и усердно мы возносили моленія и советникли литін; отъ того по неизреченному человіколюбію, при Матернемъ дерзновенномъ ходатайствъ, и Богъ преклонияся, и гибвъ Его отступаль. и помиловаль Господь достояніе свое. Поистинь эта пречествая риза есть оділніе Матери Божіей: она пругомъ обтекала стіны. и непріятели необъяснимымъ образомъ показывали тыль; она ограждала POPOJE. E OFDAJA HODDISTOJOŠ DASDVIDAJACE KAKE ČEJ DO JAHHOMY SHAVY: ово облекала его, и непріятели обнажались отъ той надежды, которою окрыминсь. Ибо какъ только эта дъвственная риза была обнесена по CTERE. BADBADLI IIDRERIECE CHEMATE OCARV PODOJA. A MEI ESGABRIECE OTE ожидаемаго плена и спотобилесь неожиданнаго спасенія<sup>1</sup>). Нечаянно было нашествие враговъ, неожиданно совершилось и удаление ихъ: чрезитрно негодованіе Божіе, но неизреченна и милость; невыразимъ быль страхь оть нахь. но презрыно было и бытство ихь 2). Но такъ какъ ны избавинсь оть грозы и избігли оть меча и нубинсь миноесля насъ 3. прикрытыхъ и огражденныхъ ризою Матери Слова, то всь вообще воспоемь витсть съ Нею рожденному изъ Нея Христу Богу нашему благодарственныя пісню 4). Вслідъ за этимъ словомъ отслужень быль благодарственный молебень, а потомы вы церковный типись св. Софів подъ 25 іюня занесена была, быть можеть рукою **ΧΑΡΤΟΦΕΙΑΚ**ΟΑ ΓΕΟΡΓΙЯ, ΠΑΝЯΤЬ ΤΟ ΣΣΟΣΧΙΡΟΝ (Sic) χεί τον Ρούν (Sic) τ Емента, съ увазаніемъ, что ежегодная литія въ этоть день направляется во Влахернскій храмъ 5). Церковь для вполніх понятнаго удобства подведа подъ оденъ день память освобожденія отъ нашествія Саралинъ на Имперію и Русскихъ на Константинополь. хотя это освобожденіе в стовло дорого для правственнаго достоинства Цареграда: отъ Сарапинъ императоръ Миханлъ обжалъ, а съ Русскими заключиль постыдный для Византіи миръ.

Быть можеть, 25-го же іюня императоръ и патріархъ обратились из населенію столицы съ воззваніемъ, приглашающимъ все духовен-

<sup>1)</sup> Nauck, 222-3; Поропрій, 23-24; пер. Ловягина, стр. 435-486.

<sup>2)</sup> Nauck, 223; Поропрій, 24; пер. Ловягина, стр. 496.

<sup>3)</sup> Hex. XII. 23.

<sup>4)</sup> Nauck, 231; Поропрій, 31; пер. Ловягина, стр. 442-448.

**<sup>5)</sup>** Н. Краспосельцевъ 216—217.

ство, сановниковъ, должностныхъ и частныхъ лицъ для поклоненія святынѣ «во спасеніе града», и извѣщеніемъ, что положеніе ризы Богоматери въ прежнемъ ея мѣстѣ имѣетъ торжественно совершиться черезъ недѣлю, во вторникъ 2-го іюля 860 года.

Іюля 1-го, начиная съ заката солнца, патріархъ всю ночь напродеть провель въ молитвахъ въ храмъ св. Лаврентія, и всю ночь жители столицы отъ мала до велика приходили и лобызали св. раку. Утромъ 2-го іюля, послѣ заутрени въ св. Софін, весь народъ, клиръ и духовенство съ пъніемъ псалмовъ и пъснопъній направились въ церковь св. Лаврентія, откуда Фотій взяль раку и въ предшествій несм'єтнаго количества народа направился во Влахернскій храмъ. Давка была неимовърная, но несчастій съ людьми не было. Когда же патріархъ съ трудомъ и большой опасностью вошель во Влахерискую церковь, то туть уже совершенно стало невозможнымъ всякое движеніе, ибо народъ, оглашая воздухъ безпрестаннымъ «Господи помилуй», все рвался къ ракъ и желалъ извлечь изъ нея ризу. Наконецъ Фотій достигь алтаря и положиль святыню на престоль. Повергшись ницъ передъ ракою, обливаясь потомъ, онъ затъмъ дрожащими руками сломаль печати и вынуль изъ раки порфиру, въ которой находилась риза Богородицы, объятая миромъ и ароматами. Шелковая порфира оказалась обветшавшей и разорвавшеюся, но риза Богородицы, тканная изъ волны, сохранилась невредимою. Дрожащими руками Фотій подняль нетлінную одежду и держаль ее въ такомъ положенія, дабы все духовенство и весь народъ, не перестававшій восклицать «Господи помилуй», могли ее видіть. Наконець на глазахъ у всёхъ натріархъ снова положиль ризу въ прежнюю раку на престоль. Начались часы и литургія. Посль великаго выхода и послъ причащенія чаша со св. причастіемъ помъщалась имъ на св. ракъ. По окончаніи службы императоръ и патріархъ постановили, чтобы этоть день, 2-е іюля 860 г., отныні включень быль вь число ежегодныхъ праздниковъ во Влахернскомъ храмъ.

И долго, долго послѣ того соблюдался этотъ праздникъ, нынѣ лишь воспоминаемый греко-россійскою церковью; «послѣ заутрени (въ св. Софіи) патріархъ отправлялся въ церковь св. Лаврентія и оттуда шелъ съ литіею въ храмъ Влахернской Богоматери для служенія литургіи» 1).

Хр. Лонаревъ.

<sup>1)</sup> Н. Красносельцевъ, 237.

## ОТДЪЛЪ II.

### 1. Критика.

Σερραϊκά. Προσθήκη τοῖς περὶ Σερρῶν πόλεως εἰρημένοις (Βυζαντινὰ Χρονικά, Ι, σ. 673—683).

Ίνα τὰ περὶ τῆς πόλεως τῶν Σερρῶν ἐν τούτω τῷ βιβλίω γεγραμμένα πρὸς συμπλήρωσιν της άξιοσπουδάστου συγγραφής Πέτρου του Παπαγεωργίου γρησιμώτερ' ἀποβώσι τοῖς ἀσχολουμένοις περί τὴν ἱστορίαν ἐκείνης, ἐγώ σήμερον ένταῦθα προστίθημι καὶ έτερά τινα σημειώματα. Καὶ δὴ πρῶτον μὲν ῥητέον, ότι πρότερον έγω τε καὶ ὁ Παπαγεωργίου παρεδράμομεν «Τὸ χρονικὸν τοῦ παπά-Συναδινού», ούτινος εύρε το πρωτότυπον Σπυρίδων ο Λάμπρος έν τινι χώδιχι τού Κουτλουμουσίου, έξ ου και τεμάγη τινά τύποις άντιγραψάμενος έξεδεδώκει [Δελτίον τῆς ἱστορικῆς καὶ ἐθνολογικῆς ἐταιρίας τῆς Ἑλλάδος τεῦχος 8—ον, 1889, σ. 640-650]. Τοῦτο μέν οὖν τὸ χρονικόν, ὡς ὁ Λάμπρος ἐφανέρωσεν, ἀναφέρεται πρός τε την πόλιν των Σερρων και πρός άλλους τινάς τόπους της Μακεδονίας. άναγράφει δὲ πράγματα μακεδονικά γενόμενα μεταξύ του 1598-ου καὶ του 1642-ου έτους ώς δὲ τὰ νῦν ἐκδεδομένα τεμάχη διδάσκουσιν, οὐτος ὁ παπᾶ-Συναδινός εγένετο λογοθέτης μεν Σερρων έτει 1632-ω, σακελλάριος δε των αύτων έτει 1635-φ. τούτφ δε τῷ ὑπουργήματι γνωστός ἐστι καὶ ἐκ τῆς βίβλου τοῦ Παπαγεωργίου [σ. 40]. Περὶ δὲ τῶν ἐπὶ Συναδινοῦ τῆς πόλεως ἀργιερέων μανθάνομεν ταύτα ότι ο μέν Θεοφάνης άρχιερεύς εγένετο Σερρών ούχι έτει 1603-φ [Παπαγ. σ. 38], άλλ' ἔτει 1602-φ, καὶ ὅτι οὐτος ἡν ἀδελφὸς τῆς μονῆς Κοσινίτζης ὁ δὲ Δανιήλ δὶς ἐγρημάτισε μητροπολίτης, τὸ μὲν πρῶτον ἀπὸ τῆς 17-ης ἰουλίου μηνός, έτους 1628-ου, μέγρι του φεβρουαρίου μηνός έτους 1638-ου, ότε καλ συνεξωρίσθη μετ' ἄλλων τινῶν ἀργιερέων ὑπὸ τοῦ πατριάργου Κυρίλλου τοῦ ἐχ Βερροίας, είτα δὲ ἀπὸ τοῦ 1639-ου ἔτους, ὡς φαίνεται, ἄχρι τοῦ 1650-οῦ ἔτους, ώς οι χώδιχες τῶν Σερρῶν ἐκδηλοῦσι [Παπαγ. σ. 38, 39, 40] λέγω δὲ τὸ 1639-ον ἔτος, ἐπειδή τότε διωχθέντος τοῦ πατριάρχου Κυρίλλου διάδοχος αὐτοῦ Παρθένιος ο πρώτος εγένετο, ου την άναγόρευσιν διενήργησαν συν άλλοις πολλοίς άργιερεῦσι καὶ οἱ παρὰ τοῦ Κυρίλλου συνεξορισθέντες καὶ παρὰ γνώμην αὐτοῦ

πρός τὴν Κωνσταντινούπολιν ἐπανελθόντες [πρβλ. Δελτίον, τεῦχος ια', 1891, σ. 500]. Ὁ Συναδινός διδάσκει, ὅτι τοῦ Δανιὴλ ἐξορισθέντος ἔτει 1638-φ μητροπολίτης ἐγένετο Σερρῶν ὁ Γαλακτίων τούτου μέντοι τὸ ὄνομα, καθὰ καὶ ἄλλων τινῶν ἀρχιερέων, οἱ ἐν Σέρραις μητροπολιτικοὶ κώδικες ἀποσιωπῶσι, διὰ τὸ ὅτι πιθανῶς ὁ Γαλακτίων οὐκ ἦλθεν εἰς Σέρρας, ἢ πρὸς ὑποστήριξιν ἐν τῷ πατριαρχικῷ θρόν τοῦ Κυρίλλου μείνας ἐν τῇ Κωνσταντίνου πόλει, ἢ πρὸς ἀναμονὴν τῶν ἐκ τῆς ἐξορίας τοῦ Δανιὴλ ἀποτελεσμάτων. Ὁ Λάμπρος σημειοῦται, ὅτι ὁ παπᾶ-Συναδινὸς ἐκτίθησι διὰ μακρῶν ἐν τῷ ἡηθέντι τοῦ Κουτλουμουσίου κώδικι τὰ κατὰ τὴν ἐξορίαν τοῦ Δανιήλ. Τέλος ὁ Συναδινὸς ἐν τοῖς ἐκδεδομένοις τοῦ χρονικοῦ τεμαχίοις οὐ μόνον τὰ προσεσημειωμένα διδάσκει, ἀλλὰ καὶ ἄλλα τινὰ περὶ τῆς πόλεως τῶν Σερρῶν, οἰον πυρκαϊάς, θανατικά, καταδρομὰς καὶ τὴν ὑπὸ Τούρκων ἐρήμωσιν τῆς ἐκκλησίας τοῦ Ταξιάρχου [1632], ῆν οὶ Σερραῖοι ἀνφκοδόμησαν ἔτει 1850-ῷ [Παπαγ. σ. 31].

Είτα δέ, ίνα τὰ περὶ τῆς μητροπόλεως τῶν Φιλίππων εἰρημένα μοι τελεώτερα γένωνται [Βυζ. Χρ. Ι, σ. 679-681], προστίθημι σιγίλλιον «περὶ τῶν χωρίων (τῶν) ἀποσπασθέντων ποτὲ παρὰ τῆς μητροπόλεως Φιλίππων καὶ πάλιν ένωθέντων», ὅπερ, ὡς ἡ τούτου μηνύει χρονολογία, συνετάχθη ἔτει 1614-ψ. έχει δὲ οὕτως 1)· «Τιμόθεος, ἐλέφ Θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης.—"Οτι μὲν τὰς ἐκασταχοῦ ἐπαρχίας τῶν μητροπόλεων καὶ ἐπισκοπῶν ἀναγκαίως ἐστὶν ἔγειν ἀναφαιρέτως τὰ ἐαυτων ενοριακά δίκαια και προνόμια, τὰ εξ ἀρχῆς δηλονότι ἐπικρατήσαντα, και ότι τούς προέδρους αὐτῶν ἔξεστιν ἀνακαλεῖσθαι καὶ ἀνακτᾶσθαι τὰ παραλόγως καὶ ἀμετόχως ἀρπαγέντα χωρία καὶ τὰ ἐκκλησιαστικὰ αὐτῶν δίκαια, καὶ τούτο καλώς και προσηκόντως ἀποστολικοί θείοι κανόνες και πατριαργικοί διαταττόμενοι φαίνονται. ότι δε πογγοι των κατά καιδορε οικονοπορντων τας έχχλησίας είς οὐδέν τὰς ἀποφάσεις τῶν χανόνων λογιζόμενοι ένὸς καὶ μόνου φροντίζουσι, τοῦ παραλόγως νικάν καὶ τὰ ἀλλότρια παρακερδαίνειν, καὶ ἄλλοις μεν ετολμήθη, μάλιστα δε περί την επαρχίαν Φιλίππων και γάρ χωρία γνήσια καὶ ἐνοριακὰ τῆς ἐπαρχίας αὐτοῦ (= τοῦ μητροπολίτου Φιλίππων) καὶ τῶν ἐρημωθεισων έπισχοπων αύτου άποσπασθήναι και άφαιρεθήναι άδιχως παρά των προστατούντων καὶ διοικούντων τὰς μητροπόλεις Περιθεωρίου καὶ Καβάλας φαίνεται άπερ εἰσὶ ταῦτα ὀνομαστί, τὸ Βασιλάκιον, τὸ Κουρουτζῆ, (τὸ) τοῦ Ζυγοστοῦ, ἡ Μποπληανή, τὸ Πολύστυλον <sup>9</sup>) καὶ (τὸ) τοῦ Δουκάλου <sup>3</sup>). Μἡ φέρων δέ μηδὲ ἀνεχόμενος ὁ ἰερώτατος μητροπολίτης Φιλίππων, ὑπέρτιμος καὶ ἔξαρχος πάσης Μακεδονίας, κῦρ Κλήμης, ὁ ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητὸς ἡμῶν άδελφός χαὶ συλλειτουργός τῆς ἡμῶν μετριότητος, ἡτήσατο ἔρευναν γενέσθαι περὶ τῆς ἀδίχου ταύτης κατασχέσεως. Καὶ δή, κατὰ τόπον σωματικῶς παραγενομένων τῶν δύο ἱερωτάτων μητροπολιτῶν καὶ ὑπερτίμων, τοῦ Σερρῶν κῦρ

 <sup>&#</sup>x27;Αντεγράφη ἐκ τῆς Νομικῆς συναγωγῆς τοῦ Δοσιθέου, φ. 285<sup>b</sup> Πρβλ. Σάθα, Μεσ. Βιβλ, ΙΙΙ, σ. 559.

<sup>2)</sup> Ἰωάν. Κανταχουζ. II, σ. 226 καὶ 277. G. Parthey, Hieroclis Synecd., not. 3, 574. 10, 659. Append. 61. Acta et diplomata graeca medii aevi, I, σ. 474, 475, 554.

Ονομάζετο καὶ Δοκάλον, εἴπερ ἀληθές· ὅπερ ἀμαρτύρως ἐταυτίσθη τῷ Δοξάτῳ.
 Σταῦρος Μερτζίδης, Αἰ χῶραι τοῦ παρελθόντος καὶ αἰ ἐσφαλμέναι τοποθετήσεις των. Ἐν ᾿Αθήναις [γρ. Κωνσταντινουπόλει] 1885, σ. 47.

Δαμασκηνού 1) και του Ζιχνών κυρ Ίακώβου, των εν άγίω πνεύματι άγαπητῶν ἡμῶν ἀδελφῶν και συλλειτουργῶν, καὶ μετὰ φόβου Θεοῦ καὶ ἀληθείας έξετασάντων άκριβως, ἐφάνη καὶ ἀπεδείχθη ἀσφαλως, ὡς δι' ἀναφορᾶς αὐτῶν έγγράφου ἐπιστώθημεν, ὅτι τὰ μὲν τῶν χωρίων αὐτῶν εἰσι γνήσια καὶ ἐνοριακὰ τῆς μητροπόλεως ταύτης Φιλίππων, τὰ δὲ τῶν ἐπισκοπῶν αὐτοῦ τῶν ἐρημωθεισών άνήκοντα αὐτῷ καὶ ὡς κανονικόν καὶ δίκαιον ὑποκεῖσθαι τῇ μητροπόλει Φιλίππων και ούδενι άλλω. και έδεήθη χορηγηθήναι αυτώ ταύτα και διά πατριαργικού γράμματος. Τούτου ένεκεν ή μετριότης ήμων, την αίτησιν αύτου μή παριδούσα, ώς εύλογον, γράφει καὶ ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀποφαίνεται διὰ τοῦ παρόντος αύτης πατριαρχικού συνοδικού σιγιλλιώδους γράμματος, ίνα τὰ όνομαστὶ ταῦτα εἰρημένα χωρία τῆς μητροπόλεως Φιλίππων, ήτοι τὸ Βασιλάχιον, τὸ Κουρουτζή, (τὸ) τοῦ Ζυγοστοῦ, ἡ Μπομπληανή, τὸ Πολύστυλον καὶ (τὸ) τοῦ Δουκάλου, ώσιν ύποκείμενα ἀπό τοῦ νῦν καὶ εἰς τὸ έξῆς τῆ μητροπόλει ταύτη Φιλίππων καὶ ἐξουσιάζωνται καὶ κυβερνῶνται παρ' αὐτοῦ τοῦ γνησίου ἀρχιερέως εἰς αἰῶνα τὸν ἄπαντα, μὴ τολμῶντος τοῦ τε νῦν ἱερωτάτου μητροπολίτου Περιθεωρίου και Ξάνθης και του μετ' αυτόν ἐσομένου, μήτε του προστάτου Καβάλας, μήτ' ἄλλου τινός, ἐνόγλησίν τινα ποιῆσαι καὶ καθ' οἰονδήτινα τρόπον άρπάσαι εξ αύτων, η είσελθειν και άργιερατικόν τι διαπράξασθαι, στηριζόμενος ἐπὶ παραλόγοις δικαιώμασι' ἐπεί, ἢ αὐτὸς ἢ ἄλλος διαπράξαι τοῦτο τολμήσων καὶ καταπατήσαι τὰ χωρία ταῦτα, τῷ παρ' ἐνορίαν ὑποπεσεῖται ἐγκλήματι, καὶ ἔσται ἀργὸς πάσης ἀρχιερατικής ἐνεργείας καὶ τάξεως, ὡς ἄρπαζ τῶν ἀλλοτρίων καὶ ἰερόσυλος, ὀφειλόντων καὶ τῶν ἐν τοῖς χωρίοις τούτοις εὐρισκομένων ίερωμένων και λαϊκών, νέων τε και γερόντων, ἔγειν και γινώσκειν γνήσιον αὐτών καὶ καθολικόν μητροπολίτην τον ἱερώτατον τοῦτον μητροπολίτην Φιλίππων καὶ οὐδένα ἄλλον, καὶ αὐτῷ μόνῳ παρέχειν ὑποταγήν καὶ εὐπείθειαν καὶ τὰ ἐκκλησιαστικά πάντα δικαιώματα, τὰ ἀπό τε κανονικών των ἰερέων, συνοικεσίων πανηγύρεων, ζητίας καὶ τῶν λοιπῶν συνήθων: μηδενὸς ἐναντιουμένου αὐτῷ, ἢ καταφρονούντος καὶ ἀντιλέγοντος, ἐν ἀργία ἀσυγγνώστω καὶ ἀφορισμῷ ἀλύτω τῷ ἀπὸ Θεοῦ παντοχράτορος. Ἐφ' οἰς ἄπασιν καὶ τὸ παρὸν συνοδικὸν σιγιλλιῶδες γράμμα εγένετο και επεδόθη τῷ διαληφθέντι ιερωτάτφ μητροπολίτη κῦρ Κλήμεντι, τῷ ἐν ἀγίφ πνεύματι ἀγαπητῷ ήμῶν ἀδελφῷ καὶ συλλειτουργῷ, εἰς μόνιμον καὶ διηνεκή βεβαίωσιν και ἀσφάλειαν. Έν ἔτει Ζ-ῷ ρ-ῷ κ-ῷ β-ῳ, έν μηνὶ ἰουνίφ ἰνδιχτιῶνος ιβ΄» (= 1614).

Έν τούτφ τῷ γράμματι μνημονεύεται προστάτης Καβάλας· οὐτος δὲ φαίνεται πατριαρχικὸς ἡν ἐπίτροπος καὶ τὴν θέσιν ἀρχιερέως εἶχεν ἐν τἢ πάλαι μητροπόλει Καβάλας· ἡ γὰρ ἐπιθαλάσσιος αὕτη πόλις ἀνομάζετο πρότερον Χριστούπολις καὶ μητρόπολις ἡν, ὡς γνωστόν, ὀνομαστή. Έτει δὲ 1616-ῳ παρεδόθη τῷ μητροπολίτη Φιλίππων· κατόπιν ἐγένετο ἐξαρχία πατριαρχική· ἀλλ' ἔτει 1675-ῳ λόγῳ διατροφῆς παρεδόθη τινὶ τῶν διαθεσίμων ἀρχιερέων, τῷ πρώην Δράμας μητροπολίτη Γερμανῷ [Κ. Σάθα, Μεσαιων. Βιβλιοθ. ΙΙΙ, σ. 601]. Τὴν δ' ἕνωσιν τῆς Καβάλας μετὰ τῆς μητροπόλεως τῶν Φιλίππων ἀναγράφει γράμμα πατριαρχκόν, ἔχον ὧδε <sup>α</sup>). «† Τιμόθεος, ἐλέῳ Θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κ/πό-

<sup>1)</sup> Π. Παπαγεώργιος, Αί Σέρραι, σ. 38, 39.

<sup>2)</sup> Έχ τῆς Νομικῆς συναγωγῆς, φ. 286<sup>5</sup>· Πρβλ. Σάθα, Μεσαιων. Βιβλιοθ. ΙΙΙ, σ. 560.

λεως, Νέας 'Ρώμης, καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης.— Ἐπειδὴ ἡ μητρόπολις Καβάλας ἀπὸ χρόνων πολλῶν ἡρημώθη εἰς τὸ παντελὲς καὶ ἐπιστάτην ἴδιον ἀρχιερέα οὐ δύναται ἔχειν, εἰς εὐλογίαν καὶ ἀγιασμὸν τῶν ἐκεῖ καταλειφθέντων ὀλίγων χριστιανῶν, τούτου χάριν ἡ μετριότης ἡμῶν ἀποφαίνεται, ίνα ἡ Καβάλα, ὡς εἴρηται, ὑπάρχη ἡνωμένη εἰς τὴν ἀγιωτάτην μητρόπολιν Φιλίππων καὶ ἔχη ὁ αὐτὸς ἰερώτατος Φιλίππων κῦρ Κλήμης, ὁ ἐν ἀγίω πνεύματι ἀγαπητὸς ἀδελφὸς καὶ συλλειτουργός, ἀρχιερατεύειν ἐν αὐτἢ καὶ ἐκτελεῖν ἄπαντα τὰ ἀρχιερατικὰ μετὰ τῆς τοῦ ἱεροῦ συνθρόνου ἐγκαθιδρύσεως, κρίνειν τε πᾶσαν ἐμπίπτουσαν ἐκκλησιαστικὴν ὑπόθεσιν καὶ εἰς τὸν τοῦ δικαίου τόπον ἀποκαθιστάν, παρ' οὐδενὸς ἐναντιούμενος ἐν ἀργία καὶ ἀφορισμῷ. "Οθεν καὶ εἰς ἀσφάλειαν ἐδόθη καὶ τὸ παρὸν ἐν ἔτει ζ—ῷ ρ—ῷ κ—ῷ ε—ῳ, ἐν μηνὶ δεκεμβρίω ἰνδικτιῶνος ιε΄» (== 1616).

Περὶ δὲ τῆς νῦν καταστάσεως τῆς πόλεως τῶν Σερρῶν ὅρα Γεωργίου Τσιάκα «μονογραφίαν περὶ Σερρῶν» [Άθαν. Παλαιολόγου Ἡμερολόγιον τῆς ἀνατολῆς, ἐν Κ/πόλει 1882, σ. 266—270], τὴν ἀνωνύμου τινὸς ἀρχιερέως ὡφέλιμον πραγματείαν, ἡς ἡ ἐπιγραφή «Ἡ ἐπαρχία Σερρῶν κατὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴν διαίρεσιν καὶ τὴν ἐκπαιδευτικὴν κίνησιν» [Ἡμερολ. τῆς ἀνατολῆς, 1885, σ. 158—166], καὶ μάλιστα τὴν ἀνώνυμον ὡσαύτως, ἀλλὰ χρησιμωτάτην «Στατιστικὴν τοῦ πληθυσμοῦ καὶ τῆς ἐκπαιδευτικῆς καταστάσεως ἐν τῆ ἐκκλησιαστικῆ περιφερεία Σερρῶν καὶ τῶν ἐν τῆ ἀνατολικῆ Μακεδονία πόλεων καὶ κωμοπόλεων Μελενίκου, Νευροκόπου, Πετρίτσης, Δεμιρισσαρίου, Κάτω-Τζουμαγιᾶς, Άλιστράτης καὶ 'Ροδολείβους» [Νεολόγος Κ/πόλεως, 1885, ἀριθ. 4861, 4863, 4864 καὶ 4866].

Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

**А. А. Дмитрієвсній,** Богослуженіе страстной и пасхальной седмиць во св. Іерусалим IX—X в. Казань. 1894. 8°. XVI—426—16 стр. Цёна 2 р. 50 коп.

Новая книга А. А. Дмитріевскаго посвящена изученію вновь открытаго, весьма важнаго и любопытнаго, литургическаго памятника, а именно: устава церковныхъ службъ, совершавшихся въ Х в. на святыхъ мъстахъ въ Герусалимъ во дни страстной недъли и недъли св. Пасхи. Герусалимъ, городъ полный воспоминаніями о жизни, страданіяхъ и воскресеніи Іисуса Христа, особенно съ IV в., когда были открыты и украшены священные памятники, постоянно привлекаль къ себъмножество христіанскихъ паломниковъ, которые собирались сюда со всъхъ концовъ христіанскаго міра по преимуществу въ то время года, на которое падаеть воспоминание о последнихъ дняхъ жизни Спасителя. Во время пребыванія паломниковъ въ Іерусалим'в всів благочестивыя упражненія ихъ состояли въ посъщении мъстъ, ознаменованныхъ священными воспоминаніями и въ освёженіи для себя этихъ воспоминаній посредствомъ молитвъ и чтеній. Іерусалимская церковь приходила къ нимъ въ этомъ случать на помощь. Еще въ IV в. она выработала довольно сложный и полный драматизма ритуалъ богослуженія на эти знаменательные дни.

Достовърное свидътельство о существовании въ Герусалимской церкви такого ритуала въ IV в. даетъ намъ одна западная паломница Сильвія, жившая въ Герусалимъ около 3-хъ лътъ (приблизительно съ 385 по 388). живо интересовавшаяся богослужебными обрядами Герусалимской церкви и подробно ихъ описавшая въ своемъ Peregrinatio (см. изд. Прав. Палест. Общ. 1889 г. вып. 20. полъ редакцією и съ переводомъ проф. И. В. Помяловскаго). Судя по ея описанію, страстная и свётлая недёли въ Іерусалимъ были наполнены почти непрерывнымъ и весьма сложнымъ богослуженіемъ, состоявшимъ изъ стройнаго и симметричнаго чередованія принаровленныхъ къ воспоминаніямъ времени и мъста чтеній изъ св. Писанія, молитвъ и пъснопъній, а также торжественныхъ крестныхъ ходовъ вли литій по направленію отъ центральной святыни — Гроба Господня — къ святынямъ окрестнымъ, находившимся на Сіонъ, Елеонъ, въ Гевсиманіи и въ другихъ мъстахъ. Паломница съ восторгомъ указываетъ на тщательную выработанность и пелесообразность всехъ этихъ священныхъ дъйствій. Это даетъ намъ право утверждать съ полною несомивнностію, что описанное паломинцею богослуженіе совершалось клиромъ Герусалимской церкви при пособіи писаннаго руководства или устава, который содержаль въ себъ какъ текстъ многочисленныхъ пъснопрній, молитвъ и чтеній, такъ и описаніе порядка сопровождавшихъ ихъ священныхъ дъйствій. Словомъ, въ виду свъдъній объ Іерусалимскомъ богослуженій, сообщенныхъ паломницею. мы увърены, что въ Іерусалимской церкви уже въ концъ IV в. былъ писанный уставъ богослуженія вообще и въ частности страстной и свътлой седмицъ. Въ данномъ случав это обстоятельство должно имъть большую важность, особенно если принять во внимание то, что вообще намъ извъстно о способъ составленія и формированія церковныхъ уставовъ и о чемъ мы имъли уже случай говорить по поводу устава Константинопольской церкви (см. Летопись Историко-филолог. Общества при Новорос. Унив. т. II, стр. 170). Церковные уставы или типиконы, за исключеніемъ только развѣ нѣкоторыхъ частныхъ или ктиторскихъ, не суть произведенія какого либо одного опредъленнаго автора, а суть результать двятельности многихь лиць, большею частію церковныхъ уставщиковъ, на протяжении многихъ столетий. Особенно это должно сказать объ уставахъ великихъ каоедральныхъ перквей, каковы: Константинопольская и Іерусалимская. Будучи разъ составлены клиромъ этихъ церквей подъ руководствомъ кого либо изъ наиболъве компетентныхъ своихъ членовъ, они поступали затемъ какъ бы въ общую собственность этого клира и главнымъ образомъ уставщиковъ, которые потомъ, сообразно съ перемвначи въ практикв, ледали въ текств ихъ измъненія и дополненія. Измъненія эти и дополненія дълались большею частію довольно механично. Какъ показываеть разсмотрівніе рукописей, онв отмечались сначала на поляхъ, а затемъ переносились въ тексть при перепискъ, при чемъ старая практика далеко не всегда изглаживалась. Делалось большею частію такъ, что если, наприм., нужно было внести въ текстъ новое пъснопъніе, то старое оставлялось, а новое присоединялось къ нему съ отметкою: аххо: если нужно было ввести описаніе новаго обряда, то поступали точно такъ же, присоединяя къ старому замъчаніе, что такъ было въ старину, а нынъ иначе, и т. п. Вслъдствіе этого происходить то, что въ текств древнихъ уставовъ на ряду съ новою практикою можно встретить довольно ясные, оставшіеся неизглаженными, слъды древней и разновременной практики, такъ что уставы эти иногда походять на тетради, испецренные многочисленными и разновременными поправками и помарками, изъ-за которыхъ можно еще, хотя и съ большимъ трудомъ, различать первоначальную основу и многія изъдальнъйшихъ наслоеній. Къчислу такихъ уставовъ относится и изданный А. А. Дмитріевскимъ-уставъ Іерусалимскій. Текстъ этого устава заслуживаеть внимательнаго и детальнаго изученія не только въ виду важности и разнообразія описанныхъ въ немъ обрядовъ, но и въ виду возможности отметить факты, относящеся къ исторіи происхожденія, развитія и осложненія этихъ обрядовъ подъ вліяніемъ различныхъ обстоятельствъ. Въ частности, что касается определения времени происхожденія той редакціи, которая содержится въ изданномъ А. А. Дмитріевскимъ тексть, т. е. последней его редакціи, то и это можетъ быть сдълано главнымъ образомъ также на основании анализа и изученія текста, а не возраста рукописи: рукопись можетъ быть очень позднею и тъмъ не менъе воспроизводить памятникъ очень древній; нужно только, чтобы воспроизведение было по возможности точно. Поэтому, А. А. Дмитріевскій поступиль совершенно правильно, обратившись за разр'вшеніемъ вопроса, помимо приписокъ, къ тексту самаго памятника. Къ сожальнію тексть, бывшій у него подъ руками и имъ изданный, очень невысоваго достоинства: онъ неточно воспроизводить подлинникъ и не даетъ всвхъ подробностей, полезныхъ для решенія вопроса о происхожденіи редакціи, а по ніжоторымъ другимъ вопросамъ можеть вводить даже и въ заблужденіе. Посмотримъ, что это за тексть.

Разсматриваемый памятникъ сохранился до нашего времени: 1) въ пергаминной рукописи святогробской библіотеки, писанной въ 1122 г. нѣкіимъ Василіемъ, чтецомъ церкви св. Воскресенія, по повелѣнію Георгія, начальника и судін св. града, хартофилакса и великаго скевофилакса церкви св. Воскресенія, и 2) въ рукописи той же библіотеки 1804 г., содержащей въ себѣ исторію города Іерусалима и всей Палестины, составленную архимандритомъ Максимомъ Симео, бывшимъ дидаскаломъ Іерусалимской богословской школы въ Крестномъ монастырѣ. Здѣсь, въ качествѣ приложенія, помѣщена копія съ указаннаго памятника. Въ литературѣ нѣкоторыя свѣдѣнія объ этомъ памятникѣ были извѣстны съ 1877 г. по изданію Веніамина Іоаннидеса: Пробхоулта́рюу τῆς ἀγίας γῆς. Здѣсь напечатанъ былъ и отрывокъ изъ него о низведеніи св. огня въ Великую Субботу. Въ 1886 г. проф. В. Г. Васильевскій пользовался имъ

въ своихъ комментаріяхъ къ Епифанію (Прав. Палест. Сборникъ, вып. 11, стр. 38). Но въ цівломъ своемъ видів (съ выпускомъ впрочемъ текста чтеній и многихъ п'єсноп'єній) онъ сдізлался изв'єстенъ только тогда, когда за изданіе его взялся А. А. Дмитріевскій. Въ январъ 1888 г., занимаясь рукописями въ библіотекъ Крестнаго монастыря въ Іерусалимъ, онъ нашель этоть памятникь въ копін Симео и, какъ спеціалисть по литургикъ, сразу понядъ его высокое значеніе. Такъ какъ, не смотря на всъ старанія, подлинника ему разыскать не удалось, то онъ удовольствовался копіей, которую, переписавъ и снабдивъ предисловіемъ и краткими примъчаніями, тогда же отправиль въ редакцію Православнаго Собесъдника. Предисловіе, содержащее въ себъ общія свъдънія о памятникъ и о времени его происхожденія, было напечатано въ томъ же 1888 году въ іюльской книгъ Собесъдника; но дальнъйшее печатаніе было на нъкоторое время задержано, въ виду того, что редакція потребовала отъ издателя перевода. Между твиъ г. Пападопуло-Керамевсъ, занимавшійся тогда по порученію бывшаго Іерусалимскаго патріарка Никодима систематическимъ разборомъ и описаніемъ палестинскихъ рукописей и знавшій уже о поискахъ Дмитріевскаго, нашелъ вскорв и самый подлинникъ. Подлинникъ этотъ изданъ теперь подъ его редакціей Прав. Палестинскимъ Обществомъ въ полномъ своемъ видъ и вышелъ въ свъть почти одновременно съ книгой г. Дмитріевскаго. Такимъ образомъ, мы имфемъ теперь подъ руками и копію и подлинникъ — обстоятельство весьма отрадное и весьма благопріятное для наибол'ве плодотворнаго изученія отого дюбопытнаго памятника. Нужно замътить только, что подотворности этого изученія будеть способствовать главнымъ образомъ подлинникъ, а не копія. Хотя копія издана съ переводомъ и со многими учеными примъчаніями, но отъ этого текстъ ея не удучшился и остался весьма неисправнымъ. Самъ издатель сознается, что изданіе его естественно должно стушеваться предъ изданіемъ Палестинскаго Общества но полагаетъ, что оно не должно утратить научнаго интереса, такъ какъ копія, изданная имъ, по его мивнію, представляетъ «одну изъ попетокъ чтенія кодекса 1122 г., отличающагося дефектами и палеографическими трудностями, попытку, принадлежащую одному изъ образованивищихъ грековъ начала истекающаго стольтія». Намъ понятно желаніе издателя обратить вниманіе на цённооть изданнаго имъ памятника, но этого нельзя достигнуть сокрытіемъ истинаго его характера. Изданную имъ копію Симео нельзя назвать копіей въ собственномъ смыслѣ. Симео болѣе или менте точнымъ образомъ воспроизводитъ только текстъ молитвъ и пъснопъній (о послъднихъ впрочемъ трудно судить за отсутствіемъ полнаго ихъ текста у А. А. Дмитріевскаго); что же касается описанія литургическихъ дъйствій, то это есть свободный пересказъ, иногда отступающій отъ подлинника весьма далеко, -- это не копія, а, какъ самъ копінсть выражается, подновленіе — аламбиб — текста, состоящее въ замвив однихъ оборотовъ и даже словъ другими, въ перестановкахъ, сокращеніяхъ и подобныхъ болье или менье важныхъ отступленіяхъ отъ под-

Такого рода отступленій отъ подлинника въ текств Симео такъ много, что, если кому понадобится перечислить ихъ вст, то онъ долженъ будетъ перепечатать оба текста почти цъликомъ одинъ противъ другого. Правда, что всё эти отклоненія направлены къ тому, чтобы сдёлать тексть болёв понятнымъ и дать посильную его интерпретацію, но онъ тъмъ не менъе такъ или иначе искажають тексть. Словомъ, копія Симео есть не столько попытка чтенія, сколько попытка интерпретаціи, что подтверждается характеромъ синтаксическихъ и лексическихъ перемвнъ и добавочными пояснительными фразами (Напр. Дмитр., стр. 170. Ср. изд. Пападопуло-Керамевса, стр. 179-ю). Въ смысле интерпретаціи трудъ Симео, конечно, довольно любопытенъ; но онъ могъ бы быть и очень полезнымъ, если бы быль сделань человекомь, вполне понимавшимь содержание и важность памятника. Къ сожаленію, Симео, какъ видно, принадлежаль къ числу тьхъ грековъ начала нашего стольтія, которые относились къ древнимъ памятникамъ церковной литературы самымъ безцеремоннымъ образомъ и, стараясь исправлять и популяризировать ихъ, испортили текстъ громаднаго ихъ количества. Всего важнъе въ данномъ случаъ то, что многія изъ допущенныхъ Симео отклоненій отъ подлиннаго текста не только не проясняють его, а напротивъ затемняють, и даже весьма существеннымъ образомъ искажаютъ. Въ научномъ отношеніи упомянутыя искаженія представляють особенную важность тамъ, гдѣ Симео, по непониманію ли или по чему другому, вытираеть и изглаживаеть драгоцівнныя для изследователей черты времени и места, определяющія истинный характеръ и значеніе памятника. Перечислимъ здісь искаженія, показавшіяся намъ наиболье важными, причемъ будемъ сопоставлять оба изданные текста.

Текстъ Подлинника.

Пападопуло-Керамевсь, Аνάλεκτα, t. II, σ. 3. 26—30.

1) Καὶ ἀπολύουσιν, καὶ εὐθὺς ἄρχεται ἀνάγνωσιν ὁ βασιλικάριος τοῦ ἀγίου Παύλου τὴν ἐπιστολὴν τὴν πρὸς Ἑβραίους, ἕως οὐ ἔρχονται οἱ Σπουδ[αῖοι] καὶ ἀπάρξονται τῆς ἀγρυπνίας εἰς τὴν ἀγίαν Βασιλικὴν, καθώς ὁ τύπος κατὰ Κυριακῆς ἀγρυπνίαν.

Текстъ Симео.

Дмитріевскій, Богослуженіе, стр. 3—4.

... καὶ ἀπόλυσις. Καὶ ὁ βασιλικάρχης ἄρχεται ἀναγινώσκειν τὴν πρὸς Ἑβραίους τοῦ ἀποστόλου Παύλου ἐπιστολὴν, καὶ ἄρχονται τῆς ἀγρυπνίας εἰς τὴν ἀγίαν Βασιλικὴν, κατὰ τὸν τύπον τῆς ἐν Κυριακῆ ἐκάστη ἀγρυπνίας

Далье следуеть описание бления до канона. Затемъ:

2) Καὶ εὐθὺς καταβαίνει ὁ πατριάρχης καὶ ἄρχεται τὸν κανόνα μετὰ τὸν κλῆρον (=τοῦ κλήρου), οἱ δὲ Σπουδαῖοι ἀναβαίνουσιν εἰς τὴν Θεοτόχον τῶν Καὶ εὐθὺς καταβαίνει ὁ πατριάρχης καὶ ἄρχεται ψάλλειν τὸν κανόνα μετὰ τοῦ κλήρου, καὶ ἀναβαίνουσι εἰς τὴν Θεοτόκον τῶν Σπουδαίων, καὶ ἐκεῖ

Σπουδαίων καὶ ψάλλουν έκει τὸν κα- ψάλλουσι τὸν κανόνα καὶ πᾶσαν τὴν νόνα καὶ πᾶσαν τὴν ἀκολουθίαν καὶ ἀκολουθίαν, καὶ ἀπολύουσι, καθώς ἀπολύ[ονται], καθώς ἔστιν ὁ τύπος ἐστὶν ὁ τύπος αὐτῆς (ctd. 6). αὐτῶν (σ. 7. 21-25).

Въ приведенныхъ двухъ мъстахъ ръчь идетъ о датинскихъ монахахъ бенедиктинскаго ордена, жившихъ издавна близъ св. Гроба въ монастыр'в такъ называемомъ св. Маріи латинской или, по гречески, Упочδαίων. Въ эпоху составленія Устава они находились, очевидно, въ общеніи съ православною церковію и принимали участіє въ православномъ богослуженін, хотя имвли и свой собственный уставъ. Это для памятника довольно характеристично. Симео, выпустивъ изъ текста, очевидно по непониманію, слово: Σπουδαίοι и оставивъ замівчаніе объ удаленіи ихъ изъ храма, по совершенін нікоторыхъ дійствій, въ свой монастырь, произвель въ текств большую путаницу. По его исправленному тексту выходить такъ, что православные, начавъ въ Базиликъ всенощное бдъніе, продолжають его здісь только до канона, а затімь уходять въ монастырь Спудеевъ и тамъ его доканчивають. Между темъ изъ дальнъйшаго изложенія ясно видно, что православные остаются въ храмъ и, послѣ 6-й пѣсни канона, переходять въ Воскресеніе къ св. Гробу. Отсюда они совершають литію на св. Голгону и кругомъ св. Гроба, послѣ чего патріархъ и клирики удаляются въ Катихумены до отпуста, а послів отпуста предпринимается большая литія на Елеонъ, въ Гевсиманію и обратно чрезъ Овчую Купель, или Святое Святыхъ, въ храмъ Константина, гдъ и оканчивается все литургією и литією на св. Гробъ. Словомъ, для православныхъ не было ни времени и ни малейшей надобности отправляться въ монастырь св. Богородицы Спудеевъ и тамъ оканчивать бавне.

Имя Спудеевъ изглаживаетъ Симео и въ другихъ мъстахъ, а именно:

3) Послъ утрени въ Великую Пятницу.

... ἀπολύει. Καὶ τότε ὁ πατριάργης [σιν] εἰς τὴν Άγίαν Κορυφὴν τὰς ὥρας και τὰ τροπάρια τὰ δώδεκα συντόμως, ί να πάλιν νὰ καταβή: όφείλει δὲ γίνεσθαι ή άγία ζύμη οὕτως ϊνα λάβη χα- $\beta \dot{\alpha} \rho \alpha [v] \tau \rho \iota \beta o \mu [\dot{\epsilon} v \eta v] (\sigma. 147. 3-6).$ 

... ή ἀπόλυσις. Περὶ τῆς ἀγίας ζύκαὶ οἱ μοναχοὶ οἱ Σπουδ[αἴοι] ψάλλου- μης. Ἡ άγία ζύμη γίνεται οὕτω μετὰ τὴν ἀπόλυσιν ὁ πατριάρχης λαμβάνει γαβάρα τετριμμένην (CTP. 146).

4) На утрени съ Великой Пятницы на Субботу.

Τάξις τῆς ἀγρυπνίας. Έν ταύτη τῆ νυχτὶ εἰς τὴν Άγίαν Άνάστασιν δεῖ εἶναι. Ερχονται οί μοναχοί Σπουδαζοι καί άρξονται όπίσω τοῦ ζωοποιοῦ καὶ παναγίου Τάφου άνευ φωνής άλλ έν πραότητι και φόβω πολλώ ἄρξονται τὸ «Εὐλόγει ή ψυχή μου τὸν Κύριον» (σ. 161. 24—27, 162. 1).

Τάξις της άγρυπνίας. Έν τη άγία Άναστάσει. "Εργονται μετά σπουδης οι κληρικοι όπίσω τοῦ ζωοδόχου και ζωοποιού και παναγίου τάφου ἄνευ φωνών, άλλ' έν πραότητι και φόβω πολλώ και άργονται το Ευλόγει ή ψυχή μου τὸν Κύριον (crp. 160-162)

Въ этихъ двухъ отрывкахъ отъ изглаженія имени Спудеевъ, хотя не происходитъ такихъ несообразностей, какія мы видѣли въ первыхъ двухъ, однако  $\mu$ οναχοί Σπουδαίοι превращаются въ  $\mu$ ετὰ  $\sigma$ πουδηίς, первоначальный характеръ обряда извращается весьма существеннымъ образомъ и дѣло представляется не такъ, какъ оно изложено въ подлинникѣ.

Есть у Симео и другія, весьма важныя извращенія, касающіяся другихъ предметовъ. Напримъръ:

# 5) Въ началъ службы въ Великій Понедъльникъ замъчаніе:

Δέον γινώσκειν, ότι ή στιχολογία ούτω γίνεται είς τὸ ὄρθρον β΄, καὶ ἡ α΄ ώρα ού στιχολο[γεϊται] ούδὲ τῆ 3', εἰ μὴ τη γ΄ ώρα και τη ς΄. Στιχολογούμεν δέ καθημέραν εἰς τ[ο] « Εσπέρας το προκεί[μενον]» και τη άγια και μεγάλη ε΄ είς τὸν ὄρθρον χάθισμα α΄ χαὶ είς τὰς ώρας β΄, καὶ ούτω πληρού[ται] τὸ Ψαλτ[ήριον]. Καὶ ἀπὸ τότε στιγολογία οὐ γίνεται, εὶ μὴ τῷ μεγάλῳ Σαββάτῳ διά την άγρυπνίαν. Καὶ πάλιν ἕτε[ρος] τύπ[ος]: ψάλλου[σι] καθ[ίσ]ματ[α] τρία είς τὸν ὄρθρον καθ' ἡμέραν καὶ ἡ τριτέχτη ἄλλα β΄, χαὶ πληροῦται τὸ Ψαλτ[ήριον] είς την με[γάλην] δ' είς την τριτέχτην (σελ. 32. 13-22).

Ή δὲ τοῦ Ψαλτηρίου στιχολογία οὕτω γίνεται. καθίσματα τρία εἰς τὸν ὅρθρον καὶ εἰς τὴν τριθέκτην, ἄλλα δύο καὶ πληροῦται τὸ Ψαλτήριον εἰς τὴν τριθέκτην τῆς μεγάλης τετράδος, καὶ ἀπὸ τότε στιχολογία οὐ γίνεται, εἰ μὴ τῷ μεγάλῳ Σαββάτῳ διὰ τὴν ἀγρυπνίαν (ctp. 34).

Въ этомъ отрывкѣ для насъ важно то, что по подлиннику въ немъ указываются два устава стихологіи Псалтири. По первому стихологія Псалтири кончаєтся на Часахъ въ Великій Четвергъ, а по второму (ἕτερος τύπος) на Часахъ въ Великую Среду. Въ дальнѣйшемъ изложеніи имѣется въ виду именно этотъ второй уставъ, какъ это видно, между прочимъ, изъ замѣчанія на Четверговыхъ Часахъ: ψάλλομεν τὴν τριτέхτην ἄνευ στιχολογίας ('Αναλ. σ. 96. 2—3. Дмитр., стр. 90). Первый уставъ, помѣщенный въ началѣ упомянутаго замѣчанія, есть очевидно болѣе древній. Симео опускаєтъ его и такимъ образомъ лишаєтъ изслѣдователей возможности возстановить одну изъ древнихъ чертъ памятника.

#### 6) Въ Великій Вторникъ послѣ литіи на Елеонъ:

Καὶ είδ' οὕτως λιτ[ανεύομεν] ἐπὶ Είδ' οὕτω λιτὴ ἐπὶ τὴν Άγίαν Άνάτὴν Άγίαν Άνάστασιν ψάλλοντες ἦχος ληψιν ψαλλομένων τὸ ἦχος βαρὺς: βαρὺς: «Ἰδού σοι το τάλαντον» κτλ, Ἰδού σοι τὸ τάλαντον (ctp. 64). (σ. 65. 3-5).

Здёсь идеть рёчь объ обратной литіи съ горы Елеона, гдё совершались девятый часъ и вечерня, въ храмъ Воскресенія для совершенія литургіи преждеосвященныхъ даровъ. Симео, полагая вёроятно, что если вечерня совершается на Елеонё, въ храмё, то и слёдующую затёмъ литургію преждеосвященныхъ даровъ удобнёе совершить, если не въ этомъ храмъ, то въ ближайшемъ на мъстъ Вознесенія, читаетъ въй том Аγίαм Άνάληψω. Но изъ изданія г. Пападопуло-Керамевса видно, что подлинникъ не внушаетъ относительно чтенія никакого сомивнія и издатель не колеблясь читаетъ Аγίαм Άνάστασω. Намъ кажется, что послъднее чтеніе должно быть почитаемо върнымъ также и потому, что оно соотвътствуетъ смыслу замъчаній, находящихся въ подлинномъ текстъ на стр. 49. 2—3 и 185. 30—33. Изъ этихъ замъчаній видно 1) что въ св. Воскресеніи не бываетъ литургіи только въ Великую Пятницу, и что 2) въ Великій Вторникъ бываетъ здъсь литургія преждеосвященныхъ даровъ при такой же обстановкъ, какъ и въ Великіе Поведъльникъ и Среду.

7) Είθ' οὕτω τὸ ἐσπερινὸν καὶ ή θ΄ Είθ' οὕτως ἐσπερινὸς καὶ ή θεία εἰς τὸν Αγιον Κωνσταντῖνον (σ. 77. λειτουργία εἰς τὸν Άγιον Κωνσταντίνον (стр. 74).

Это — о Великой Средъ. Симео букву 9 читаетъ не ἐννάτη ῶρα, а θεία λειτουργία. Между тъмъ изъ послъдующаго видно, что литургія (преждеосвященныхъ даровъ) бываетъ въ этотъ день, какъ и въ предыдущіе два, въ св. Воскресеніи, а не въ св. Константинъ.

8) Καὶ όταν πληρώσει τὴν λειτουργίαν, ὑψώνει τὴν στάμνον τοῦ μύρου καθώς καὶ τὸ ἄγιον δῶρον καὶ εἰς τὸ κονδάκιον τῆς λειτουργίας τοῦ ἀγίου μύρου εὐρίσκεις ἄπαντα τὰ θέλ[εις] εἰπεῖν (σ. 104. 27—29. 105. 1). "Ότε δὲ πληρώση τὴν λειτουργίαν, ὑψοῖ καὶ τὴν στάμνον τοῦ μύρου, καθώς καὶ τὰ ἄγια δῶρα. Τὸ δὲ κοντάκιον τῆς λειτουργίας τοῦ ἀγίου μύρου εὐρίσκεις καὶ τὰ ὅσα ἄλλα θέλεις εἰς τὴν λειτουργίαν τοῦ ἀγίου μύρου (CTP. 102.).

Въ подлинникъ подъ словомъ: хоубажоу разумъется, очевидно, особый свитокъ, содержавшій въ себъ чинопослъдованіе св. мура безъ всякихъ пропусковъ съ полнымъ текстомъ молитвъ, произносимыхъ священнослужителями, подобный тъмъ свиткамъ литургій св. Василія и Златоуста, которые во множествъ сохранились до настоящаго времени. Но Симео понялъ эти слова въ смыслъ пъснопънія извъстнаго рода, и въ его текстъ явилось то, чего вовсе нътъ въ подлинникъ.

Не мало и другихъ искаженій можно указать въ этомъ текств, [и мы еще укажемъ нѣкоторыя изъ нихъ далѣе]; но и приведенныхъ примъровъ, намъ кажется, совершенно достаточно, чтобы убѣдиться, какъ мало можно полагаться на текстъ Симео при опредѣленіи значенія и истиннаго характера вновь открытаго, весьма важнаго литургическаго памятника; и если бы А. А. Дмитріевскій имѣлъ подъ руками не этотъ, а подлинный текстъ, то конечно предпочелъ бы его и избѣжалъ бы нѣкоторыхъ ошибочныхъ заключеній и сужденій.

Обратимся теперь къ вопросу о времени происхожденія преобладающей редакціи памятника. Разр'вшеніемъ этого вопроса А. А. Динтріевскій занимается въ предисловіи къ изданному имъ памятнику; но его выводы требуютъ въ настоящее время пов'єрки, такъ какъ «-

изданіемъ подлинника явилось и нѣсколько иное рѣшеніе его, предложенное Пападопуло-Керамевсомъ. А. А. Дмитріевскій полагаеть, что время составленія изданнаго имъ послёдованія въ его настоящемъ виль. т. е. въ той редакціи, которая содержится въ Іерусалимской рукописи 1122 г. и въ поздићишемъ изложени ея у Симео, «опредъляется болъе или менте точно концомъ IX или первой половиной X в.» (пред. XIV) на основании следующихъ признаковъ, имеющихся въ тексте самаго памятника: 1) въ одной изъ эктеній въ службів на неділю Ваій (стр. 30) упоминается «о святфишемъ и боюхранимомъ патріархф Іерусалимскомъ Николап. А по Паламъ Николай былъ Герусалимскимъ патріархомъ съ 932 по 947 годъ. Но Пападопуло-Керамевсъ ('Aval.,  $\pi$ pol.  $\sigma$ .  $\gamma'$ ,  $\eta'$ ) старается ослабить значение этого очень точнаго хронологическаго признака указаніемъ на то, что въ эпоху написанія рукописи (1122) могъ быть патріархомъ Іерусалимскимъ другой Николай, наприм., тотъ, который подписался подъ актами Константинопольского собора 1156 г. Однако-же для даннаго случая этотъ Николай будетъ лицомъ слишкомъ проблематичнымъ, ибо по каталогамъ извъстны предшествовавшіе ему патріархи Іерусалимскіе съ другими именами. По этимъ каталогамъ (см. у Сергія Полн. М'Есяц. Т. ІІ, стр. 210) въ 1122 г. Іерусалимскимъ патріархомъ быль Савва, а за нимъ следовали: Евхерій, Макарій, Арсеній и др. Что же касается до того, что въ рукописи 1122 г. упоминается, какъ о живомъ, о патріархѣ первой половины Х в., то въ этомъ нѣтъ ничего особенно удивительнаго. Въ литургическихъ намятникахъ, благодаря недосмотрамъ писцовъ, подобныя упоминанія встрівчаются неръдко. Какъ на довольно выразительный примъръ, мы можемъ указать на Есфигменскій списокъ ніжоторых влитургических чиновъ 1306 г. Здесь въ одной изъ эктеній на вечерни помещено прошеніе о современномъ написанію рукописи государь Андроникь, а затымъ-такое же прошеніе о его предшественникъ, умершемъ уже, Михаилъ (Матер. для Истор. Чинопослед. литургін, вып. І, стр. 8. Казань 1889 г.). Это последнее было, очевидно, переписано сюда писцомъ съ старой рукописи по невнимательности. Словомъ, имя патріарха Николая, по нашему мевнію, заключаеть въ себ'в весьма надежное хронологическое указаніе, и именно на первую половину Х в. 2) Второй признакъ происхожденія данной редакціи памятника въ первой половинъ Х и даже въ концъ IX в. А. А. Дмитріевскій усматриваеть въ именахъ авторовъ песнопеній, пом'вщенныхъ въ текст'в устава, каковы: Іоаннъ Дамаскинъ, Козьма Майюмскій, патріархъ Фотій и Маркъ, епископъ Отрантскій. По его мнънію, между этими авторами нътъ ни одного, кто бы скончался позднъе конца IX в. Позднъйшимъ изъ нихъ онъ считаетъ, повидимому, патріарха Фотія, «скончавшагося въ 887 году» (въ 891 г.). Но здѣсь онъ допускаетъ большую ошибку, ибо Маркъ Отрантскій, кончину котораго онъ полагаеть почему-то въ началъ IX в., писалъ свой канонъ на Вел. Субботу въ началь Х в. въ Константинополь по побуждению со стороны

ниператора Льва Мудраго, и скончался, какъ думаютъ, около 912 г., а можеть быть и поздиве. На этомъ основания выносить границу срока происхожденія разсиатриваемой редакцій въ конець ІХ в. никакъ не возможно. Первая половина X в. есть терминъ, ранбе котораго редакція съ канономъ Марка появиться не могла. 3) Третій признакъ, тоже весьма важный, солержится въ топографическихъ указаніяхъ памятника на современное его происхожденію состояніе святыхъ Іерусалимскихъ местъ. О постройкахъ на местахъ страданія и воскресенія Христа здёсь говорится такъ, какъ можно говорить, только имъя въ виду постройки патріарха Модеста въ первой половин VII в. Особенно важно частое упоминаніе здісь св. сада (ау. хіїтос) и церкви св. Константина (ναὸς τοῦ ἀγίου Κωνσταντίνου, ἐν ὡ εὐρέθη ὁ τίμιος σταυρὸς τοῦ Κυρίου Σωтярос пий Угоой Хрютой), которая представляется одною изъ главивишихъ святынь и называется даже базиликою. Между тъмъ извъстно, что въ началь XI в., въ 1010 г., при калифь Хакемь, храмъ этотъ быль совершенно разрушенъ и послѣ того уже не быль возстановляемъ въ прежнемъ видъ и объемъ ни при Константинъ Мономакъ, ни при Крестоносцахъ. Со времени этого окончательнаго разрушенія, церковь съ именемъ: «св. Константинъ» въ описаніяхъ Іерусалимскихъ святынь, по мивнію ученых болбе будто бы уже не упоминается. Если это правда, то 1010-й годъ долженъ считаться терминомъ, позже котораго разсматриваемый литургическій памятникъ не могь явиться Такимъ образомъ, всів три 1) перечисленные признака согласно указывають на X в., а именно на патріаршество Николая, какъ на время, когда получила начало та редакція, которая въ сохранившемся до нашего времени памятникъ занимаеть господствующее положение, представляя собою результать повидамому довольно широкаго и основательнаго пересмотра старой, существовавшей до того времени, редакціи устава. Пересмотръ этотъ и обусловленное имъ преобразование старой редакци вызваны были, повидимому, наплывомъ новаго литургическаго матеріала изъ Византін и совершались вообще подъ вліянісять византійской литургической практики, которая

<sup>1)</sup> Въ примѣтаніи 91-мъ (стр. 398) А. А. Дмитріевскій указываетъ еще новый хронологическій признакъ. Обративъ вниманіе на то, что по памятнику монастыри св. Саввы, Харитона и Осодосія представляются благополучно существующими и съ миогочисленною братією въ каждомъ изъ нихъ, онъ полагаетъ на этомъ основаніи, что уставъ сформировался юраздо раме ІХ в., такъ какъ въ ІХ в. монастыри эти подверглись опустошенію сарацинскихъ разбойниковъ, при чемъ нѣкоторые изъ нихъ (напримѣръ монастырь св. Оеодосія) были разрушены даже до основанія. Это правда, что въ началѣ ІХ в. (807 г.) монастыри эти были почти совсѣмъ разрушены, но авторъ забываетъ, что потомъ они были возстановлены и въ началѣ ХІІ в. повидимому процвѣтали. Нашъ паломникъ Даніилъ о разрушенномъ въ ІХ в. якобы до основанія монастырѣ св. Оеодосія говоритъ, что онъ «на горѣ городомъ одѣланъ, видѣть отъ Іерусалима. И ту есть печера на горѣ той, посреди монастыря: въ той печерѣ волсви ночлегъ сотвориша, егда укловишась отъ Ирода; ту нынѣ лежитъ св. Оеодосій и иніи святіи отцы мнози лежатъ» (стр. 55, 56 по изд. Сахарова). Слі вательно, указаніе памятника можно отвосить и къ позднѣйшему времени

при Константинъ Багрянородномъ получила особенно широкое развитіе. Это доказывается встръчающимися въ нашемъ памятникъ именами патріарха Фотія и Марка Отрантскаго и указаніемъ на уставъ Романійскій или Ромейскій (см. Аναλ σ. 106. 21. Дмит., стр. 106 — Ούτως ὁ τύπος τῆς Άγίας Άναστάσεως, ἡ δὲ τῆς 'Ρωμανίας τάξις λέγει), съ которымъ, слѣдовательно редакторы были знакомы.

Теперь возникаетъ вопросъ: сохранилась ли эта редакція Х в. до нашего времени въ рукописи 1122 г. въ своемъ чистомъ и неотмънномъ видъ, или она въ теченіе XI в. подвергалась новымъ измъненіямъ и дополненіямъ, снова была редактирована, и мы имвемъ ее уже въ этомъ изміненномъ видії? Нікоторые сліды, содержащіеся въ тексті памятника, вынуждають насъ ответить на этотъ вопросъ въ томъ смысле. что мы имбемъ ее уже въ измвненномъ видв, что при перепискв въ XII в., а можетъ быть и ранте, въ ней допущены были изминенія, размёры которыхъ определить, впрочемъ, весьма трудно. Вотъ замеченные нами признаки позднъйшихъ редакціонныхъ попытокъ, или по крайней мъръ слъдовъ, указывающихъ на то, что позднъйшіе переписчики не были простыми копінстами: 1) Въ службів на Великій Пятокъ мы находимъ «Последованіе часовъ и тропари» ποίημα Σωφρονίου πατριάργου Ίεροσολύμων τοῦ ἀργαίου καὶ φιλοσόφου (Άνάλ. σ. 147. 14-15. Динт., стр. 146). Здёсь въ этомъ надписаніи нельзя не обратить вниманія на слово: той άργαίου, повидимому излишнее, а потому, въроятно, и опущенное Симео. но многознаменательное. Для чего нужно было обозначать въ надписаніи, что «Часы» принадлежать Софронію древнему? Очевидно для того. чтобы кто-либо не смёшаль его съ Софроніемъ новымъ или вторымъ. который быль Іерусалимскимъ патріархомъ отъ 1046 г. до 1079. Отсюда следуеть, что пояснение это, а можеть быть и все надписание, сделано авторомъ, жившимъ послъ уже смерти Софронія II, по крайней мъръ въ концѣ XI в. 2) Второе указаніе на еще болѣе позднее время мы находимъ въ описаніи процессій на недвію Ваій: Καὶ εύθυς λιτή έα τήν Γεθσημανήν είς την Προβατικήν. Άλλ' ήμεις νῦν λιτανεύομεν ἐκ την Αγίαν Γεθσημανήν είς το Ίερον, ήγουν είς τὰ Άγια τῶν Αγίων (Άνάλ, σ. 18. 33. 19. 1-2: Дмитр., стр. 16). А. А. Дмитріевскій въ примічаніи 34-мъ (стр. 245), упомянувъ объ этомъ измъненіи въ подробностяхъ направленія литіи, приходить въ недоумение, какими мотивами объяснить перемену древняго обычая на новый и полагаеть, что объяснить это можно не иначе, какъ предположивъ неблагопріятныя обстоятельства, вынудившія къ тому Іерусалимскую церковь, каковы: пожаръ и разрушеніе церкви, бывшей на мъстъ Овчей купели, отнятіе ея сарацинами и т. п. обстоятельства. Между твиъ, объяснение здвсь очень простое. Существование или несуществованіе храма на м'єсть Овчей купели здісь не причемъ. Значеніе здёсь имёеть доступность или недоступность извёстнаго мёста для христіанскихъ процессій. Со времени завоеванія Іерусалима магометанами, мъсто, извъстное подъ именемъ: «Святое Святыхъ», было застроено

мечетью Омара и сдълалось недоступнымъ для христіанъ; по изгнаніи же магометанъ крестоносцами, мечеть Омара превращена была въ христіанскую церковь и сдълалась доступною для христіанских процессій. Этимъ обстоятельствомъ и поспъщила воспользоваться Герусалимская перковь. направивъ литію недъли Ваій не на Овчую купель, а на сосъднее, болье важное, мъсто: «Святое Святыхъ». Итакъ, указаніе устава на измъненіе направленія литіи въ данномъ случать есть вставка или редакціонная поправка сделанная уже после завоеванія Іерусалима крестоносцами, не ранће начала XII в. Что это есть вставка, можно видеть и изъ дальнъйшаго текста: послъ совершенія въ Святое Святыхъ предписанныхъ γεταβονώ μέμετβιμ εύθυς έξεργονται από την Προβατικήν λιτ[ανεύοντες] ψαλλο[μένου] τοῦ «Ο τοῖς Χερουβίμ», μέγρις οὐ Ελθωσιν εἰς την βασιλικήν πύλην той ауіон Кырстантічон (с. 19). Позднійшій редакторь, сділавь вы вышеуказанномъ мъстъ поправку, здъсь по недосмотру не сдълаль соотвътствующаго ей дополненія въ тексть, и такимъ образомъ обнаружилъ себя Недосмотръ этотъ исправляеть Симео: после слова: ПроЗатайу онъ прибавляеть: ή ἀπό του Ίερου ως είρηται (стр. 18) и такимъ образомъ, изгладивъ изъ сообщеній памятника слёды ихъ происхожденія, даль возможность А. А. Динтріевскому искать причинъ этой переивны не во владычествъ крестоносцевъ, а въ другихъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ болве ранняго времени.

Изъ разбора указанныхъ нами явухъ текстовъ ясно, что редакція Х-го въка въ рукописи 1122 г. дошла до насъ не въ первоначальномъ и, такъ сказать, неприкосновенномъ своемъ видъ, а съ поправками и дополненіями, сдёланными неизвёстнымъ лицомъ, пересматривавшимъ уставъ въ концъ XI и въ началъ XII в. Но какъ далеко простираются эти поправки? Можетъ быть этими только двумя местами оне и ограничиваются? Точный отвъть на этоть вопрось можно дать только послъ детальнаго анализа и изследованія текста, чего мы теперь не можемъ сдълать; но и при томъ знакомствъ съ текстомъ, какое уже имъемъ, мы могли бы указать и еще несколько месть, где можно съ большою въроятностію хотя бы только подозръвать поздивищія исправленія. Мы остановимся несколько на техъ местахъ, въ которыхъ содержатся топографическія указанія, относящіяся къ зданіямъ при Гробъ Господнемъ, такъ какъ указанія эти, повидимому, совершенно противоречать нашему предположению о позднейшихъ поправкахъ. Въ самомъ дълъ, мы знаемъ, что храмъ св. Константина, построенный патріархомъ Модестомъ, былъ совершенно разрушенъ Хакемомъ въ 1010 г. и затемъ не быль возстановлень въ прежнемъ виде; въ эпоху позднейшаго редактированія устава, т. е. въ началь XII в., этого храма не было, а между твиъ нашъ памятникъ представляетъ этотъ храмъ существующимъ и прилагаетъ къ нему тв названія, которыя по древнимъ свидвтельствамъ свойственны были именно тому храму, который возси вленъ быль Модестомъ — βασιλική, "Αγιος Κωνσταντίνος, ναός τοῦ

Κωνσταντίνου, εν ώ ευρέθη ο τίμιος καὶ ζωοποιός σταυρός τοῦ Κυρίου καὶ Σωтпоос пишу Індой Хрістой (с. 26). Если въ XII в., делаемы были исправленія, то какимъ образомъ могли быть оставлены безъ измёненія и даже оговорки эти указанія на несуществовавшій уже храмъ? — Намъ кажется, что это весьма могло быть сдёлано вслёдствіе того, что была возможность подъ древнимъ названіемъ разумъть, хотя уже не древній Модестовскій храмъ, но весьма важную часть его, а именно подземную церковь св. Елены, гдв именно и были найдены кресты. Въ храмв Константина эта подземная церковь, въ видъ крипты, занимала его восточную часть и, какъ подземная, при разрушеніи надземной церкви не могла быть окончательно разрушена. Въ XII в. она существовала въ реставрированномъ видъ и «Малая церквица», о которой упоминаетъ Даніилъ паломникъ, была по всей въроятности часовня надъ спускомъ въ подземное помъщение. Іоаннъ Фока во второй половинъ XII в. обозначаеть этоть храмь такимь образомь: ὑπόγαιος ναὸς μέγας, ἐν ῷ εύρηται ο τίμιος καὶ ζωοποιός σταυρός τοῦ Δεσπότου Χριστοῦ (Πα. Сборн. вып. 23, стр. 14). Что подъ именемъ св. Константина нашъ памятникъ разумбеть эту именно церковь, видно, по нашему мибнію, изъ способа обозначенія входа въ нее и выхода. Говоря о вход'в въ этоть храмъ, памятникъ постоянно употребляеть глаголь: хатаваічь — хатаваічьны хатаваічонеч и проч., а для выхода ачаваічь. Едвали этоть способъ обозначенія могь быть приміняємь къ храму, построенному Модестомь. Св. Константинъ Модеста по отношенію къ храму Восиресенія вовсе не занималь такого низменнаго положенія, чтобы въ него нужно было спускаться; наобороть, онъ занималь, повидимому, болье возвышенное положеніе. Патріархъ Софроній назваль храмъ этоть: Відка (см. прим. проф. Васильевскаго, Пал. Сбор., вып. 11, стр. 41); по свидетельству Зевульфа мѣсто, на которомъ стоялъ этотъ древній храмъ, по отношенію къ поверхности двора или сада, примыкавшаго къ Воскресенію, было возвышеннымъ — paulo superius (Пал. Сборн., вып. 9-й, стр. 273). Поэтому можно кажется думать, что выраженія: καταβαίνουσι, καταβαίνομεν и т. п. суть позднейшія поправки, сделанныя применительно къ положенію подземной церкви Обр'єтенія Креста 1). Другое топографическое обозначеніе, повидимому, противорѣчащее предположенію о позднівйшихъ поправкахъ въ текств памятника, есть слово: χήπος, указывающее на садъ или открытую площадь, существовавшую въ постройкахъ Мол

<sup>1)</sup> Въ смысаћ косвеннаго подтвержденія нашей догадки весьма любопытно слідующее, очевидно поврежденное, місто (Άνάλεκτα σ. 26. 19—20): Εὐθύς μετὰ τὸ κοινωνεῖν τὸν λαὸν καταβαίνομεν εἰς τὸν ἄγιον Κωνσταντῖνον ἐπὶ τὴν Άγίαν Άνάστασιν. По связи річи видно, что нужно было выходить изъ св. Константина, а не входить въ него. Арк. Симео (Дмитр., стр. 32) поправляеть: ἀναβαίνομεν ἐκ τοῦ 'Αγίου Κωνσταντίνου ἐπὶ τὴν 'Αγίαν 'Ανάστασιν. Не довольно ли здісь одной поправки: ἐκ τοῦ 'Αγ. Κωνσταντίνου? Τοгда на слово: καταβαίνομεν можно смотріть какъ на остатокъ стараго, бывшаго до исправленія, способа обозначенія выхода изъ св. Константина въ св. Воскресеніе.

леста между св. Воскресеніемъ и св. Константиномъ. По общему мивнію. носле погрома 1010 г. указанія на этоть садъ въ литературныхъ памятникахъ прекращаются и, сабдовательно, согласно съ этимъ оно должно бы быть изглажено и изъ нашего памятника. Но въ данномъ случав въ этомъ не представлялось никакой надобности. Если и дъйствительно слово: хӣтос въ XI и XII вв. уже не употреблялось у паломенковъ и въ другихъ литературныхъ памятникахъ, то это не значитъ, что открытая площадка, обозначавшаяся прежде этимъ словомъ, уже не существовала; напротивъ, она существовала и въ это время, по крайней мъръ до половины XII в., когда крестоносцы начали возводить на ней свои постройки. Въ концъ XI и въ началъ XII в. эта площадка должна была имъть даже большіе размёры, чёмъ какіе она имёла до Хакемова погрома, такъ какъ къ ней примыкало теперь пустое пространство, занятое прежде святымъ Константиномъ. Что касается до указаній нашего памятника на положение другихъ зданій: Голговы, темницы, св. Воскресенія и проч., то указанія эти въ равной мітрі могуть быть приложены какъ къ постройкамъ Модеста, такъ и къ постройкамъ Константина Мономаха. Относительно св. Воскресенія можно сказать даже, что тъ данныя, которыя сообщаеть о немъ нашъ памятникъ, болве приложимы къ постройкамъ Мономаха, чемъ Модеста. По памятнику ή άγία Άνάσταсіс, или св. Воскресеніе, есть круглая церковь, въ срединъ которой-Гробъ Господа — τοῦ Κυρίου τάφος; въ верху ея — хатηγούμενα, куда восходить патріархъ въ нівкоторыхъ случаяхъ; противъ св Гроба, къ востоку —  $\tau \delta$  аугоу  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$  — алта; ь, повидимому большихъ разм $\bar{b}$ ровъ, такъ какъ въ немъ есть σύνθρονον, на который восходить патріархъ, а предъ нимъ солея и амеонь (Άνάλ. σ. 199, 200, 184). Такія показанія относительно алтаря, очевидно, гораздо болье согласуются съ показаніями паломниковъ XII в., напримъръ Даніила игумена, чъмъ съ паломниками VI и VII вв., каковы Аркульфъ и Беда. Даніилъ ясно и подробно говорить «о велицёмъ озтари», находившемся противъ дверей св. Гроба къ востоку (Прав. Пал. Сборн., вып. 9-й, стр. 133) въ церкви св. Воскресенія, перестроенной Мономахомъ; Аркульфъ же и Беда ничего не говорять о такомъ большомъ алтарів, а говорять о трехъ алтаряхъ: на югь, свверъ и западъ, что не согласно съ нашимъ памятникомъ. Правда, Беда говорить даже о двухъ алтаряхъ къ востоку отъ дверей Гроба, но это алтари не большіе (Прав. Пал. Сборн., вып. 20-й, стр. 177). Притомъ же извъстіе объ этихъ двухъ алгаряхъ также не согласуется съ нашимъ памятникомъ. Чъмъ объяснить это несогласіе, если въ нашемъ памятникъ ръчь идеть о постройкахъ Модеста? По нашему мивнію это произощио, по всей въроятности отъ поздиъйшихъ поправокъ. Вообще, на основаніи указанныхъ признаковъ, должно думать, что поправки, сділанныя въ текстъ X в. позднъйшими справщиками, были довольно значительны, но не выдержаны и не систематичны: исправлены одни м'вста, и другія, параллельныя имъ, оставлены безъ исправленія; нікоторыя

мъста вовсе неисправлены, хотя уже и не соотвътствовали дъйствующей практикъ и обстоятельствамъ. Замъчательно, что слъды редакціонныхъ работъ можно открыть исключительно почти только въ подлинномъ текстъ, а не въ копіи Симео, который ихъ старательно, хотя и не намъренно, изглаживалъ. Таковъ памятникъ, изданный А. А. Димитревскимъ. Перейдемъ теперь къ разсмотрънію другихъ сторонъ его изданія.

Кром'в греческаго текста и предисловія, въ книг'в А. А. Дмитріевскаго мы находимъ переводъ текста на русскій языкъ, прим'вчанія и дополненія. Все это составлено и напечатано авторомъ, очевидно, съ цілію сділать боліве легкимъ и доступнымъ пониманіе изданнаго имъ, весьма важнаго, памятника, и онъ въ значительной м'врів достигаетъ своей ціли.

Переводъ обладаеть всеми теми достоинствами, какихъ естественно было ожидать отъ перевода, сдёланнаго человекомъ, спеціально знакомымъ съ своеобразнымъ литургическимъ языкомъ и съ весьма трудною и запутанною литургическою терминологіею. Однакожъ, въ немъ есть и недосмотры; на нихъ мы не будемъ останавливаться, такъ какъ важнъйшіе изъ нихъ исправляеть самъ переводчикъ въ своихъ примъчаніяхъ и corrigenda, а другіе легко могуть быть исправлены каждымъ читателемъ, ибо подлинный текстъ здёсь на лицо. Более нажны тв, въ которыхъ замѣчаются пропуски словъ подлинника. Такъ на стр. 178 мы ΨΗΤΑΘΜΤ μίεδ' ὅ ὁ πατριάρχης δίδωσιν ('Ανάλ.—δίδει) εὐχὴν καὶ ἀνέρχεται εἰς τὸ φωτιστήριον; въ переводѣ слово: δίδωσιν εύχην опущены, очевидно, по недосмотру, и мы обращаемъ внимание на это опущение потому только, что вследствіе его порядокъ действій по переводу представляется не въ подлинномъ его видъ. Имъются подобныя опущенія и въ другихъ мъстахъ. Но большее внимание должны вызывать къ себъ нъкоторыя другія особенности перевода, а именно: способъ передачи нівкоторыхъ литургическихъ терминовъ, встречающихся въ памятнике. Здесь мы встречаемся иногда съ переводами неустойчивыми и недостаточно обоснованными, а потому вызывающими на возраженія и размышленія. Такъ въ памятник весьма часто встрвчается терминь: отпологія въ приложеніи къ псалмамъ, указывающій на особенный способъ ихъ чтенія по стихамъ съ припъвомъ послъ каждаго изъ нихъ. На стр. 4 мы читаемъ: оттусλογία του δευτέρου καθίσματος Έξομολογήσομαι σοι, Κύριε; переводъ: «чтеніе второй канизмы: Испов'вися Теб'в, Господи». Н'всколько ниже: стіуоλογία του τρίτου καθίσματος; переводъ: «стихословіе третьей канизмы». Последній переводъ верень и на немь бы следовало остановиться, объяснивъ въ примъчаніи, что такое-стихословіе, и какихъ родовъ оно бываеть; но переводчикъ далъе совершенно оставляеть его, и слово откусλογία переводить или словомъ: чтеніе, чтеніе касизмы, или словомъ: канизма. Прим'вры: стр.  $34-35-\tau$ ой фадтуріой отку одоуї  $\tau$  чтеніемъ псалтири, отгуологія ой гічета: — чтенія канизмъ не бываеть; стр. 36— 37: στιγολογία τὸ Κύριε μη τῷ θυμῷ σου, καθίσμα ήγος πλ. δ'= καθμακα:

«Господи да не яростію Твоею», съдаленъ, гласъ 8-й; стр. 42-43: отгусλογία εἰς τὴν θ' ώραν οὐ γίνεται = καθμομы на θ-μ $\mathbf b$  час $\mathbf b$  не бывает $\mathbf b$ ; CTP. 74—75: στιγολογούμεν τὸ Αίνεῖτε τὸ ὄνομα Κυρίου καὶ τὸ Εὐλογητὸς Κύριος, ο Θεός μου = читаемъ канизмы: «Хвалите имя Господне» и «Благословенъ Господь Богъ мой». То же встрвчаемъ во множествв другихъ мъсть. Переводъ слова: отгуодоуї словами: чтеніе канизмы, равно какъ отождествление этого слова съ словомъ: хадібиа, по нашему мивнію, вносять въ тексть по меньшей мърв неясность и неопредвленность. Переводчикъ, повидимому, имълъ въ виду толкованіе, введенное въ подлинный текстъ архимандритомъ Симео, который въ приведенныхъ выше первыхъ двухъ текстахъ (стр. 4-5) къ слову: στιγολογία прибавиль τοῦ δευτέρου καθίσματος η του τρίτου καθίσματος. Ηο эτο позднѣйшее обозначеніе словомъ касизма отдівленій Псалтири, состоящихъ изъ извівстваго числа псалмовъ, весьма мало свойственно нашему памятнику; каоизмою здёсь всегда называются стихиры, заключающія собою стихословіе того или иного псалма и переводится у насъ: съдаленъ. Касизмы же въ напіемъ смыслѣ обозначаются только начальными словами перваго псалма. Поэтому въ видахъ точности слово: каоизма, какъ поздивищее поясненіе, лучше было ставить въ перевод'в въ скобкахъ посл'в слова: стихословіє. Но тамъ, гдв неть въ текств слова: отіуодоуїх, едвали можеть имъть иъсто слово: канизма. Поэтому намъ кажется неправильнымъ переводъ ψάλλομεν το Κλίνον Κύριε, το ούς σου чрезъ: «поемъ канизму: Приклони Господи ухо Твое», ибо здёсь нётъ слова: отгуодоуюм. Во всякомъ случав въ передачв термина: отгуологія, должно бы быть соблюдено полное однообразіе, при чемъ, въ виду важности и широкой употребительности термина, та или иная передача его по русски должна бы быть мотивирована. Еще боле возраженій вызываеть переводъ другаго термина, новаго, досель неизвъстнаго, но часто встречающагося въ нашемъ памятникв. Это— $\tau \dot{\alpha}$  і є  $\pi \alpha x$ оυστ $\dot{\alpha}$ ,  $\tau \dot{\alpha}$  і є  $\pi \alpha x$ ουστ $\dot{\alpha}$  о  $\pi \dot{\alpha}$  . Въ началь (см. стр. 8-9) слову: та єпакорота авторъ не придаль терминологического значенія и Фразу: είτα ψάλλουσι τὰ ἐπακουστὰ είς ήγον γ' перевель: «потомъ раздъльно поють на глась 3» но затёмъ онъ вездё этоть терминъ переводить словомъ: ипакои. Для оправданія такого перевода на стр. 225 онъ дівлаетъ примъчаніе, въ которомъ объясняеть, что слово: епахоистой мало понятно для него, но что, очевидно, имъ обозначаются краткія песнопенія, отличающияся отъ прочихъ пъснопъній особенностію своей мелодіи или нацвва. Затемъ, сославшись на одинаковость корня въ глаголахъ: ἐπαχούω и ύπαχούω, онъ подагаетъ, что ничего не будетъ страннаго, если онъ слово: то етахоротой отождествить съ известнымъ въ литургике словомъ: ὑπακοή, которое означаеть не только названіе изв'єстнаго рода стихиры, но и припъвъ къ антифоннымъ псалмамъ, стихъ изъ псалма и т. п. Вследствіе этого онъ и переводить всюду слово: τό ἐπακουστόν ипакои, понимая это слово не въ нынъппнемъ, узко-спеціальномъ, значенін стихиры съ извістнымъ содержаніемъ и положеніемъ въ богослу-

женін, а такъ, какъ понималось оно въ глубокой древности. Намъ кажется, что какое бы значение мы ни придавали слову: ὑπαχοή, его никакъ нельзя признать соответствующимъ слову: епахоооточ. Да и вообще странно передавать одинъ мало понятный греческій терминъ другимъ греческимъ же, и еще менве понятнымъ, при томъ такимъ, который встръчается въ томъ же памятникъ въ приложеніи къ гимнологическимъ произведеніямъ другого рода. Литургическая вообще и, въ частности, гимнологическая терминологія весьма сложна и трудна для объясненія. Многіе паъ наиболье употребительныхъ у насъ гимнологическихъ терминовъ, напримъръ: ирмосъ, кондакъ, икосъ и др., будучи унаслъдованы отъ глубокой древности, теперь уже въ значительной степени представляютъ собою что-то въ родъ филологической и археологической загадки; ихъ подлинное значение и происхождение теперь уже весьма трудно опредълить, что доказывается досель существующимъ разногласіемъ на этотъ счеть между учеными изследователями; ихъ трудно поэтому и перевесть на русскій языкъ вполив безошибочно, вследствіе чего они и остаются безъ перевода. Особенности же техъ піэсъ, которыя обозначены указанными терминами, объясняются обыкновенно, такъ сказать, описательнымъ способомъ, чрезъ указаніе формы ихъ содержанія и положенія въ систем'в богослуженія и церковнаго п'всноп'внія. Намъ кажется, что такъ же следовало бы поступить и въ данномъ случае, т. е. оставить слово: етахоостой безъ перевода, а особенности обозначаемыхъ имъ пъснопъній объяснить наблюденіями надъ текстомъ памятника, въ которомъ встречается это слово. Наблюденія эти могли бы привести, какъ намъ кажется, къ болве ясному и раздвльному пониманію новаго термина, чівмъ то, какое мы получаемъ чрезъ замівну его словомъ: ипакои. Терминъ: τό ἐπακουστόν встрвчается чаще всего во второй части памятника — въ описанія церковныхъ службъ на дни Светлой недъли. Такъ на вечерни въ Свътлое Воскресение послъ прокимена и съдальна εύθυς επακουστόν, ήχος α΄. Ενεκεν της ταλαιπωρίας των πτωγών καί τοῦ στεναγμοῦ. Καὶ ὁ διάκονος: «Καὶ ὑπὲρ τοῦ καταξιωθήναι ἡμᾶς τῆς ἀκροάσεως». Και ό πρωτοπαπας τὸ εὐαγγέλιον ἐκ τοῦ κατὰ Ἰωάννην (crp. 198, Ἀνάλ. 205). Затыть въ той же комбинаціи, т. е. предъ Евангеліемъ, ітахочоточ встрвчается постоянно далве при описаніи утренняго богослуженія. Такъ на утрени въ Свътлый Понедъльникъ послъ стихиръ «на хвалитваъ» ἐπακουστὸν [εἰς] ἡχ. [ον] β΄. Φῶς ἀνέτειλε τῷ δικαίφ καὶ τοῖς εὐθέσι. Εὐαγγέλιον δ' κατά Λουκάν (стр. 198. Άν. σ. 211). Тоже-на утрени во Вторникъ и въ Среду. Въ Четвергъ етахопотом является на томъ же мъстъ съ осоδων cthxone: ἐπακουστὸν· ἦγος· Ἀνάστηθι, Κύριε ὁ Θεός μου· ὑψωθήτω ἡ γείρ σου. Στίγος: Έξομολογήσομαι. Ευαγγέλιον κατά Ίωάννην (ctp. 208. 'Αν. σ. 235). Точно такъ же, т. е. со стихомъ, является єпахочотом на утрени въ Пятницу и Субботу Свътлой недъли (стр. 212, 214. Άνάλ. σ. 244, 252). Отсюда видно, что єпахоротою есть что-то въ роде прокимена или даже настоящій прокименъ только подъ другимъ названіемъ; онъ ванимаеть почти

то же мъсто, какое занимаетъ и въ настоящее время прокименъ на утрени предъ Евангелісиъ и по форм' своей сходенъ съ прокциеномъ. Выше въ томъ же памятникъ, въ описаніи службы утромъ въ Великую Субботу (стр. 168. Avál. с. 176, 177) есть одно даже такое мъсто, которое позволяеть утверждать это почти съ несомивниостію. Тамъ сказано, что пось стихирь «на хвалитьхь» ψάλλουσι τρείς διάκονοι τά επακουστά εμπροσθεν του αγίου τάφου. Μετά την συναπτήν ήγος β' «Ένεκε της ταλαιπωρίας των πτωγών και των στεναγμών των πενήτων, νύν άναστήσομαι λέγει Κύριος (CM. Τοπο ΒΙΙΜΟ). Στίγ. Σῶσόν με, Κύμε, ὅτι ἐκλέλοιπεν ὅσιος.—"Ετερον έπακουστόν, ήγος δ΄ Άνάστα, Κύρις, βοήθησον ήμιν και λύτρωσαι. Στίγ. Σὺ εἶ αὐτὸς ὁ βασιλεύς καὶ ὁ Θεός μου Τὸ αὐτὸ προκείμενον, ηγος δ. Άνάστα, Κύριε βοηθησον ήμιν και λύτρωσαι ήμας ένεκε του ονόματός σου. Στίγ. Ο Θεος εν τοις ώσιν ήμων ήχούσαμεν». Далье чтеніе няь пророка Іезекіная. Здёсь, такинь образонь, сань составитель устава слово: ітахоитто отождествляеть съ словомъ: прохециемом и употребляеть безразлично оба термина какъ однозначущіе. Поэтому, если нужно было терминь: екахопотол заменять другимь, то лучше бы было заменить его словомъ: прохециемом, а не опихот. Епихочотом по всей вероятности есть или старый терминь, не успъвшій еще выйти изь употребленія, или мъстный, и увазываеть на способъ пънія по наслуху, какъ это мы видимъ и въ настоящее время при пънін прокимена: прокименъ сначала произносится чтепомъ въ слухъ всёхъ, а затемъ певцы съ его словъ поють его. Что касается: опахой, то этоть терминь встрычается въ нашемъ памятникъ нъсколько разъ съ своимъ спеціальнымъ значеніемъ и прилагается къ нъкоторымъ стихирамъ, входящимъ въ составъ каноновъ. О пъніи одной изъ этихъ стихиръ, а именю миском изъ пасхальнаго канона, сообщается дюбопытная подробность, изъ которой можетъ быть возможно извлечь что нибудь для объясненія этого темнаго термина. Півніе этого ипакои: Προλαβούσαι τον όρθρον αι περί Μαρίαν (Предварившія утро яже о Марін) должно происходить при особенной обстановкъ, располагающей и вызывающей слушателей къ особенному оми**πακίκ**α άναβαίνουσιν οι ψάλται ἐπὶ τοῦ ἄμβωνος, καὶ ὁ δομέστικος άλλαγμένος καὶ μετά γειρ.... γρυσά, καὶ ὁ ψάλτης: ὑπακοἡ ἡγος δ' (ctp. 186 Άνάλ. σ. 192). — Кромъ термина: ἐπαχουστον встрѣчается въ нашемъ памятникъ еще терминъ, тоже новый и непонятный: Эсогс. Что означаетъ и откуда происходить этогь терминь трудно определить. А. А. Динтріевскій переводить его словомъ: катавасія, но не объясняеть почему. Правда, бесц имветь сходство съ катавасіей въ томъ отношеніи, что это есть врмосъ канона, но сходство не полное. Любопытно, что терминъ: ирмосъ, — одинъ изъ древнъйшихъ п наиболъе употребительныхъ, въ нашемъ памятникъ вовсе не встръчается, хотя конструкція каноновъ представляется въ немъ вполнъ выработанною въ другихъ отношеніяхъ. Терминъ: хатавабіа по тексту Симео тоже не встречается, но въ подлинномъ текств мы встрвчаемъ его одинъ разъ, хотя и не въ обыч-

номъ мъстъ, въ отпустъ Чина омовенія ногъ на вечерни въ Великій Четвертокъ (Άνάλ, σ. 115). Здёсь катавасіей называется извёстный тропарь на утрени Великаго Четверга: Егда славнім ученицы: «Νῦν ἀπολύεις» Καταβασία. «Ότε οι ενδοξοι μαθηταί». Ниже (σ. 116) въ Чинъ страстей (τάξις... τῶν ἀγίων παθῶν) τοτь же τροпарь называется сѣдальнымь κάθισμα. "Отє οι ενδοξοι μαθηταί, a выше (σ. 83) въ Чинъ утрени-тропаремъ — троπάριν ψαλλόμενον είς τὸ Άλληλούια. — Къ числу новыхъ терминовъ можно отнести и слово: σύνθημα въ приложеніи къ нікоторымъ кондакамъ. Такъ на канонъ въ Великій Четвергъ (стр. 84. Άνάλ. σ. 87) Είτα χονδάχιον ήγος πλάγιος δ΄. Σύνθημα ιδιόμελον. Α. Α. Дмитріевскій переводить это м'всто такъ: «Кондакъ, гласъ 8-й, «Твореніе» самогласное». Согласно съ этимъ следуетъ исправить переводъ другого подобнаго μθετα (ετρ. 56. Άνάλ. σ. 56): άλλο χονδάχιον ήγος πλάγιος δ' ιδιόμελον χαί καλείται σύνθημα. 'Ιδιόμελον. Cloba: και καλείται σύνθημα переводчикъ принимаеть за начальныя слова самогласнаго кондака и переводить такъ: «другой кондакъ, гласъ 8-й, самогласенъ: «И нарицается знаменіе» самогласенъ»; но справедливве слова эти отнести къ надписанію.

Перейдемъ теперь къ примъчаніямь. Ихъ очень много; они занимаютъ почти половину всей книги (стр. 220-426). Цифрами обозначено 137 прим'тчаній; но на самомъ діль ихъ гораздо болье, такъ какъ къ обозначеннымъ цифрами присоединено много другихъ примъчаній, обозначенныхъ страницами. Въ этихъ примечанияхъ затронуто столько важныхъ и любопытныхъ вопросовъ: топографическихъ, хронологическихъ, археологическихъ и литургическихъ, что останавливаться здёсь на всёхъ ихъ съ равною внимательностію нъть никакой возможности, особенно если им'ть въ виду, что многіе изъ этихъ вопросовъ относятся къ числу темныхъ и спорныхъ и, въ виду современнаго состоянія археологін, должны остаться таковыми, повидимому, еще долгое время. Поэтому мы обратимъ свое вниманіе только на ніжоторые пункты и стороны изследованій автора въ этихъ примечаніяхъ. Общую оценку этихъ примъчаній со стороны задачь, пріемовь и результатовь изследованія делаетъ впрочемъ самъ авторъ въ своемъ «послъсловіи» (стр. 423-426). «Въ этихъ примъчаніяхъ, говорить онъ, благодаря своему личному знакомству съ литургическою письменностію многочисленныхъ восточныхъ и западныхъ кянгохранилингъ, мы желали прежде всего описываемые въ издаваемомъ нами памятникъ обычан и чины древняго Герусалимскаго богослуженія вывести изъ той исключительности, поражающей читателя съ перваго раза, какая, повидимому, имъ присуща, въ виду малаго знакомстванашего съ памятниками богослуженія этой церкви вообще. Путемъ сопоставленій въ многочисленныхъ примъчаніяхъ литургическихъ особенностей даннаго памятника съ аналогичными обычаями древне-богослужебной практики въ другихъ памятникахъ, мы старались установить историческую достовърность его... и утвердить окончательно въ литургической наукъ фактъ существованія самостоятельнаго патріаршаю

٦

успава Іерусамиской церкви, или, върнъе, устава храма Воскресенія». Далъе... «выдержками изъ многочисленныхъ литургическихъ рукописей въ небольшихъ отрывкахъ, неръдко въ связи съ свидътельствами памятниковъ свяго-отеческой письменности, а иногда болъе или менъе въ цъльныхъ извлеченіяхъ отдъльныхъ чиновъ и послъдованій въ видъ приложеній (таковыхъ въ нашей книгъ четыре) и неръдко въ различныхъ редакціяхъ, мы желали восполнить и прояснить то, что не досказано въ издаваемомъ памятникъ, или только лишь слегка намъчено, въ виду подробнаго и обстоятельнаго изложенія тъхъ же чиновъ и молитвословій въ другихъ богослужебныхъ книгахъ, несомнънно употреблявшихся въ практикъ Герусалимской церкви одновременно съ нашимъ памятникомъ уставнаго характера. Все это несомнънно цъльнъе и рельефнъе напечатлъетъ въ сознаніи нашихъ читателей грандіозно-величественную картину Герусалимскаго богослуженія важнъйшихъ недъль церковнаго года, какія обнимаетъ нашъ памятникъ».

Обративъ затъмъ внимание на замъчательное совпадение многихъ религіозныхъ церемоній, обрядовъ и чиновъ, описанныхъ въ недавно открытомъ паломинчествъ Сильвіи Аквитанской IV в. съ подобными обрядами и перемоніями, изложенными въ нашемъ памятникъ, авторъ пришель къ мысли — «всв эти обычаи, церемоніи, литаніи и проч. поставить въ генетическую связь, разсматривать ихъ въ процессъ историческаго движенія и тіхъ естественных наслоеній, какія появлялись въ нихъ подъ условіями иного времени и иныхъ обстоятельствъ въ жизни Іерусалимской церкви». Отсюда произошли особаго рода примъчанія, въ которыхъ авторъ старался темныя и не вполнъ понятныя мъста одного памятника более ранней эпохи и повествовательного характера сближать и объяснять подобными местами из позднейшиго этиргическаго памятника и на оборотъ, и въ некоторыхъ случаяхъ достигъ счастливыхъ результатовъ. «При решени вопросовъ топографии и археологии Палестины мы воспользовались, говорить авторъ, доступною намъ русскою и иностранною паломническою литературою, но по всёмъ этого рода вопросамъ мы выступали съ своимъ посильнымъ словомъ лишь въ твхъ случаяхъ, когда чувствовалась въ томъ настоятельная потребность: 1) когда въ существующей и богатой уже по палестиновъденію литературѣ замѣчался положительный пробѣлъ; 2) когда своими соображеніями и доступными намъ фактами мы желали подтвердить соображенія и гипотезы своихъ предшественниковъ въ ръшеніи однихъ и тъхъ же вопросовъ и прояснить недосказанное ими и 3) наконецъ, когда мы не могли раздълять существующихъ теорій, гипотезъ и положеній по тому или иному затронутому нами вопросу. Въ тёхъ же случаяхъ, когда намъ приходилось бы повторять мысли и факты своихъ предшественниковъ, чтобы не увеличивать напрасно объема своей книги — мы предпочитали отсылать своихъ читателей непосредственно къ капитальнымъ изследованіямь по этимь вопросамь нашихь известныхь ученыхь палестт

довъ профессоровъ В. Г. Васильевскаго, И. В. Помяловскаго, А. А. Олесницкаго, архимандрита Антонина и другихъ... При объяснении техническихъ словъ и названій должностныхъ лицъ византійскаго языка намъ неоцѣненную услугу оказали словарь Дюканжа, примѣчанія Рейске, Гоара и др.» Такова общая характеристика примѣчаній, которую даетъ намъ самъ ихъ авторъ. Мы принимаемъ ее полностію, такъ какъ дѣйствительно научный аппаратъ, которымъ располагалъ авторъ, весьма общиренъ и солиденъ, а задачи, поставленныя имъ себѣ, вполнѣ научны и въ высшей степени любопытны. Намъ остается обратить вниманіе только на нѣкоторыя частности этихъ примѣчаній для пополненія ихъ общей характеристики.

Прежде всего нельзя не обратить вниманія на то, что «прим'вчанія» А. А. Дмитріевскаго не одинаковыхъ разм'вровъ и не одинаковаго достоинства. Одић изъ нихъ представляютъ собою общирные и ученые экскурсы въ различныя области литургики, палестинской топографіи и т. п., экскурсы, обставленные многочисленными выписками изъ малодоступныхъ рукописей и снабженные, кромъ того, общирными приложеніями; другія-же чрезвычайно кратки, на столько иногда кратки, что состоять изъ однихъ только ссылокъ на труды В. Г. Васильевскаго и другихъ. Такъ, напримъръ, примъчание 117-е (стр. 413) гласитъ: «Топографическое положеніе патріархіи въ Іерусалим'в опреділяеть проф. Васильевскій въ своей книгъ» и далъе только ссылки. Къ счастію, такихъ примъчаній не много. Авторъ оправдываеть себя твмъ, что не хотвлъ напрасно увеличивать размівры книги, будучи увіврень, что пользованіе трудами, напечатанными въ общераспространенномо Прав. Палест. Сборникъ, не представить особыхь затрудненій для читателей. Однако-жь дорогія изданія Палестинскаго Общества едвали можно считать общераспространенными, да если бы они и были таковыми, рыться въ нихъ для полученія краткаго свъдънія большое затрудненіе для читателей. Что касается увеличенія объема книги, то краткое сообщеніе результата указываемыхъ авторомъ изследованій о топографіи патріархіи и о другихъ предметахъ весьма не много повліяло бы на это увеличеніе. При томъ же увеличеніе это можно было уравнов'єсить н'ікоторыми сокращеніями. Такъ въ примѣчаніи къ стр. 124 (стр. 352 и слѣд.) можно бы безъ ущерба для дѣла выпустить несколько страниць, где авторь даеть намь подробное толкованіе евангельскихъ текстовъ, относящихся къ прощальной бесёдё Спасителя съ учениками въ ночь съ четверга на пятницу. Толкованіе хорошо, но въ данномъ случат безъ него легко можно бы было обойтись. Кром'в прим'вчаній излишне краткихъ, есть въ книг'в и иного рода примівчанія, изъ которыхъ видно, что авторъ, печатая свое сочиненіе въ духовномъ журналъ, разсчитанномъ не на однихъ только ученыхъ, но и на сельское духовенство, не особенно много заботился объ удобствахъ своихъ читателей. Это — примъчанія, состоящія изъ одного подбора древнихъ текстовъ безъ объясненія и даже безъ перевода. Для

примъра можно указать на примъчанія 11-е (стр. 224) о Гробъ Господнемъ и 15-е (стр. 229) о церкви Воскресенія. Последнее изъ этихъ приивчаній начинается такъ: «Перковь Воскресенія построена въ Іспусалимъ въ IV в., но подробное описание ея мы имъемъ дишь отъ VII в. (около 670 г.). Вотъ какъ описывается этотъ кранъ въ «Relatio de locis sanctis» из енескопу Аркульфу». Далбе следують деб выниски изъ Арнульфа и изъ Беды Достопочтеннаго въ подлинникъ, и только. Авторъ забываеть здёсь, во-первыхь, что описанія Аркульфа и Беды относятся не къ тому храму Воскресенія, который быль построень въ Л в., а къ тому, который быль возстановлень патріархомъ Модестомъ въ VII в. а во-вторыхъ, что тексты Аркульфа и Беды довольно тенны, неудобопонятны, и что для того, чтобы извлечь изъ нихъ пользу, иужно не только перевести и истолковать ихъ, но и согласить съ тами данными намятника, иля истолкованія которыхь они приволятся. Въ противномъ случать эти и подобные тексты ноготь возбуждать въ читателяхъ только недоунтніе. Къ счастію, и такихъ принтичній, относящихся къ раввену періоду ихъ составленія, тоже неиного. Въ большей части последуюникъ првифалей авторъ совершенно освобождается отъ подобнаго вода нечьобных для читателей пріеновь и дасть толбованія ясныя и убідительныя. Такое перавенство въ достоинствахъ приначаний объясияется весьма просто неудобною привычкою автора вести нёсколько ученых работь одновременно и съ перерывами, и начинать печатаніе своихъ работъ ранбе ихъ поднаго окончанія. Это довольно вредно отозвалось на работв. публикованной авторомъ въ прошломъ голу: «Патмосскіе очерки»; тоже самое мы видимъ и въ последней книгъ которая печаталась не менте шести лътъ. Примъчанія, написанныя поздите, заметно именть высшее достоинство и обнаруживають значительное увеличение ученаго аппарата, находившагося во владение автора.

Относительно ученых положеній и выволовь, высказанных авторонъ въ различныхъ местахъ своихъ примечаній, мы не можемъ здёсь говорить подробно, такъ какъ ихъ слишкомъ много и они слишкомъ разнообразны. Нъкоторыя изъ нихъ мы считаемъ ошибочными и имъли уже случай указать на это выше (по поводу примечаній къ стр. 8 прим'вч. 34-го и 91-го). Укаженъ зд'Есь еще на одно изъ положеній автора, которое напъ кажется тоже опибочнымъ. Въ примъчания 54-мъ (стр. 320) авторъ занимается решеніемъ вопроса: кто быль авторомъ стихиры: «Господи, яже во многія грёхи впадшая жена» по поводу надписанія ея въ памятникъ именемъ Фотія патріарха Константинопольскаго. Надписание это весьма неожиданно, такъ какъ древнее церковное преданіе приписываеть составленіе этой стихиры девице-инокине Кассін, бывшей въ числе девицъ, изъ которыхъ долженъ быль избрать себ' супругу императоръ беофиль. Иня Фотія явилось здесь вероятно всевдствие того, что благодаря ему именно стихира эта проникла въ тургическую практику церкви Іерусалимской. Фотій, санъ занимає

составленіемъ литургическихъ півснопівній и покровительствовавшій литургическимъ поэтамъ, въроятно послалъ упомянутую стихиру въ Іерусалимъ, какъ одну изъ выдающихся гимнологическихъ новостей. но безъ имени автора. А. А. Лмитрієвскій также не находить возможнымъ приписать упомянутую стихиру патріарху Фотію, но въ то же время отрицаетъ и церковное преданіе относительно авторства Кассін. Основанісмъ лля такого отрицанія служить у него 1) то, что въ одной изъ рукописей XIII в. Синайской библіотеки стихира эта надписывается такъ: ποίημα Ταϊσίας τῆς πόρνης и, слѣдовательно, сочиненіе ея принисывается Таисіи блудниців, а 2) то, что такую стихиру будто бы приличніве н легче было составить блудниць, чьмъ знатной и девственной Кассіи. Намъ кажется, что оба основанія весьма шатки. Если въ одной рукописи надъ стихирою стоить имя Тансіи, то въ другихъ рукописяхъ стоять надъ нею другія имена, и чаще всего имя Кассін; на какомъ же основаніи мы должны предпочесть одно имя другому? А. А. Імитріевскій полагаеть, что имя Тансін должно быть предпочтено имени Кассін на томъ основаніи, что будто бы «философствующая и дівственная Кассія едвали въ состояніи была понять, а тімь боліве такъ превосходно изобразить тв глубокія чувствованія и ощущенія, какія переживала раскаявшаяся блудница, обливающая слезами ноги всепрощающаго Спасителя, потому что въ ея прошлой жизни ничего не было такого, чтобы эти чувствованія были ей доступны, и изобразить себя въ роли глубокопалшей грфшницы — едва ли она была въ состоянии по своему характеру» (стр. 322, 323). Разсужденіе — весьма странное! Приміняясь къ нему, нужно бы было думать, что для того, чтобы изобразить, напримъръ, чувства раскаявшагося разбойника, или чувства матери, потерявщей сына, церковный поэть должень предварительно самъ лично пережить эти чувства и положенія. Но въ томъ и преимущество поэтическаго таланта, что лицо, владъющее имъ, можетъ угадывать и прекрасно изображать и такія чувства, которыя не обусловлены обстоятельствами его личной жизни. Да и какія такія особыя чувствованія, педоступныя будто бы пониманію молодой монахини, находить авторь въ упомянутой стихирѣ? Разженіе блуда? Развѣ оно не могло быть ей свойственно? Если стоять на почет соображеній, то въ данномъ случать, по нашему мевнію, могуть быть приведены соображенія другого рода, указывающія на большую вітроятность авторства Кассіи, а не Таисіи. Упомянутая стихира, написанная изящнымъ языкомъ и принадлежащая къ числу самыхъ лучшихъ произведеній греческой литургической поэзін, обнару. живаетъ автора весьма образованнаго и хорошо ознакомденнаго не только съ языкомъ, но и съ формами литургическихъ пъснопъній, Кассія несомивнио должна быть причислена къ такого рода авторамъ. Извъстно, что это была женщина образованная и писала много литургическихъ пъснопъній. Такова ли была Тансія? Она была египтянка. Возникаетъ вопросъ: знала ли она по-гречески и получила ди хорошее

образованіе? Обстоятельства ея жизни показывають, что она едвали нивла возможность получить какое бы то ни было образованіе, такъ какъ въ весьма юныхъ лётахъ отдана была въ домъ разврата и притомъ собственною своею матерію, и затёмъ, находясь въ затворѣ, она едвали имѣла и возможность писать литургическія пёснопёнія. Такимъ образомъ авторство ея представляется почти невѣроятнымъ. Притомъ же Таисія жила въ IV в.; какимъ же образомъ объяснить то обстоятельство, что упомянутая выше и будто бы ею составлениая стихира только съ IX в. начинаетъ входить въ церковное употребленіе въ Іерусалимѣ, какъ показываетъ имя патріарха Фотія, поставленное на ней въ нашемъ намятникѣ? Вообще, намъ кажется, что достоуважаемый авторъ для того, чтобы отстоять свою гипотезу противъ общепринятаго мевнія, долженъ былъ запастись другими болѣе въскими данными сравнительно съ тѣми, на которыхъ онъ основывается.

Впрочемъ, не въ гипотезахъ и выводахъ сила автора и достоинство его книги, а въ фактахъ и матеріалахъ, которые онъ съ необыкновенною шелростію расточаеть въ своихъ примѣчаніяхъ. Злѣсь мы встрѣчаемъ драгопънныя справки и болъе или менъе общирные выписки изъ многочисленныхъ древнихъ и ръдкихъ рукописей библіотекъ: Синайской, Канрской, Іерусалимской, Патмосской, Авинской, многихъ Авонскихъ, Ватиканской и другихъ. Кромъ того мы встръчаемъ здъсь изданіе цізыхъ, новыхъ и досель неизданныхъ, литургическихъ памятниковъ, а именно: въ приложеніяхъ къ примъчаніямъ и въ самомъ текстъ **ΕΧЪ** Η3ΑΑΗЫ: 1) Τάξις γινομένης της τριτοέχτης εν ταίς νηστείαις 110 DYKOписн ІХ—Х в. Синайской библютеки № 957 (прилож. І, стр. 254—260); 2) Чинъ литургіи апостола Іакова по двумъ Синайскимъ рукописямъ (прилож. II, стр. 270—285); 3) Διακονικά τῆς προηγιασμένης λειτουργίας του άγίου Ίαχώβου по Синайской же рукописи (прилож. III, стр. 303-309); 4) Άντίφονα καλ εύγαι της πανγυγίδος των άγίων νηστειών πο Ιεργαлимскимъ и Синайскимъ рукописямъ (прилож. IV, стр. 112-317). Кромъ того въ текств некоторыхъ применаній помещено полностію тоже несколько новыхъ списковъ другихъ чинопоследованій, а именно: «песненной вечерни» (стр. 287, 290), «повечерія» (стр. 311, 312), «омовенія ногъ» въ трехъ спискахъ (стр. 343-348). Все это уже роскошь: каждый изъ этихъ вновь изданныхъ памятниковъ могъ бы быть предметомъ особаго изследованія и изданія. Темъ более чести автору, что онъ не скрываеть добытые съ великимъ трудомъ тексты въ своемъ портфель, а предоставляеть ихъ всеобщему пользованію. Будемъ надівяться, что найдутся умёлыя руки для разработки вновь опубликованнаго весьма важнаго литургическаго матеріала. Будемъ надвяться также, что и другіе матеріалы, въ громадномъ количествъ собранные А. А. Дмитріевскимъ во время его многочисленныхъ и трудныхъ путешествій, въ скоромъ времени увидять свёть.

Проф. Н. Красноссавцевъ.

Aug. Heisenberg, Studien zur Textgeschichte des Georgios Abropolites. Landau, 1894, Ss. 55.

Диссертація Гейзенберга, представленная философскому факультету Мюнхенскаго университета, служить началомъ предпринятаго имъ большаго изследованія о жизни и авторской деятельности великаго логооста Георгія Акрополита.

Личность Георгія и его историческій трудъ представляють особенный интересь по той близости къ византійскому двору, въ которой онъ находился съ ранней его юности. Шестнадцати летъ является онъ изъ Константинополя, находящагося во власти Латинянъ, въ Никею, ко двору императора Іоанна Дуки Ватацы (Annal. p. 50 ed. Bonn.), за отеческія заботы коего о его высшемъ образованіи (Annal. 53) Георгій отплачиваеть впоследствін своимь Έπιταρίω τῷ ἀοιδίμω βασιλεί Ίωάννη τῷ Δούκα (cpb. Fabric., Bibl. graeca, Voll. VI, p. 770). Онъ сопровождаль этого императора въ его походахъ въ качествъ секретаря (Annal., p. 84). Ему съ его товарищемъ Іоанномъ (Μακρωτός) поручаются царемъ особенно важныя канцелярскія работы (р. 98). Кром'в того, Георгій участвуетъ въ посольствъ, отправляемомъ царемъ въ Оессалоники къ деспоту Миханлу (р. 99) для заключенія съ нимъ договора. Точно также при преемникъ Іоанна, Осодоръ (II), Георгій остается постояннымъ приблеженнымъ царя въ его походахъ (срв. р. 125, р. 135) до того столкновенія между ними, подробно описываемаго Георгіемъ, за которымъ вскор'в сл'вдуетъ отъёздъ царя на Востокъ и назначение Георгія на высокій постъ претора въ западныхъ владеніяхъ (р. 148). Эта претура, окончившаяся для Георгія такъ печально (плітномъ у деспота Михаила), на время разлучаеть его со дворомъ. Но после решительной победы новаго императора (Михаила VIII Палеолога) надъ мятежнымъ деспотомъ и его латинскими союзниками онъ снова возвращается ко двору. Въ своемъ историческомъ трудъ онъ упоминаетъ еще о своей дипломатической роли въ качествъ посла къ болгарскому царю Константину (р. 187) и о своихъ литературныхъ произведеніяхъ, связанныхъ съ событіемъ возвращенія греческихъ императоровъ на престолъ Византіи (молитвы р. 196 и рѣчь р. 198). На описаніи этого событія обрывается изложеніе Георгія и для дальнёйшихъ событій его жизни до его смерти, послёдовавшей въодинъ годъ со смертью основателя новой династіи, мы должны уже обращаться къ позднейшимъ летописцамъ (особенно Георгію Пахимеру, срв. Allatius, Diatriba de Georg. въ его парижск. изданіи Георгія Акрополита 1651 г., р. 353 sqq., и Dräseke, Ztschr. f. wissensch. Theol. von Hilgenfeld В. 34, S. 336 ff.), а также къ свидетельствамъ его ученика Георгія (патріарха Григорія) Кипрскаго въ его автобіографіи и въ его Еухфиюч Акрополиту.

Не только какъ военачальникъ, дипломатъ и высокопоставленный государственный дъятель своего времени привлекаетъ Георгій Акрополить наше вниманіе. Мы знаемъ его также какъ ученаго, около 8 лътъ

преподававшаго съ каседры въ Константинополь философію и математику. Ученикъ знаменитаго Никофора Влеминда, Георгій оставиль также и нѣкоторыя богословскія сочиненія. Таковы его 'Еρμηνεία δεολογιαν τινων ἐπτῶν Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου и его два Слова въ изобличеніе Латинскаго ученія исхожденін Св. Духа (срв. 'Απολογία іеромонаха Іова у Dräseke, l. с., S. 339). Послѣднія любопытны по ихъ отношенію къ роли Георгія на Ліонскомъ соборѣ 1274 г. и къ тому Σύγγραμμα стараго великаго логосета Акрополита, о сожженіи котораго на Константино-польскомъ соборѣ при Андроникѣ ІІ упоминаєть Пахимеръ, вообще къ вопросу о религіозныхъ убѣжденіяхъ Георгія. Извѣстно обвиненіе его Пахимеромъ, какъ «хатиμελημένως τῶν εἰς συνείδησιν ἔγοντα».

Всв эти обстоятельства жизни и авторской двятельности Георгія получать, ввроятно, должное осввщение въ ожидаемомъ новомъ трудв о немъ. Главнымъ и первостепеннымъ источникомъ нашимъ для знакомства не только со многими вившними фактами изъ жизни Акрополита, но и съ внутреннимъ, душевнымъ складомъ его, его воззрвніями, убъжденіями, его нравственнымь характеромь остается его собственный историческій трудъ. Какъ историческій источникъ, трудъ Георгія имветь большую цённость, представляя правдивый разсказъ очевидца (сравн. общій отзывъ Крумбахера о характер'в изложенія Георгія, Вуг. Lit., S. 89) или, по крайней мёрё, человёка, близко стоящаго къ самому источнику свёдёній о текущихъ событіяхъ. Въ массъ мелкихъ подробностей (помимо многихъ прямыхъ указаній) обнаруживаются эти качества содержанія. Скажемъ болье, на насъ трудъ Георгія производить впечатльніе скорье мемуаровъ, набросковъ въ хронологическомъ порядкъ, чъмъ чего нибудь цёльнаго. Странный факть, что трудъ этотъ такъ и остался урочиоч ήμιτελές, оборваннымъ на полуфразв въ описаніи событія возвращенія столицы Грекамъ, хотя авторъ жилъ еще более 20 летъ после того бросаетъ свътъ на происхождение всего произведения. Эта работа осталась лежать у Георгія въ первоначальномъ наброскі, въ какомъ она была сдълана, и послъ для него не было ни желанія, ни времени дописать ее и вообще отдълать. Отсюда понятнъе становится нъкоторая спутанность въ расположении интеріала, некоторыя неточности въ ссылкахъ на свой собственный разсказъ и т. под. Мы знаемъ, что раньше Никифора Влеминда учителемъ Георгія быль спеціалисть риторь и Έπιτάριος Ιοαнну Дукъ самого Георгія являлся, въроятно, образчикомъ школьнаго краснорвчія, усвоеннаго еще у этого ритора. Оставляя даже въ сторонъ преувеличенныя похвалы Георгія Кипрскаго въ 'Еухоріф, мы не думаемъ, чтобы некоторые недостатки изложенія въ труде Акрополита нельзя было приписать неотделанности, необработанности чернового наброска, до насъ дошедшаго. Мы укажемъ некоторые наиболее резкіе примеры: Ллинное отступление о царствовании въ Константинополъ латинскаго паря Генриха (Ерряс), вставляемое по поводу упоминанія женитьбы царя Осодора (I) Ласкариса на сестръ пресмника (и племянника) Генриха Ро

берта (сравн. р. 29, 18—20), авторъ намѣревается закончить еще р. 30, 8 и однако р. 31, 4 снова начинается: ὁ δε εἰρημένος Ἐρρῆς κτλ. р. 76, 18 sq. Ниже, безъ всякой мотивировки, вставлены сообщенія о смѣнѣ патріарховъ. Ссылка р. 12, 5—8 на предшествующее изложеніе р. 10, 14 неточна, такъ какъ въ этомъ послѣднемъ мѣстѣ говорится о дарованіи титула деспота не Өеодору Ласкарису, а Алексѣю Палеологу, который вскорѣ затѣмъ умираетъ. Подобнымъ образомъ р. 26, 20 sqq. ссылка ὡς εἰρήκειμεν не соотвѣтствуетъ содержанію р. 23, 10 sq. Кромѣ того, р. 35, 18 у Асѣня, болгарскаго освободителя страны, двое сыновей, а р. 23, 10 и р. 26, 21 — одинъ. Также бѣгство этого сына р. 35, 20 къ Руси мало вяжется съ тѣмъ, что р. 26, 21 sqq. нѣкто увозитъ его къ Скиоамъ еще ἀφήλικα. Можетъ быть, и такого рода ставвки, нарушающія послѣдовательность изложенія, какъ сопоставленіе личностей двукъ султановъ р. 74 или двукъ деспотовъ р. 76, объясняются поспѣшностью работы.

Тексть исторического труда Георгія Акрополита, напечатанный въ серін боннскаго изданія, взять изъ парижскаго изданія Алляція 1651 г., причемъ издателемъ (Имм. Беккеромъ) сдёланы были нёкоторыя исправленія въ немъ. Упомявутое изданіе Алляція впервые познакомило ученый міръ съ первоначальной редакціей труда Георгія, въ то время какъ первое изданіе — Өеодора Дузы (Lugd. Bat. 1614) содержало только позднівшую, очень сокращенную и искаженную редакцію, текстъ коей по другой рукописи быль помъщень рядомь съ полнымъ текстомъ и въ изданіи Алляція. Рукопись полнаго текста найдена была Алляціемъ на Xioch (Diatr. de Georg., р. 356) и въ основу изданія имъ положенъ собственноручный списокъ съ нея. По мивнію Гейзенберга (S. 23 f.), cod. Barber. (Алляцій быль въ 1651 г. библіотекаремъ Барберинской библіотеки) II, 85 представляеть этоть самый списокъ. Его латинскій переводъ содержить cod. Barber, II, 12. Что касается сокращенной редакціи въ изданіи Алляція (р. 105 sqq.), въ ея основу положенъ былъ, по мивнію Гейзенберга (срв. S. 37), cod. Vatic. 981. Рукопись, коею пользовался Дуза, пока не найдена.

Въ совершенно новую фазу вступаетъ изученіе текста Георгія Акрополита въ трудѣ Гейзенберга. Благодаря предупредительному содѣйствію многихъ лицъ, завѣдующихъ рукописными собраніями Европы, или располагавшихъ возможностью описанія и сличенія той или другой рукописи, авторъ весьма распиряетъ наши свѣдѣнія о рукописяхъ, въ коихъ содержится трудъ Акрополита.

Важнѣйшимъ результатомъ этого широкаго изученія рукописей является открытіе рядомъ съ первоначальной и сокращенной редакціей еще особой редакціи, которая представляетъ обработку и распространеніе труда Георгія другимъ авторомъ. Замѣчательно, что въ этой новой обработкѣ, содержащейся въ сод. Ambros. А 202, всѣ вставки въ первоначальный трудъ указаны особымъ значкомъ (ἀστερίσχος). Добавленія эти въ особенности тѣ, которыя касаются патріарха Арсенія, съ коимъ автора, повидимому, связывають особыя отношенія¹), представляють большой интересъ для исторіи того времени (срв. Dräseke, Wochensch. f. klass. Phil. 1894, № 3). Неизвѣстный авторъ приписалъ и конецъ къ прерванному труду Георгія, но при томъ такъ что чужая рука видна съ перваго разу (срв. S. 48 f.)

Остальныя рукописи Георгія Акрополита, съ которыми знакомитъ насъ авторъ, распадаются на два большіе отдёла: рукописи первоначальной редакціи и рукописи сокращенной редакціи. Авторъ произноситъ рёшительный приговоръ этой послёдней (р. 47). Въ содержаніи она не даетъ ничего новаго и для обработки текста также лишена значенія 2), такъ какъ стоитъ ближе всего къ низшей группё рукописей въ ихъ классификаціи, установленной Гейзенбергомъ.

Классификація рукописей первоначальной редакціи основана у Гейзенберга на сличеніи разночтеній пѣлаго ряда рукописей для довольно значительнаго отрывка изъ исторіи Акрополита, тексть коего приведенъ по сод. Vatican. 163. Кромѣ этой рукописи онъ ставитъ на первое мѣсто Алляціевъ списокъ и Vindobon. № 68 (S. 34). Vatic. № 166 и Parisin. № 3041 занимаютъ второе мѣсто, въ сомнительныхъ случаяхъ сюда

<sup>1)</sup> Мы не можемъ, впрочемъ, согласиться съ авторомъ диссертаціи относительно отзыва о патріархѣ самого Акрополита; кромѣ р. 113 слѣдовало бы ммѣть въ виду другое мѣсто — р. 188, гдѣ патріарху отдано должное. Необразованность или образованность патріарховъ всюду отмѣчается Георгіемъ, высоко ставившимъ философскія знанія. Сопоставленіе съ Никифоромъ Влеммидомъ должно было естественно бросить тѣнь на характеристику Арсенія р. 113.

<sup>2)</sup> Въ самомъ дѣлѣ сокращенная редакція представляєть очень жалкое извлеченіе изъ первоначальнаго труда Георгія. Прежде всего авторъ ея тщательно опускаєть всѣ тѣ многочисленныя и часто длинныя мѣста, гдѣ Георгій сообщаєть о событіяхъ изъ своей жизни, и стараєтся, так. обр., искоренить всѣ признаки его авторства (измѣняя, мапр., даже р. 125,23 ἀπήειμεν въ ἀπήεταν). Только тамъ, гдѣ Георгій говорить о своей претурѣ въ Греціи, у сократителя проскальзываєть небольшой отрывокъ, сохраняющій форму первоначальной редакціи (р. 148, 18 sqq. Гейзенбергъ, 8. 46 f.). Иногда сокращенія совершенно искажають содержаніе, напр. р. 25 ed. Dous.  $\delta$  δλ Рόμπ.  $\delta$  τ. Κωνστ. βασ. (= Bekk. р. 47,20) περί τὰ τῆς Σταδίας μέρη κτλ. (= Bekk. р. 49, 14) и. т. п. Въ сокращенной редакціи возвышеніе Арсенія изъ простыхъ монаховъ въ патріархи совершаєтся даже не въ недѣлю, а уже въ одинъ день (Dous. р. 43:  $\delta$ ς хαὶ μονήμερος διάχονος, ἱερεὺς χαὶ πατριάχνης τετέλεττο).

Что касается разночтеній, намъ кажется, до окончательнаго ихъ отверженія слѣдовало бы по крайней мѣрѣ обсудить нѣкоторыя нзъ нихъ, а также нѣкоторыя мелкія добавленія къ тексту, для содержанія, правда, ничего новаго не дающія. Векк. р. 18,8 ανευ μέντοι τῶν ἀναγκαίων, D. р. 10 ἀλλὰ μόνον τι τῶν ἀναγκαίων; Векк. р. 73,14, D. р. 84 οὐδεἰς οὖν τῶν εἰδότων ἔλεγεν γηραίων τοιοῦτον γινώσκειν ποτὰ χειμῶνα; р. 124,13 εὐχερῶς πάνυ D. εὐχερῶς ἔπειτα. Также указанная нами выше неточная ссылка р. 12,5—8 можетъ быть исправляется въ сокращенной редакціи, гдѣ читаемъ; δεσπότης ὑπ 'ἐκείνου γεγενημένος (въ полномъ текстѣ γεγενημένον), хотя съ другой стороны здѣсь опущены тѣ самыя слова, къ которымъ относится ἐκείνου (т. е. τοῦ βασιλέως Άλεξίου).

присоединяется также Marcian. № 403. Остальныя рукописи сами по себъ лишены значенія и лишь согласіе ихъ чтеній съ лучшими рукописями должно приниматься во вниманіе.

Новый изследователь справедливо указываеть на существенный недостатокъ изданія Имм. Беккера. Въ своихъ исправленіяхъ онъ нередко старался подчинить языкъ Акрополита, далекій отъ языка классическихъ авторовъ, требованіямъ этого языка, хотя самая последовательность рукописной традиціи должна бы была ему указать на неправильность такого обращенія съ текстомъ. Таково его исправленіе περί с. ассиз. (на вопросъ куда? при названіи города или страны) въ єπί с. ассиз.; хотя περί всюду засвидетельствовано рукописью, такъ что иногда сохранено и Беккеромъ (напр. р. 66,8). Потому также ὑπὲρ ἀριθμὸν ἡγουμένων р. 42,43 Heisenb. по аналогіи съ ὑπ' αἰτίαν ὄντα (Heisenb., S. 33) можетъ быть не следуеть исправлять въ ὑπεράριθμον (conj. Bekk.).

Хотя, по словамъ Крумбахера, Георгій избѣгаетъ вульгаризмовъ (Вух. Lit., S. 89, Anm. 2 въ примѣръ того приводится слово ἀείδαρος Georg. р.  $138 = \gamma άδαρος$  оселъ), однако упадокъ языка замѣтенъ у него въ большой степени. Таково употребленіе въ смыслѣ ἐαυτοῦ, ἐαυτῶν не только αὐτοῦ, но и τούτου, τούτων и ἐχείνου, употребленіе τοιοῦτος нъ смыслѣ οὐτος, употребленіе желательнаго наклоненія съ ἐπεί соотвѣтственно лат. сиm historicum и т. под.

Въ своемъ весьма тщательномъ сопоставлении разночтений рукописей для некотораго отрывка изъ исторіи Акрополита, Гейзенбергъ приходить къ группировкъ ихъ по ихъ происхожденію изъ предполагаемыхъ общихъ оригиналовъ, которые въ свою очередь возводятся къ архетипу. При этомъ оказывается, между прочимъ, что одна рукопись перваго класса обнаруживаетъ нъкоторое родство съ общимъ источникомъ двухъ другихъ рукописей, одной втораго и одной третьяго класса, именно Vatican. № 163 съ Paris. № 3041 и Britannic. № 28828 (S. 28). Противъ хіосскаго прототипа, Vindobonensis № 68 и другихъ второстепенныхъ рукописей названныя рукописи дають въ характеристикъ царя Іоанна Дуки (р. 110 ed. Bekk) передъ μάλιστα δέ следующую прибавку: και πολλαίς μέν και άλλαις είς φανεράν έγρήσατο μίζιν. Гейзенбергь считаеть эти слова принадлежащими къ первоначальному тексту и опущенными только въ прочихъ рецензіяхъ текста, кром'в рецензіи общей тремъ названнымъ рукописямъ. Мы позволяемъ себъ усумниться въ этомъ. Было бы очень странно такое согласное опущение во многихъ рукописяхъ и нѣкоторыхъ хорошаго происхожденія словь, столь тесно связанныхь сь μάλιστα δέ. Напротивь, очень возможно, что прикрытая, вообще сдержанная характеристика Георгіемъ своего покойнаго царственнаго покровителя искажена была грубою вставкою позднівішаго переписчика. Само по себів μάλιστα δί вполив непринужденно примыкаеть къ ερώτων θήλεων ήττατο. Намъ кажется, что всякій, кто прочтеть характеристику царя Іоанна Дуки у Акрополита, где недостатки покойнаго искусно перемещаны съ восхваленіемъ его доброд'втелей, или даже замаскированы, согласится съ нашимъ ми'вніемъ.

Авторъ диссертаціи съумѣлъ на нѣсколькихъ отрывкахъ Акрополита обнаружить свою способность разобраться въ критическомъ аппаратѣ и положилъ своею работою твердую основу для критическаго изданія историческаго труда великаго логоеета.

С. Шестаковъ.

Берлинъ.

W. Nissen, Die Diataxis des Michael Attaleiates von 1077. Ein Beitrag zur Gesch. d. Klosterwesens im byzant. Reiche. Jena 1894. Ss. 124.

Монографія Ниссена представляєть интересь не только по тщательному анализу разсматриваемаго памятника, но и по обсужденію многихъ частныхъ вопросовъ, связанныхъ съ содержаніемъ такъ называемыхъ толікої хторікої вообще.

Выяснивъ значеніе самого термина τυπικά κτητορικά (другія названія: διάταξις, τυπική διάταζις, διαταγή, διατύπωσις ύποτύπωσις), κακτ «Τακματ документовъ объ основаніи монастырей и иныхъ водуєк оїхог, которые содержать опредёленія, представляющія до извёстной степени духовное достояніе основателя и инфющія силу только для отдёльнаго случая» (S. 4), авторъ дівлаеть сводъ всівхь до сихъ поръ извівстныхъ письменныхъ памятниковъ этого рода и даетъ болъе или менъе подробное описаніе четырнадцати типиковъ (S. 5—21). Описываемые типики обнимають собою эпоху оть X до XIV в. Авторъ указываеть на значеніе сборной рукописи о-ва Халки, которой пользовались двое нашихъ ученыхъ: П. В. Безобразовъ и О. И. Успенскій Кром'в типика монастыря св. Маманта, изданнаго и изследованнаго О. И. Успенскимъ, рукопись содержить типикъ Григорія Пакуріана 1083 г. (Nissen, № 3), типикъ императора Іоанна Комнена 1136 г. (Nissen, № 6) и одинъ изъ типиковъ Михаила VIII Палеолога (Nissen № 13)<sup>1</sup>). Изъ нихъ первый изданъ быль въ новогреческомъ переводъ (весьма неточномъ) Георгіемъ Музеемъ вь Diss. Jen. IV, 1888 г., два другіе изв'єстны автору только по описанію П. В. Безобразова (Ж. М. Н. Просв. 1887 г.) черезъ посредство рецензіи въ Byz. Zeitschrift. Изъ русскихъ изследованій авторъ пользуется также изданіемъ типика монастыря св. Димитрія въ КПол'в Михаила VIII Палеолога проф. И. Г. Троицкаго (по рукописи Моск. Синод. библ. № 363) — Imp. Michaelis Palaeologi de vita sua opusc. etc. 1885 (Nissen, № 12). Значительная часть типиковъ, изданныхъ раньше, собрана теперь въ V и VI томахъ извъстныхъ Acta et diplom. gr. med. aevi Фр. Миклопича и І. Мюлера. Одинъ типикъ — 969 г. (св. Аванасія, основателя Лавры на Аоонъ) изданъ Гедеономъ въ «Аоонъ» (о Аθως) (Nissen, № 1). Типикъ кипрскаго затворника и основателя έγκλείστρας на о-въ Кипръ близъ

<sup>1)</sup> Кром'в того, также списокъ типика Миханла Аттал. (Nissen, S. 32).

Пафа Неофита изданъ былъ по эдинбургской рукописи Ф. Е. Варреномъ въ Archaeolog. Vol. 47¹, 1882 (Nissen, № 10).

Вниманіе автора въ этомъ обзорѣ типиковъ останавливается особенно на типикѣ монастыря (императора Іоанна Комнина 1136 г.) τοῦ Παντοκράτορος въ КПолѣ (Nissen, № 6), съ содержаніемъ котораго онъ знакомъ
по рецензіи ислѣдованія П. В. Безобразова, пользовавшагося спискомъ
1749 г. (съ пергам. оригинала библіотеки воеводы Николая Маврокордата въ КП.).

Типикъ монастыря Пантократора представляетъ сходство съ типикомъ, служащимъ предметомъ ближайшаго изследованія автора, въ томъ отношеніи, что въ обоихъ случаяхъ дёло идетъ объ учрежденіи не только монастыря, но и некоторыхъ благотворительныхъ заведеній, тёсно связанныхъ съ монастыремъ и находящихся въ вёдёніи монаховъ. Но само собою разумется, и монастырь, и благотворительное учрежденіе Миханла Атталіата иметь гораздо более скромные размеры, чемъ учрежденія царственной четы.

Анализу διατάξεως предшествуетъ у Ниссена очеркъ жизни Михаила Атталіата, при чемъ авторъ пользуется какъ самою διατάξει, такъ и историческимъ трудомъ Михаила (S. 23—30). Пожертвованіе Михаиломъ половины своего состоянія, нажитаго личнымъ трудомъ, на учрежденіе для б'ёдныхъ и монастырь, частью въ КПол'ё, частью въ Родост'ё, падаетъ какъ разъ на то время, когда волненіе, вызванныя въ Родост'ё хл'ёбною монополією, поставили богатаго сановника, пользовавшагося особыми привиллегіями со стороны императора, въ тяжелую внутреннюю борьбу чувствъ долга по отношенію къ своему государю съ одной стороны и къ своимъ согражданамъ въ Родост'ё съ другой (S. 27).

Διάταξις была издана сначала Савою въ Μεσαιωνική Βιβλ. въ І-шъ т. со введеніемъ (Έν Βενετία, 1872) и затѣмъ Фр. Миклошичемъ и І. Мюллеромъ въ V-мъ т. Асtа et diplom. (Vindob. 1887). Въ главѣ о рукописной 
традиціи διατάξεως авторъ указываетъ на нѣкоторыя ненужныя и иногда 
даже искажающія смыслъ дополненія текста рукописи въ новомъ изданіи. 
Въ двухъ мѣстахъ переписчиками сдѣланы перестановки (S. 32 f.). Въ 
обзорѣ содержанія приведены указанія на всѣ отдѣльныя мѣста другихъ 
типиковъ параллельныя съ различными главами и отдѣлами разбираемаго 
типика (S. 35—49).

Эта глава, представляющая результать детальнаго изученія всего находившагося въ рукахъ автора матеріала по литератур'в типиковъ, наглядно показываеть однообразіе ихъ системы и традиціонность формы. Весьма любопытны отношенія жертвователя или основателя монастыря и благотворительныхъ учрежденій къ монашеской общин'в и къ предоставленному ей недвижимому имуществу съ доходами съ него. Въ типик'в Михаила избытокъ доходовъ (за потребными на монастырь и благотворительныя учрежденія расходами) не весь остается въ касс'в учрежденія (боув'ох), но дв'в его трети остаются въ распоряженіи насл'ёдниковъ

жертвователя и только одна треть поступаеть въ кассу (Nissen, S. 41). Это какъ разъ то, что Іоаннъ Антіохійскій считаетъ одною изъ причинъ зла (Joh. Antioch. y Coteler. Eccl. gr. monum. I. p. 177), котя типики и делають особую оговорку о томь, что только по удовлетвореній всёхъ потребностей учрежденія эфорь получаеть ві свое распоряженіе законную часть избытка доходовъ. Учреждение остается по смерти Михаила въ въдънія его сына и затьмъ его наслъдниковъ по прямой линіи. Экономъ монастыря, если насл'бдникъ не пожелаетъ назначенія особаго игумена. является ближайшимъ помощникомъ его въ управлении учреждениемъ. Игуменъ избирается монахами и утверждается наследникомъ Михаила. Наследники мужскаго и женскаго пола имеють одинаковыя права на управленіе учрежденіемъ (Nissen, S. 37). Въ случав прекращенія прямой динів потомства Михаила экономь дівлается игуменомь съ этихъ поръ уже независимаго учрежденія, въ то время какъ свётское представительство принимаетъ на себя одинъ изъ родственниковъ по боковой линіи съ определеннымъ содержаніемъ оть монастыря (S. 38). Утвержденіе пгумена въ случав прекращенія рода жертвователя предоставлено игумену Студійскаго монастыря, при чемъ эпархъ, пов'вренный монастыря въ судебныхъ процессахъ, является его заступникомъ въ случав дальнъйшихъ притязаній Студійскаго игумена (S. 46). Типикъ принимаетъ мъры и противъ подобныхъ притязаній самого эпарха (S. 45). Вообще типикъ неоднократно настаиваетъ на независимости учрежденія отъ всякой свътской и церковной верховной власти. Кромъ наслъдниковъ жертвователя (подъ председательствомъ конхъ решаются, между прочимъ, споры между монахами, S. 43), монастырь и благотворительное учрежденіе никогда не должны быть подчинены никакой иной власти. Лишеніе власти надъ учрежденіемъ или участія въ его ділахъ грозить и самимъ наслёдникамъ или боковымъ родственникамъ, которые преступять предоставленныя имъ типикомъ права.

Существованіе благотворительнаго учрежденія со связаннымъ съ нимъ монастыремъ обезпечивается въ типикѣ Михаила, кромѣ владѣній въ Константинополѣ и Родостѣ, прямо приписанныхъ ему, тѣми правами, которыя онъ предоставляетъ учрежденію на свое остальное недвижимое имущество въ столицѣ и Редестѣ и другихъ пунктахъ оемъ Өракіи и Македонія. Онъ дѣлаетъ это прочее свое имущество неотчуждаемымъ отъ своего прямаго потомства. По прекрамценіи же таковаго онъ предоставляетъ его все благотворительному учрежденію и монастырю. Въ случаѣ, если бы владѣлецъ предназначилъ недвижимое имущество въ приданое (προτξ) или для такъ называемаго ἀντίφερνα (= propter nuptias donatio, προγάμου или προγαμιατα δωρεά, о чемъ сравн. Zachariā von Lingenthal, Gesch. d. gr. röm. Rechts. 3 Aufl. 1892, S. 87, Nissen, S. 113 m. Anm.), или въ случаѣ, если бы послѣдній владѣлецъ завѣщалъ имущество другимъ лицамъ, оно за сравнительно незначительную (ἀντὶ μόνων

λιτρών με', ἐπὶ μόναις λ'λίτραις) денежную сумму поступасть во владёніе благотворительнаго учрежденія (срв. S. 39).

Приведенное распоряженіе Михаила относительно судьбы всего своего значительнаго состоянія обусловливалось отчасти тімь, что и самое выдівленіе части владівній въ пользу благотворительнаго учрежденія дівлало это посліднее какъ бы совладітелемъ жертвователя. Такъ, въ Константинополів усадьба монастыря была, вітроятно, отдівлена только стівною отъ участка, остававшагося въ распоряженій семьи жертвователя. По плану, начертываемому Ниссеномъ, это раздівленіе сопровождалось даже ніткоторыми неудобствами для той и другой стороны (S. 107 f.). Хотя въ Редестів, въ самомъ городів монастырь имізть совершенно отдівльную усадьбу, но сдававшієся въ наемъ дома за стівнами города, здівсь и въ Селиврій, были подівлены между учрежденіемъ и семьею жертвователя.

Впрочемъ, въ приложения къ типику Миханлъ, по предположению Ниссена, въроятно, по просъбъ сына (S. 113), отмъняетъ свое первоначальное ръшение о неотчуждаемости отъ своего потомства всего имущества.

Въ главъ: «Отдъльныя изследованія, примыклющія къ біятя єс» (S. 49-69) отметимъ § 3 о харистикаріяхъ и другихъ спионимическихъ терминахъ, коими опредълялось отношение къ монастырю его свътскаго главы или представителя. Въ изследовании по этому вопросу О. И. Успенскаго Ниссенъ находитъ тотъ недостатокъ, что авторъ цитуетъ только ситочники той партіи, которая должна была быть недовольной тогдапінимъ положеніемъ вещей (S. 52). Ниссенъ объясняетъ институть харистикаріевъ изъ стремленія византійской верховной власти обезпечить себѣ вліяніе на монастырскія діза. Въ эпоху, когда защита государства требовала усиленнаго обложенія страны податями, свобода отъ нихъ громадныхъ монастырскихъ владеній была терніемъ въ глазу для византійскихъ царей. Отсюда ожесточеніе противъ монастырей иконоборческихъ императоровъ, отъ которыхъ Іоаннъ Антіохійскій (Coteler. Eccl. gr. monum, I, р. 170) производить начало «беззаконія», т. е. института харистикаріевъ. Возстановленіе монастырей, раззоренных в иконобордами, давало дарямъ п патріархамъ желанный поводъ пріобретать вліяніе надъ ними. Авторъ различаетъ три рода подчиненія монастыря світскому лицу: 1) доухотприх быруваюх, въ которыхъ данному инцу передаются всв права надъ монастыремъ, какъ бы его основателю, и оно носить почетный титулъ хτήτωρ, αύθέντης. 2) έφορος пли αντιλαμβανόμενος принимаеть на себя управленіе владініями монастыря, заботу о его постройкахъ и наблюденіе за правильнымъ расходованіемъ казнів и естественныхъ продуктовъ за извъстное вознагражденіе. 3) εκδοσις (δόσις) είς (κατ') ἐπίδοσιν. Здъсь дъло шло, въроятно, о выдачъ владъній монастыря или благотворительнаго учрежденія (за опредёленную вышлачиваемую царю, патріарху или пному покровителю арендную плату?) лицу, принимавшему за то на себя обивательство выдавать изв'єстную сумму учрежденію, или заботиться о его поддержавіи.

Эта послѣдняя форма, замѣчаетъ Ниссенъ, повидимому особенно часто употреблялась для цѣли или предлога возстановленія монастырей и т. д. и она по преимуществу называлась харістіх и довѣренное лицо харістіх ха́ріос. Эта отдача часто дѣлалась для нѣсколькихъ лицъ заразъ и при томъ такъ, что одно изъ никъ должно было выбрать другое или для одновременнаго пользованія доходами и вмѣстѣ съ тѣмъ принятія на себя извѣстныхъ обязательствъ по отношенію къ монастырю, или для того, чтобы оно было его преемникомъ (ἀπὸ πρώτου εἰς πρώτον). Такъ понимаетъ Ниссенъ часто встрѣчающіяся въ типикахъ выраженія: μονή, ἢν ἔχω ἐπὶ δυσὶ προσώποις εἰς χαριστικήν, Nov. Leon. et Alex. (909) Zachariae Ш, 224 sq. τὰ τοῦ ὀρφανοτροφείου δημόσια ἀνεκποίητα εἶναι καὶ ἐπὶ προσώποις τρισὶν ἐκδί-δοσθαι и т. п. (S. 56).

Безъ сомивнія, этотъ институть харистикаріевъ, въ особенности при допущеній къ нему одинаково лицъ обоего пола, велъ къ злоупотребленіямъ. Но, по мивнію Ниссена, противная партія много приписывала св'єтской власти въ монастыряхъ и такого, чему причиною въ д'єйствительности былъ упадокъ самого монашества. Многіе харистикаріи были д'єйствительными благод'єтелями монастырей, заботились о возстановленіи ихъ зданій, или строили новыя учрежденія и снабжали ихъ обильными средствами.

Въ слѣдующемъ § авторъ останавливается на терминѣ ἀποταγή въ значеніи того взноса въ монастырь, которымъ сопровождалось вступленіе въ монахи. Ботатымъ личностямъ эти взносы часто давали возможность занять высшее положеніе въ монастырѣ й облегчить себѣ тягости монашеской жизни. Авторы типиковъ вооружаются какъ противъ такихъ ἀποταγαί, такъ и противъ допущенія въ монастырь такъ называемыхъ ἐξωμονίτα:, лицъ, живущихъ внѣ стѣнъ монастыря и допускающихъ образъ жизни вовсе не монашескій (сравн. Іоаннъ Антіох., р. 183, Nissen, S. 62).

Значительную часть своего изследованія авторъ посвящаеть инвентарю благотворительнаго учрежденія Михаила Атталіата (τό βρέβιον) и останавливается здёсь на объяснении различныхъ предметовъ инвентаря, въ особенности на матеріаль и содержаніи рукописей. Здъсь авторъ доказываетъ, между прочимъ, что еще въ концѣ ХІ в. Греки писали болѣе на бумагъ, чъмъ на пергаментъ (S. 89). Заслуживаетъ вниманія также объясненіе термина λιτόγραφος и противоположнаго ему μονόχαιρος (S. 92 ff.). Последній авторъ производить отъ о хатрос licium, хагро́ stamen connecto, καίρωσις connectio staminis и относить терминъ μονόκαιρος въ примъненін къ книгъ (εὐαγγέλιον μονόχαιρον τὸ ΰφος и. т. п.) къ связному минускульному письму. Напротивъ λιτόγραφος относится къ письму унціалами, но унціалами сравнительно бол'те простыми, неукрашенными, чтить то унціальное письмо, отличавінееся большимъ вкусомъ и великолівніемъ, какое въ XI и XII вв., следовательно во времена Михаила Атталіата, развивается посьт упадка рукописнаго искусства VI—X въковъ (S. 92) толкованіе Ниссена термина λιτόγραφος кажется сомнительнымъ Ф

(см. его рецензію Wochenschr. f. class. Philol., 1895, № 9), но м'єсто, приводимое Ниссеномъ изъ Патмосскаго инвентаря, трудно понять иначе.

Многое въ монографіи Ниссена, конечно, не получаєть еще окончательнаго разъясненія. Нѣкоторые отдѣлы, напр. о предметахъ церковнаго обихода и богослужебныхъ книгахъ, могли бы получить гораздо болѣе обстоятельную обработку въ рукахъ нашихъ ученыхъ при современномъ развитіи церковной археологіи и литургики, въ то время какъ авторъ, по его собственному признанію, не могъ возпользоваться даже нѣкоторыми весьма важными пособіями изъ иностранной литературы. Авторъ весьма сожалѣетъ, что ему остались недоступны работы русскихъ ученыхъ. Тѣмъ не менѣе его монографія, основанная на тщательномъ изученіи литературы типиковъ и подробномъ анализѣ типика Михаила Атталіата, должна служить необходимымъ пособіемъ всякому будущему изслѣдователю затронутаго имъ вопроса.

Берлинъ. С. Шестаковъ.

Ch. Diehl, L'art byzantin dans l'Italie méridionale. Bibliothèque internationale de l'art. Paris, Librairie de l'art. 1894. 8°. 267 стр. (Диль, Византійское искусство въ южной Италіи).

Эта интересная книга состоить изъ восьми главъ неравнаго объема и значенія. Основные тезисы первыхъ шести главъ авторъ съ наибольшей ясностью опредъляеть на стр. 168-9 такимъ образомъ: «Кто хочеть заняться исторіей византійскаго искусства во всемъ его объемъ, тотъ найдеть богатый матеріаль въ странъ близъ Отранто и въ Калабріи. Живописныя изображенія, изъ которыхъ иныя восходять къ Х въку, изъ которыхъ многія снабжены точными надписями и часть которыхъ имъеть д'ыйствительную художественную ценность, безъ сомнения, заслуживаютъ вниманія археолога. Но это еще не все: рядомъ съ археологомъ здёсь есть надъ чёмъ поработать и историку. Эта страна была театромъ одного изъ самыхъ любопытныхъ событій, которое съ поразительной ясностью доказываетъ особую экспансивную способность Византіи. Эта страна, пробывъ иять въковъ подъ властію византійской имперіи, до того подчинилась греческому вліянію, что ея новые владетели Норманны и Анжуйцы должны были объясняться въ ней по гречески, и римскіе папы должны были терп'єть здісь греческую церковь, правильно установленную». Въ предисловіи и введеніи авторъ говорить о томъ, какъ онъ добывалъ свой матеріалъ и каково значеніе последняго; онъ совершиль два путешествія (въ 1883 и 1884 г.) въ эти страны, и въ остаткахъ многочисленныхъ базиліанскихъ монастырей, а также и въ развалинахъ скитовъ (авторъ называеть ихъ лаврами) и каливъ, отъ нихъ зависъвшихъ, нашелъ огромное количество памятниковъ стънной живописи, значительная часть которыхъ не была изследована его предшественниками 1). Это работа монастырских художниковъ, часто грубая

<sup>1)</sup> Главнёйшій изъ нихъ Salazaro: Studi sui monumenti dell'Italia meridionale. 2 v. Neap. 1874—1877. Не мало матеріалу доставили и труды мёстныхъ собирателей,

и шаблонная, но имѣющая огромное историческое значеніе; во первыхъ, эти многочисленныя фрески, совершенно свободныя от позднъйшихъ поправокъ (стр. 16) и часто датированныя съ полной точностью, пополняють важный пробъль въ византійской живописи, отъ которой дошли до насъ почти исключительно мозаики и миніатюры, такъ какъ фрески, напр. авонскія, всѣ подправлены и не одинъ разъ; а во вторыхъ, ихъ изученіе должно повліять на рѣшеніе вопроса о значеніи византійскаго элемента въ раннемъ итальянскомъ возрожденіи. Этотъ вопросъ, какъ слишкомъ общій, г. Диль, впрочемъ, оставиль въ сторонѣ 1), и, конечно, ни одинъ серьезный читатель—византинисть не будеть на него за это въ претензіи; онъ прямо переходить къ изложенію матеріала.

Въ 1-ой главъ (стр. 23-111) Диль говорить о памятникахъ иконографія въ окрестностяхъ Отранто. Въ этотъ наиболье восточный уголъ Италіи еще въ VIII стольтіи бъжали монахи отъ преследованій иконоборцевъ; отъ Льва Исавра до самаго норманскаго завоеванія эта страна была подчинена юрисдикціи Константинопольскаго патріарха; въ ІХ и Х стольтіях сюда выводились значительныя греческія колоніи; много поздиве сюда же спасались отъ Турокъ Греки и Албанцы, и вследствіе всего этого православный обрядъ удержался здёсь и въ XVI вёкё. Зайсь въ подземной крипти Карпиньяно Диль находить много фресокъ съ «лѣтописями» и въ томъ числъ, дъйствительно, превосходную икону Спасителя 956 г. (воспроизведение ея см. на стр. 35), «одинъ изъ лучшихъ представителей типа, установившагося послѣ иконоборства», типа не юнаго и болье строгаго; въ той же крипть Диль указываеть (но не воспроизводить) другое изображение Христа 1020 г. и находить, что оно свидътельствуетъ о замътномъ паденіи (atteste une sensible décadence стр. 43)2). Въ криптъ св. Вита dei Normanni близъ Бриндизи находится превосходная икона византійскаго архангела съ «слухами» XI в. которую авторъ воспроизводить на стр. 49 и подробно описываеть (стр. 50); но здесь же рядомъ имеются и позднейшія (XIII—XIV) фрески, совершенно западнаго характера. Насколько даже въ византійскій пе-

напр. Tarantini: Di alcune cripte nell'agro di Brindisi. Цѣнныя руководящія идеи даетъ Lenormant въ своей статьъ: Notes archéologiques sur la Terre d'Otrante (Gaz. archéol. 1881—82 р. 122—124. Диль (стр. 163 и 165) отвергаетъ ихъ обизательность въ подробностяхъ, но признаетъ ихъ справедливость въ общемъ.

<sup>1)</sup> Нъсколько тезисовъ см. стр. 18.

<sup>2)</sup> Не слишкомъ ли поспъшно такое якобы историческое заключеніс, въ особенности, если принять въ расчетъ, что мы въ отдаленной провинціи и въ бъдномъ скитъ, гдъ силы художниковъ слишкомъ различны?

Для не спеціалиста по исторіи искусства ніть ничего хуже, когда ему зажимають роть хронологіей по стилю, т. е. по внутреннему чувству ученаго наблюдателя безь указанія основаній, и мы очень обрадовались, читая въ введсніи г. Диля, что іl n'est point de guide plus trompeux que l'apparence ou le style d'un ouvrage (стр. 14). Но даліве оказілвается, что и самъ авторъ постоянно датируєть изображенія по стилю (стр. 74, 82 и разв.), да еще, пожалуй, съ большею смілостью, чімь другіе очевидно, такова пока неизбіжная особенность предмета.

ріодъ южноитальянскій провинціализмъ сбиваль иконописные типы или представляль интересныя переживанія, видно по фрескѣ въ криптѣ св. Власія (тоже близъ Бриндизи, снимокъ см. на стр. 53), гдѣ ὁ παλαιὸς τῶν ἡμερῶν, не только имѣетъ крестчатый нимбъ и евангеліе 1), но и надпись въ послѣднемъ: ἐγὼ εἰμὶ ὁ ἄμπελος и пр. (Іо. XV, І); тамъ же находится и любопытное изображеніе Благовѣщенія съ Давидомъ и пророкомъ Исаією въ медальонахъ (стр. 55) и съ стоящею Богородицей съ прялкой въ рукѣ (судя по описанію на стр. 56, Диль этой прялки не замѣтилъ).

Въ медальонъ же изображенъ и ангелъ, указующій путь, въ сценъ бъгства въ Египетъ (стр. 58-9); въ ней особенно любопытна надпись  $12 \times 60$ , при молодомъ человъкъ, ведущемъ осла Богоматери 2).

Въ той же криптъ находится любопытное изображеніе Рождества Христова (описаніе его см. стр. 60 и 61), съ интересною, но загадочной надписью <sup>2</sup>); его вмъстъ съ другими, на основаніи стиля и плохой ореографіи, авторъ относитъ къ XIV в. (но выше онъ самъ же приводитъ безграмотныя надписи несравненно болье ранняго времени, что вполнъ естественно для бъдныхъ монастырей отдаленной провинціи).

Въ подземныхъ капеллахъ близъ Отранто находится много стѣнныхъ иконъ сравнительно поздняго времени (XIV в.) съ двойными подписями: по латыни и по гречески, и есть только греческія подписи конца XIV в.; изъ разсмотрѣнія ихъ авторъ вывелъ цѣнное заключеніе, что языкъ надписи вовсе не всегда стоитъ въ связи съ стилемъ (стр. 93 и слѣд.).

Въ капеллъ св. Стефана въ Солето (гдъ греческая община, говорившая по гречески, существовала до конца XIV в.) авторъ нашелъ цълый

<sup>1)</sup> Примѣры Бога Отца въ типѣ Христа и съ крестчатымъ нимбомъ см. у Кондакова, Ист. виз. иск. стр. 165 и 244; у Дидрона Hist. de Dieu passim.

<sup>2)</sup> Этотъ молодой человъкъ въ греч, миніатюрахъ то изображается сзади св. кортежа и безъ нимба, какъ въ Минологіи Василія (см. подъ 26 Декабря), гдѣ овъ несетъ на палкъ сосудъ (тамъ и Іосифъ безъ нимба), то ведующимъ осла и съ нимбомъ, какъ въ барберинской псалтыри XI в. Положеніе его согласно съ Менологіемъ на рельефакъ каседральнаго собора въ Беневенть (Ciampini I, pl. 1X) XII в. и на серебряномъ рельефъ собора въ Città di Castello въ Умбріи (Agincourt. Sculp. pl. XXI № 13), въ этихъ обоихъ случаяхъ Богоматерь ѣдетъ одна, а Христа несетъ Іосифъ. Въ томъ же положеніи изображается онъ и въ раннихъ западныхъ миніатюрахъ, напр. въ мюнхенскомъ Евангеліи апракосъ (Mon. lat. 15903, с. pict. № 52, f. 14 XI—XII в.; эдъсь, какъ и въ Минологіи, нимбы только у Богоматери и Христа) и въ рп. первой половины XIII в. (Ев.), принадлежавшей Бастару, гдъ ангелъ изображенъ съ кадильницей и видны 2 города; но въ Псалтыри Нац. Библіотеки конца XII в. (Suppl. fr.1132 bis) кром'т Іоснфа, который ведетъ осла, за Богоматерью следуютъ три человъка: юноша, мущина съ бородой и женщина (кальки Бастара); одна служанка идетъ сзади въ Мюнх. Бревіаріи (lat. 2640 с. pict. 75 f.6°) XII в. и въ мюнхенской же зеіопской рп. (№ 25 f. 18), гдѣ Богоматерь изображена млекопитающей. Въ миніатюрахъ XIV и XV в. обыкновенно осла ведетъ служитель (напр. Bibl. Nat. fr. 167 f. 245°), а Іосифъ несетъ Христа.

Аоди, безъ сомивнія, обломокъ отъ имени бабки Саломен; віс хрю—віс хро»— подлей холодной?

ряль интереснайшихь иконь; такь, напр., онь описаль два изображенія Софін Премудрости Божіей (стр. 96 и 100) въ видъ ангела въ длинной бълой одеждь, съ крестчатымъ нимбомъ, съ чашею въ рукъ и съ налписью: у ауга вофіа о дочос тои Осои, которыя онъ относить къ XII-XIII в.; страшный судъ (стр. 104 и сл.), съ деисусомъ, этимасією, съ одицетвореніями земли (верхомъ на дьв'в) и моря (верхомъ на рыбъ) и съ дикими звърями и рыбами, возвращающими мертвыхъ, съ въсами для гръховъ, съ папою и кардиналами въ числъ святых, съ Аріемъ, Савелліемъ и Несторіемъ въ числів грівшныхъ, съ пзображеніемъ рая и ада по сторонамъ. Въ раю на престолахъ сидятъ Авраамъ. Исаакъ и Іаковъ; два последнихъ держатъ въ лоне своемъ по многу душъ праведныхъ, а Авраамъ — только одну — евангельскаго быняка. Въ аду между грышными находятся: безжалостный богачъ (ό πλουσιος), ростовщикъ (ό хτήστης) и скупой («βαρος). Рядомъ съ ними демоны носять на плечахъ много маленькихъ фигуръ, надписи при которыхъ означають ихъ спеціальность; это портной (ό ράπτης), чеботарь (χουρβεσερις - corvesarius), καδαττικъ (ταβερναρος - tabernarius cp. новогреч. таверчарус), кожевникъ (хочрарус — corarius), земледвлецъ (ο  $\tau \zeta \alpha \pi \alpha \tau$ ουρος — zappator, ср. новогреч.  $\tau \zeta \alpha \pi i$  — мотыка), бочаръ (βουτζερης οτъ βουτζή, новогреч. βουτζί бочка, откуда ό βουτζάς). Диль недоумъваетъ, видъть ли въ этомъ сатиру dont le secret nous échappe или нѣчто въ родѣ Danse Macabre (стр. 108)? Мы можемъ указать разръшающую это недоумъніе параллель въ популярномъ литературномъ памятникъ, а именю въ позднихъ редакціяхъ Хожденія Богородицы по мукама, гдв ремесленники различныхъ спеціальностей наказываются за недобросовъстное исполнение своей жизненной задачи.

Вторая глава книги Диля (стр. 111-151) посвящена описанію ствнописей въ окрестностяхъ Таренто (онъ возстановленъ Никифоромъ Фокою въ 968 г., и здъсь были греческие монастыри съ X в. по XVI включительно). Здёсь, какъ и въ подземныхъ капеллахъ близъ Отранто. любопытно проявление борьбы двухъ стилей и двухъ обрядовъ: православнаго и католическаго. Во многихъ случаяхъ случаякъ мы находимъ латинскую роспись при греческой постройкъ; здъсь уже послъ полной побъды католицизма сохраняются византійскіе святые (стр. 149); здъсь въ гротв св. Николая мы находимъ чисто латинское изображение Благовъщенія, но съ пряжей; въ романизированномъ въ XIV стольтіи гроть св. Маргариты мы находимъ изображение св. Димитрія Солунскаго, который поражаетъ копьемъ Арія (стр. 139); здісь мы находимъ характерную смысь языковы вы самыхы надписяхы (напр. Pablo tuo calogerio, т. е. хоріє войнє, стр. 132). Здёсь любопытно множество деисусовъ, начиная съ XI в. (стр. 147-8) и до XIV (стр. 123, 124, 125) 1), въ томъ числъ и деисусы западные (стр. 138, 140).

<sup>1)</sup> Ср. выше денсусъ XIII в. въ крипть S. Vito dei Normanni, стр. 50.

ріодъ южноитальянскій провинціализмъ сбивалъ иконописные типы или представлялъ интересныя переживанія, видно по фрескѣ въ криптѣ св. Власія (тоже близъ Бриндизи, снимокъ см. на стр. 53), гдѣ ὁ παλαιὸς τῶν ἡμερῶν, не только имѣетъ крестчатый нимбъ и евангеліе 1), но и надпись въ послѣднемъ: ἐγὼ εἰμὶ ὁ ἄμπελος и пр. (Іо. XV, І); тамъ же находится и любопытное изображеніе Благовѣщенія съ Давидомъ и пророкомъ Исаісю въ медальонахъ (стр. 55) и съ стоящею Богородицей съ прялкой въ рукѣ (судя по описанію на стр. 56, Диль этой прялки не замѣтилъ).

Въ медальонѣ же изображенъ и ангелъ, указующій путь, въ сценѣ бѣгства въ Египетъ (стр. 58-9); въ ней особенно любопытна надпись 14200, при молодомъ человѣкѣ, ведущемъ осла Богоматери  $^{9}$ ).

Въ той же криптъ находится любопытное изображение Рождества Христова (описание его см. стр. 60 и 61), съ интересною, но загадочной надписью <sup>2</sup>); его вмъстъ съ другими, на основании стиля и плохой ореографии, авторъ относитъ къ XIV в. (но выше онъ самъ же приводитъ безграмотныя надписи несравненно болъе ранняго времени, что вполнъ естественно для бъдныхъ монастырей отдаленной провинціи).

Въ подземныхъ капеллахъ близъ Отранто находится много ствиныхъ иконъ сравнительно поздняго времени (XIV в.) съ двойными подписями: по латыни и по гречески, и есть только греческія подписи конца XIV в.; изъ разсмотрвнія ихъ авторъ вывелъ цвиное заключеніе, что языкъ надписи вовсе не всегда стоить въ связи съ стилемъ (стр. 93 и слъд.).

Въ капеллъ св. Стефана въ Солето (гдъ греческая община, говорившая по гречески, существовала до конца XIV в.) авторъ нашелъ цълый

<sup>1)</sup> Примѣры Бога Отца въ типѣ Христа и съ крестчатымъ нимбомъ см. у )Кондакова, Ист. виз. иск. стр. 165 и 244; у Дидрона Hist. de Dieu passim.

<sup>2)</sup> Этотъ молодой человъкъ въ греч, миніатюрахъ то изображается сзади св. кортежа и безъ нимба, какъ въ Минологіи Василія (см. подъ 26 Декабря), гдѣ онъ несеть на палкъ сосудъ (тамъ и Іосифъ безъ нимба), то ведующимъ осла и съ нимбомъ, какъ въ барберинской псалтыри XI в. Положение его согласно съ Менологіемъ на рельефахъ канедральнаго собора въ Беневентъ (Ciampini I, pl. IX) XII в. и на серебряномъ рельеф в собора въ Città di Castello въ Умбріи (Agincourt. Sculp. pl. XXI № 13), въ этихъ обоихъ случаяхъ Богоматерь ѣдетъ одна, а Христа несетъ Іосифъ. Въ томъ же положеніи изображается онъ и въ раннихъ западныхъ миніатюрахъ, напр. въ мюнхенскомъ Евангеліи апракосъ (Mon. lat. 15903, с. pict. № 52, f. 14 XI—XII в.; здѣсь, какъ и въ Минологіи, нимбы только у Богоматери и Христа) и въ рп. первой половины XIII в. (Ев.), принадлежавшей Бастару, гдъ ангелъ изображенъ съ кадильницей и видны 2 города; но въ Псалтыри Нац. Библіотеки конца XII в. (Suppl. fr.1132 bis) кром' Іосифа, который ведеть осла, за Богоматерью слёдують три человъка: юноша, мущина съ бородой и женщина (кальки Бастара); одна служанка идетъ сзади въ Мюнх. Бревіаріи (lat, 2640 с. pict, 75 f.60) XII в. и въ мюнхенской же эсіопской рп. (№ 25 f. 18), гдѣ Богоматерь изображена млекопитающей. Въ миніатюрахъ XIV и XV в. обыкновенно осла ведетъ служитель (напр. Bibl. Nat. fr. 167 f. 245°), а Іосифъ несетъ Христа.

 $<sup>\</sup>Lambda$ оµи, безъ сомивнія, обломокъ отъ имени бабки Саломен;  $\Im \epsilon_{\zeta}$  хр $\iota \circ$ — $\Im \epsilon_{\zeta}$  хр $\iota \circ$  подлей холодной?

рядъ интереснъйшихъ иконъ; такъ, напр., онъ описалъ два изображенія Софін Премудрости Божіей (стр. 96 и 100) въ вид'в ангела въ длинной бълой одеждь, съ крестчатымъ нимбомъ, съ чашею въ рукъ и съ надписью: и ауга вофія о хочос той Овой, которыя онъ относить къ XII—XIII в.; страшный судъ (стр. 104 и сл.), съ деисусомъ, этимасіею, съ олицетвореніями земли (верхомъ на львъ) и моря (верхомъ на рыбъ) и съ дикими звърями и рыбами, возвращающими мертвыхъ, съ въсами для гръховъ, съ папою и кардиналами въ числъ святых, съ Аріемъ, Савелліемъ и Несторіемъ въ числів грівпіныхъ, съ пзображеніемъ рая и ада по сторонамъ. Въ раю на престолахъ сидятъ Авраамъ, Исаакъ и Іаковъ; два последнихъ держатъ въ лоне своемъ по многу душъ праведныхъ, а Авраамъ — только одну — евангельскаго быняка. Въ аду между гръшными находятся: безжалостный богачъ (о πλουσιος), ростовщикъ (о хтήστης) и скупой (авхрос). Рядомъ съ ними демоны носять на плечахъ много маленькихъ фигуръ, надписи при которыхъ означаютъ ихъ спеціальность; это портной (ό ράπτης), чеботарь (χουρβεσερις - corvesarius), καθαττικъ (ταβερναρος - tabernarius cp. новогреч. ταβερνάρης), кожевникъ (χουραρης — corarius), земледълецъ (о  $\tau (\alpha \pi \alpha \tau \circ \nu) \circ \varsigma$  — zappator, ср. новогреч.  $\tau (\alpha \pi i - \nu)$  нотыка), бочаръ (βουτζερης οτъ βουτζή, новогреч. βουτζί бочка, откуда ό βουτζάς). Диль недоумъваеть, видъть ли въ этомъ сатиру dont le secret nous échappe или нѣчто въ родъ Danse Macabre (стр. 108)? Мы можемъ указать разтионфутации от недоумъние парадилен въ популярномъ литературномъ памятникъ, а именно въ позднихъ редакціяхъ Хожденія Богородицы по мукама, гдв ремесленники различныхъ спеціальностей наказываются за недобросовъстное исполнение своей жизненной задачи.

Вторая глава книги Диля (стр. 111-151) посвящена описанію ствнописей въ окрестностяхъ Таренто (онъ возстановленъ Никифоромъ Фокою въ 968 г., и здесь были греческие монастыри съ X в. по XVI вкиючительно). Здёсь, какъ и въ подземныхъ капелахъ близъ Отранто, любопытно проявление борьбы двухъ стилей и двухъ обрядовъ: православнаго и католическаго. Во многихъ случаяхъ случаякъ им находинъ латинскую роспись при греческой постройкъ; здъсь уже послъ полной побъды католицизма сохраняются византійскіе святые (стр. 149); здёсь въ гротъ св. Николая мы находимъ чисто латинское изображение Благовъщенія, но съ пряжей; въ романизированномъ въ XIV стольтін гроть св. Маргариты мы находимъ изображение св. Димитрія Солунскаго, который поражаетъ копьемъ Арія (стр. 139); здёсь мы находимъ характерную смісь языковъ въ самыхъ надписяхъ (напр. Pablo tuo calogerio, т. е. хирів войвеі, стр. 132). Здёсь любопытно множество деисусовъ, начиная съ XI в. (стр. 147-8) и до XIV (стр. 123, 124, 125) 1), въ томъ числъ и деисусы западные (стр. 138, 140).

<sup>1)</sup> Ср. выше демсусъ XIII в. въ крипть S. Vito dei Normanni, стр. 50.

ріодъ южноитальянскій провинціализмъ сбиваль иконописные типы или представляль интересныя переживанія, видно по фрескѣ въ криптѣ св. Власія (тоже близъ Бриндизи, снимокъ см. на стр. 53), гдѣ ὁ παλαιὸς τῶν ἡμερῶν, не только имѣетъ крестчатый нимбъ и евангеліе 1), но и надпись въ послѣднемъ: ἐγὼ εἰμὶ ὁ ἄμπελος и пр. (Іо. XV, І); тамъ же находится и любопытное изображеніе Благовѣщенія съ Давидомъ и пророкомъ Исаіею въ медальонахъ (стр. 55) и съ стоящею Богородицей съ прялкой въ рукѣ (судя по описанію на стр. 56, Диль этой прялки не замѣтилъ).

Въ медальонъ же изображенъ и ангелъ, указующій путь, въ сценъ бъгства въ Египетъ (стр. 58-9); въ ней особенно любопытна надпись 12х $\omega$  $\beta$ 0 $\varsigma$ 0 при молодомъ человъкъ, ведущемъ осла Богоматери  $^2$ ).

Въ той же криптъ находится любопытное изображение Рождества Христова (описание его см. стр. 60 и 61), съ интересною, но загадочной надписью <sup>2</sup>); его вмъстъ съ другими, на основании стиля и плохой ореографии, авторъ относитъ къ XIV в. (но выше онъ самъ же приводитъ безграмотныя надписи несравненно болъе ранняго времени, что вполнъ естественно для бъдныхъ монастырей отдаленной провинціи).

Въ подземныхъ капеллахъ близъ Отранто находится много ствиныхъ иконъ сравнительно поздняго времени (XIV в.) съ двойными подписями: по латыни и по гречески, и есть только греческія подписи конца XIV в.; изъ разсмотрвнія ихъ авторъ вывелъ цвиное заключеніе, что языкъ надписи вовсе не всегда стоить въ связи съ стилемъ (стр. 93 и слъд.).

Въ капеллъ св. Стефана въ Солето (гдъ греческая община, говорившая по гречески, существовала до конца XIV в.) авторъ нашелъ пълый

<sup>1)</sup> Примъры Бога Отца въ типъ Христа и съ крестчатымъ нимбомъ см. у )Кондакова, Ист. виз. иск. стр. 165 и 244; у Дидрона Hist. de Dieu passim.

<sup>2)</sup> Этотъ молодой человъкъ въ греч. миніатюрахъ то изображается сзади св. кортежа и безъ нимба, какъ въ Минологіи Василія (см. подъ 26 Декабря), гдѣ онъ несеть на палкъ сосудъ (тамъ и Іосифъ безъ нимба), то ведующимъ осла и съ нимбомъ, какъ въ барберинской псалтыри XI в. Положение его согласно съ Менологіемъ на рельефахъ канедральнаго собора въ Беневентъ (Ciampini I, pl. 1X) XII в. и на серебряномъ рельеф в собора въ Città di Castello въ Умбріи (Agincourt. Sculp. pl. XXI № 13), въ этихъ обоихъ случаяхъ Богоматерь Едетъ одна, а Христа несетъ Іосноъ. Въ томъ же положеніи изображается онъ и въ раннихъ западныхъ миніатюрахъ, напр. въ мюнхенскомъ Евангеліи апракосъ (Mon. lat. 15903, с. pict. № 52, f. 14 XI-XII в.; здёсь, какъ и въ Минологіи, нимбы только у Богоматери и Христа) и въ рп. первой половины XIII в. (Ев.), принадлежавшей Бастару, гдъ ангелъ изображенъ съ кадильницей и видны 2 города; но въ Псалтыри Нац. Библіотеки конца XII в. (Suppl. fr.1132 bis) кром'в Іосифа, который ведеть осла, за Богоматерью следують три человъка: юноша, мущина съ бородой и женщина (кальки Бастара); одна служанка идетъ сзади въ Мюнх. Бревіаріи (lat. 2640 с. pict. 75 f.6°) XII в. и въ мюнхенской же эеіопской рп. (№ 25 f. 18), гдѣ Богоматерь изображена млекопитающей. Въ миніатюрахъ XIV и XV в. обыкновенно осла ведетъ служитель (напр. Bibl. Nat. fr. 167 f. 245°), а Іосифъ несетъ Христа.

 $<sup>\</sup>Lambda$ о $\mu$ і, безъ сомивнія, обломокъ отъ имени бабки Саломен;  $\vartheta$ єς х $\rho$ ιο $-\vartheta$ єς х $\rho$ υον — подлей холодной?

рядъ интереснъйшихъ иконъ; такъ, напр., онъ описалъ два изображенія Софін Премудрости Божіей (стр. 96 и 100) въ видъ ангела въ длинной бізой одежді, съ крестчатымь нимбомь, съ чашею въ рукть и съ надписью:  $\eta$  ача вофіа о дочос тои  $\Theta$ еои, которыя онъ относить къ XII—XIII в.; страшный судъ (стр. 104 и сл.), съ деисусомъ, этимасією, съ одицетвореніями земли (верхомъ на львъ) и моря (верхомъ на рыбъ) и съ дикими звърями и рыбами, возвращающими мертвыхъ, съ въсями для гржховъ, съ папою и кардиналами въ числъ святых, съ Аріемъ, Савелліемъ и Несторіемъ въ числів грівшныхъ, съ пзображеніемъ рая и ада по сторонамъ. Въ раю на престолахъ сидятъ Авраамъ, Исаакъ и Іаковъ; два последнихъ держатъ въ лоне своемъ по многу душъ праведныхъ, а Авраамъ — только одну — евангельскаго быняка. Въ аду между грешными находятся: безжалостный богачъ (ό πλουσιος), ростовщикъ (ό κτήστης) и скупой (авхрос). Рядомъ съ ними демоны носять на плечахъ много маленькихъ фигуръ, надписи при которыхъ означають ихъ спеціальность; это портной (ό ράπτης), чеботарь (χουρβεσερις — corvesarius), καδαττικъ (ταβερναρος — tabernarius cp. новогреч. таверчарть), кожевникъ (хопрарть — corarius), земледвлецъ (ο  $\tau$ (απατουρος — zappator, cp. новогреч.  $\tau$ (απί — мотыка), бочаръ (βουτζερης οτъ βουτζή, новогреч. βουτζί δοчка, οτκуда ο βουτζάς). Диль недоумвраеть, видеть ли въ этомъ сатиру dont le secret nous échappe или нвчто въ роде Danse Macabre (стр. 108)? Мы можемъ указать разр. Ешающую это недоумение парадзель въ популярномъ литературномъ памятникв, а именно въ позднихъ редакціяхъ Хожденія Богородицы по микамъ, гдъ ремесленники различныхъ спеціальностей наказываются за недобросовъстное исполнение своей жизненной задачи.

Вторая глава книги Диля (стр. 111-151) посвящена описанію ствнописей въ окрестностяхъ Таренто (онъ возстановленъ Никифоромъ Фокою въ 968 г., и здёсь были греческіе монастыри съ X в. по XVI включительно). Здёсь, какъ и въ подземныхъ капеллахъ близъ Отранто. любопытно проявление борьбы двухъ стилей и двухъ обрядовъ: православнаго и католическаго. Во многихъ случаяхъ случаякъ мы находимъ латинскую роспись при греческой постройкъ; здъсь уже послъ полной побъды католицизма сохраняются византійскіе святые (стр. 149); здівсь въ гротъ св. Николая мы находимъ чисто латинское изображение Благовъщенія, но съ пряжей; въ романизированномъ въ XIV стольтіи гроть св. Маргариты мы находимъ изображение св. Димитрія Солунскаго, который поражаетъ копьемъ Арія (стр. 139); здёсь мы находимъ характерную смёсь языковъ въ самыхъ надписяхъ (напр. Pablo tuo calogerio, т. е. хоріє войні, стр. 132). Здёсь любонытно множество деисусовъ, начиная съ XI в. (стр. 147-8) и до XIV (стр. 123, 124, 125) 1), въ томъ числъ и деисусы западные (стр. 138, 140).

<sup>1)</sup> Ср. выше денсусъ XIII в. въ крипть S. Vito dei Normanni, стр. 50.

Въ Матеръ и ея окрестностяхъ (гл. III, La région de Matera, стр. 151—160), хотя греческій обрядъ держался тамъ до XVII в. включительно, католическій элементъ еще сильнъй; здъсь всъ надписи латинскія (кромъ одного случая, гдъ нельзя ничего разобрать, стр. 159).

Въ IV главъ: «О началъ и художественномъ характеръ италовизантійскихъ фресокъ въ южной Италін» (стр. 160—170) Диль перечисляетъ все найденное и описанное имъ въ предыдущихъ главахъ (стр. 165—6) и сводитъ въ одно цълое свои замъчанія. Онъ усиленно убъждаетъ любителей византійской и вообще художественной старины скоръй спасать остающееся, такъ какъ мъстные кладонскатели грозятъ разрушить все безъ остатка (стр. 167). Для неопытныхъ археологовъ очень цънно его наблюденіе, что попытки мъстныхъ любителей охранять памятники старины часто способствуютъ скоръйшему разрушенію ихъ; окрестные «простецы» разсуждаютъ такъ: берегутъ, стало быть, тамъ есть нъчто цънное; пойдемъ и покопаемся.

V глава «Монастырь св. Николая Казольскаго (di Casole) близъ Отранто» (стр. 170—186) имъетъ отдаленное отношение къ задачъ книги, такъ какъ ничего не говоритъ о византійскомъ искусствъ, но сама по себъ очень интересна; она, на основании документовъ 1), излагаетъ исторію вышеназваннаго монастыря, который основанъ только въ 1099 г. при Боэмундъ, но основанъ греческимъ монахомъ Іосифомъ (первый его игуменъ, ум. 1125 г.) и по греческому обряду. Съ половины XIII в. монастырь уже подчиненъ курін и платить ей подать; но его настоятели часто Вздили на востокъ, обрядъ оставался православнымъ, и даже монета въ монастыръ была въ ходу византійская. Монастырь обладаль огромною по тому времени библіотекою греческихъ книгъ, надъ собираніемъ которой особенно много потрудился третій пгуменъ монастыря Николай (1153-1190 г.). Въ эпоху гуманизма, въ началъ и въ серединъ XV в., этотъ монастырь служилъ однимъ изъ центровъ для изученія эллинизма; эдёсь охотно и безплатно принимали учениковъ, давали имъ пом'вщеніе, для чего было построено спеціальное зданіе (стр. 172), и полное содержаніе. Въ 1483 г. монастырь быль разрушенъ Турками, послъ чего исчезла вся его слава и значение. Къ счастию, многія и при томъ, конечно, лучшія рукописи библіотеки кардиналь Виссаріонъ еще прежде того вывезъ отсюда сперва въ Римъ, потомъ въ Венецію; остальное сдімалось добычею турокь, но нікоторая часть похищеннаго вернулась назадъ въ западную Европу: въ Парижъ, Мадридъ и др. Въ Туринской библіотекъ оказался принадлежавшій когда то монастырю св. Николая сборникъ XII-XIII в., главную часть котораго составляеть типикъ, написанный вышеупомянутымъ игуменомъ Николаемъ въ 1174 г. съ любопытными для исторіи монастыря зам'єтками на поляхъ. Передъ нимъ находится 5 листиковъ краткой монастырской

<sup>1)</sup> Они изданы Омономъ въ Revue des Études grecques 1890, стр. 381.

лътописи (отъ 1125 до 1267 г.), а сзади него написанный тъмъ же Николаемъ Υποτύπωσις—частныя правила для вседневной жизни монаховъ, не только св. Николая, но и многочисленныхъ скитовъ, отъ него зависъвшихъ. На основаніи этого то матеріала Диль и возсоздаетъ картину монастырской жизни XII в, въ которой всего интереснъй подробности о пользованіи библіотекой и о высокомъ уваженіи къ продуктамъ умственнаго труда (стр. 183—5).

VI глава (стр. 186—205) посвящена обозрѣнію византійскихъ памятниковъ въ Калабріи. Центромъ духовно-византійской цивилизаціи, итальянскимъ Авономъ, является здёсь городокъ Россано съ своими. 7-ю монастырями и 1000 монаховъ. Авторъ быль здёсь въ 1884 г., подучиль доступь ко всёмь сокровищамь и пришель къ заключенію, что археологическое значеніе Россано и его области нѣсколько преувеличено (стр. 188). Здёсь много остатковъ скитовъ, но стенныя росписи ихъ погибли. Интересна, судя по его описанію (стр. 190—193), маленькая церковь св. Марка, которую авторъ относить къ ІХ-Х в, но и это памятникъ только архитектурный. Въ 4 часахъ взды отъ Россано близъ Корильяно находятся развалины очень древняго монастыря Santa Maria del Patir (по житію преп. Нила онъ имблъ крупное значеніе уже въ Х стольтіи), церковь котораго, реставрированная въ 1672 г., сохраняетъ черты древней постройки (стр. 195); очень интересенъ здъсь мозапковый поль, который авторь относить ко 2-й половин XII в. (перечень изображеній см. стр. 196); на немъ два раза встръчается центавръ (одинъ разъ трубитъ въ рогъ, обернувшись назадъ, другой - натягиваетъ лукъ), представляющій поучительную параліель къ нашему столь изв'єстному и все-же въ ибкоторыхъ отношеніяхъ загадочному китоврасу. Маленькій бургъ Санта Северина (стр. 199-203) имбетъ византійскій баптистерій 1), который относять къ IX в., и византійскую капеллу св. Филомены. Любопытнымъ показателемъ позднихъ следовъ византинизма служитъ надиись на одной изъ башенъ замка, гласящая, что замокъ построенъ A. D. 1535. Die 27 Iunii. 13 Indicione.

Въ музеяхъ Катанцаро и Реджіо Диль отмъчаетъ два дъйствительно любопытныхъ изображенія поклоненія волхвовъ (оба рельефныя, на золоть); въ первомъ Богоматерь сидитъ на тронь; на кольняхъ ея Христось въ крестчатомъ нимбъ; всь три волхва съ бородами, одъты въ короткія туники и на головахъ имьють императорскія короны; надъ ними звъзда и ангель въ нимбъ съ кспьемъ, распростертый почии горизонтально надъ этой сценою. Тотъ же составъ изображенія и въ Реджіо; только маги въ фригійскихъ шапкахъ и преклоняются передъ Христомъ (стр. 203—4).

VII глава: «Византійскія мозанки Сициліи» (стр. 205—249) носять

<sup>1)</sup> Планъ ero y Jordan: Monuments byzantins de Calabre. Mélanges de l'École de Rome. 1889, crp. 321.

совершенно иной характеръ, нежели всь предыдущія и последующая; это не изследованіе, но популярная, живо и красиво написанная, на основаніи чужихъ работъ 1), провъренныхъ, однако же, до нъкоторой степени собственнымъ наблюденіемъ, журнальная статья, нічто въ родів улачнаго англійскаго essay. Авторъ начинаеть съ общаго положенія. что Палермо. Чефалу и Монреале имъютъ такое же огромное значение для исторіи искусства въ XII в., какое Равенна им'веть для V-VI вівковъ. Затемъ, изложивъ вкратце исторію Сициліи до Норманновъ и при нихъ, авторъ смълыми и рельефными штрихами 2) характеризуетъ въротерпимость двухъ Рожеровъ и роскошную жизнь при дворъ ихъ, гдъ раздавались три языка п сливались воедино три цивилизаціи: западная, византійская и мусульманская, при чемъ мимоходомъ перечисляетъ и произведенія византійской литературы, зарожденныя въ Сициліи (стр. 213). То же совпадение трехъ элементовъ, тотъ же эклектизмъ проявляется и въ сицилійскомъ искусствъ до арабскихъ сталактитовъ и куфическихъ надписей включительно (стр. 215-217, ср. выше 205). Чудомъ этого искусства Диль считаеть Палатинскую капеллу, «гдё къ латинской базиликъ прибавленъ византійскій куполь, гдъ сталактитовый потолокъ покоится на стенахъ, блестящихъ мозанками, и где въ сводахъ смешиваются надписи арабскія, латинскія и греческія, полное и живое изображеніе этой оригинальной и привлекательной цивилизаціи». Для характеристики сицилійскаго искусства авторъ выбираеть три крупныхъ памятника: церковь св. Марін Амиральской (стр. 220-228), построенную въ 1143—1146 гг., въ которой византійскій элементь является преобладающимъ 3); Палатинскую капеллу (стр. 228—234), гд востокъ и западъ, по его мивнію, находятся приблизительно въ равнов всіп 4), и, наконепъ, соборъ въ Монреале (стр. 234-246) витестъ съ монастыремъ и его 216 горельефными колоннами, надъ которымъ работали уже мъстные художники 5), хотя и учившіеся у византійцевъ (стр. 237).

Въ Палермскомъ соборѣ уже всецѣло преобладаетъ западный стиль, что авторъ сопоставляетъ съ неблагопріятнымъ измѣненіемъ политики королей: уже при Вильгельмѣ І началось гоненіе на базиліанскихъ монаховъ; съ начала XIII в. уже запрещены всякія сношенія съ востокомъ;

<sup>1)</sup> Конечно, не всъхъ; такъ авторъ, не зная по русски, не могъ воспользоваться ни статьями покойнаго К. К. Герца, ни ценнымъ трудомъ профессора А. А. Павловскаго о Палатинской капеля .

<sup>2)</sup> Опъ между прочимъ мастерски умфетъ выбирать цитаты изъ путешсственниковъ.

<sup>3)</sup> Диль воспроизводить 4 удачно выбранныя мозаики этой церкви: Рождество Христово, Пантократора, Христа, увънчивающаго Рожера II, и Амирала Георгія, строителя церкви, у ногъ Богородицы; но въ изображеніи Р. Х. рисовальщица, я полагаю, ошибочно провела лучи отъ звъзды на грудь Младенца вмъсто головы его; а въ описаніи Пантократора авторъ по недосмотру перевелъ то фос тії с сміс—la vie éternelle (стр. 226).

<sup>4)</sup> Перечень древнихъ мозаикъ съ краткимъ описаніемъ см. стр. 232 и слъд.

<sup>5)</sup> Перечень мозаикъ собора, стр. 240-242.

въ то же время происходить гоненіе и на мусульманъ; эпоха Фридриха не надолго остановила это ретроградное движеніе (Conclusion, стр. 246—249).

Считаемъ не лишнимъ указать мимоходомъ на важный пробѣлъ, который до сихъ поръ существуетъ въ исторіи литературы. Если византійское пскусство имѣло такое огромное значеніе въ Сициліи и греческій языкъ былъ такъ распространенъ въ ней, можно ли думать, чтобы такъ называемая сицилійская школа итальянскихъ поэтовъ, исторія которой разработана Ад Гаспари, развилась исключительно подъ вліяніемъ трубадуровъ и отчасти народной пѣсни и безъ всякаго вліянія со стороны богатой въ то время литературы византійской? Съ другой стороны, и византинистамъ, думаемъ мы, будетъ не безполезно поискать въ сборникахъ любовныхъ пѣсенъ, въ родѣ извѣстнаго вѣнскаго (изд. Вагнеромъ), слѣдовъ вліянія трубадуровъ, съ которыми греки сталкивались именно въ Сициліи.

VIII п послѣдняя глава книги Диля говорить о 2-хъ лицевыхъ греческихъ рукописяхъ мессинскаго университета (стр. 249—263), попавшихъ туда изъ монастыря S. Salvatore, основаннаго Рожеромъ вскорѣ послѣ завоеванія страны и въ 1130 г. имѣвшаго подъ своею властію 44 обители. Для пополненія библіотеки этого монастыря особенно много сдѣлалъ архимандритъ Лука (1130—1175); изъ нея въ университетъ попало 175 томовъ и въ томъчислѣ 135 пергаментныхъ¹), отчасти палимисестовъ; но лицевыхъ между ними всего двѣ: Октоихъ XI в. (№ 51) съ 8-ю миніатюрами, въ томъ числѣ съ Воскресеніемъ въ формѣ Сошествія во адъ и съ изображеніями 4-хъ поэтовъ (Дамаскина, Козмы, Романа и Іосифа), и сборникъ житій святыхъ того же времени съ 20-ю миніатюрами, краткое описаніе и эстетическую оцѣнку которыхъ даетъ Диль на стр. 259—260.

Въ общемъ книга его, несмотря на нѣкоторыя, можетъ быть, излишнія повторенія, написана прекрасно и даетъ много цѣннаго матеріала, и десятой доли котораго не могли мы исчерпать въ нашей рецензіи.

А. Кирвичниковъ.

## 2. Бивліографія.

## POCCIA.

А. И. Пападопуло-Керамевсъ, Краткій разсказъ о святыхъ мъстахъ ігрусалимскихъ и о страспяхъ Господа нашего Іисуса Христа и о другихъ Безъимяннаго, написанный въ 125³/4 г. (Православный Палестинскій Сборникъ, 40-й выпускъ), С.-Петербургъ, 1895, стр. І — ІІІ — 29. — Настоящій разсказъ греческаго анонимнаго писателя о святыхъ мѣ-

<sup>1)</sup> Перечисленіе глави вйших в см. стр. 251.

стахъ Палестины издается въ первый разъ по рукописи Неаполитанской библіотеки отъ начала XVI вѣка, III, 13, 27, листы 174 — 180. Г. Папалопуло-Керамевсъ имълъ въ своемъ распоряжении три списка съ этой единственной, по его мевнію, рукописи, одинъ изъ которыхъ (сдівданный Ант. Согліано для графа Ріана), какъ наиболье тщательно списанный, онъ приняль въ основание издаваемаго текста, а затёмъ въ выноскахъ отмътилъ главнъйшія разночтенія остальныхъ двухъ списковъ и исправиль ощибки подлинника. Тексть начинается съ описанія св. мъсть въ Антіохіи и Ламаскъ и переходить къ повъствованію о многочисленныхъ святыняхъ Палестины, прославленныхъ событіями библейскими и христіанскими. Это описаніе представляеть немалыя отличія отъ извъстныхъ греческихъ повъствованій о св. мъстахъ XIV и XV въковъ и содержить подробности, неизвъстныя ранъе. Послъдняя особенность памятника, а также находящееся въ концъ его (§ 31) хронологическое исчисление приводять къ мысли, что разсказъ составленъ въ 1253 — 4 голу. Переволъ разсказа на русскій языкъ принадлежить покойному Г. С. Дестунису. Въ концъ изданія помъщенъ греческій и русскій указатель собственных вименъ и наиболе замечательных словъ.

- И. В. Помяловскій. Житіе и подвизаніе иже во святых отна нашего Порфирія, епископа Газскаго (Палестинскій Патерикъ, 5-й выпускъ. Изд. И. Прав. Пал. Общ.). Спб. 1895, стр. 79.—Порфирій родился въ Оессалоникъ, молодость провелъ въ Скитской пустынъ въ Египтъ и въ обителяхъ Палестины, гдв достигь всесторонняго и высокаго нравственнаго совершенства. Около 396 года Порфирій быль избрань епископомъ палестинскаго города Газы и вступпать въ упорную борьбу съ существовавшимъ здъсь язычествомъ и отчасти манихействомъ. При помощи знаменитаго своего современника — константинопольскаго святителя Іоаниа Златоуста, родосскаго отшельника Прокопія и императрицы Евдоксій, Порфирій сділаль вві репную ему общину христіанскою; среди нея онъ положиль начало и монашеской жизни. Скончался св. Порфирій 26 февраля 421 года.—Изданное проф. И. В. Помяловскимъ въ русскомъ переводъ житіе Порфирія принадлежить перу друга его и ученика, діакона Марка, и безспорно имъетъ очень важное историческое значеніе. Переводъ сдъланъ по греческому подлиннику, изданному Мор. Гауптомъ въ Трудахъ Королевской Академін Наукъ въ Берлин (1874, стр. 171-215). Въ концъ житія помъщень указатель собственныхъ именъ.
- И. В. Помяловскій, Путникъ Антонина изъ Плаценціи конца VI въка (Правосл. Пал. Сборникъ, 39-й выпускъ). Спб. 1895, стр. І—ХІ—187.— Относительно личности паломника, написавшаго изданный проф. Помяловскимъ Путникъ, имъются весьма скудныя свъдънія. Извъстно только, что онъ носилъ имя Антонина, былъ изъ итальянскаго города Пьяченцы, принадлежалъ въроятно къ высшему духовенству и странствовалъ по Востоку между 565 и 614 годами. Свое паломничество и обзоръ святынь Антонинъ началъ съ о. Кипра, откуда направился въ Сирію, а за-

тімъ въ Палестину, гді посітиль, многія св. міста, особенно въ Іерусаломъ. Изъ Палестины паломникъ направился на Синай и чрезъ Аравійскую пустыню въ Египетъ, а на обратномъ пути осмотрълъ святыни Дамаска, Антіохіи и Месопотаміи. Это путешествіе Антонинъ и описаль въ своемъ Путникъ, который сохранился въ 25 рукописяхъ и издавался до семи разъ. Лучше изданіе принадлежить Гильдемейстеру — Antonini Placentini itinerarium im unentstellten Text mit deutscher Uebersetzung herausgegeben von Dr. J. Gildemeister, Prof. in Bonn. Berlin. 1889, Pastдемейстеръ установилъ систематическую классификацію рукописей Itinerarium'a, выделить изъ нихъ те, которыя сохранили тексть въ первоначальной форм'ь и порядк'ь (рукопись G Санъ-Галленская, № 133, VIII-IX в. и рук. R Цюрихская, въ кантональной библіотекѣ, № 73, IX в.), и представиль рецензію Путника, сопроводивь ее обширнымъ критическимъ комментаріемъ. Изданіе Гильдемейстера и положено въ основу латинскаго текста, предложеннаго проф. Помяловскимъ, причемъ нашъ авторъ пиблъ въ виду и критическое изследование текста и исправления его, сдъланныя д-ромъ Gever'омъ въ брошюръ: Kritische und sprachliche Erläuterungen zu Antonini Placentini Itinerarium. Augsburg, 1892. Издавши текстъ Путника по Гильдемейстеру и Гейеру, проф. Помяловскій перевелъ его на русскій языкъ и снабдиль обширными учеными примінаніями, которыя расположевы по главамъ оригинала. Къ концѣ книги (стр. 123-187) отмѣчены уклоненія текста Гильдемейстера отъ пздаваемаго, помъщены указатели собственныхъ именъ, а также русскихъ и вностранныхъ писателей и сочиненій, принятыхъ въ соображеніе при составленіи объяснительных в примічаній къ тексту; въ предисловій между прочимъ представленъ списокъ рукописей, изданій и переводовъ Цутника Антонина.

Памятники древне-русской церковно-учительной литературы. Выпускъ первый, содержащій поученія: Луки Жидяты, митроп. Илларіона, Өеодосія Печерскаго и Кирилла Туровскаго. Изданіе журнала «Странникъ» подъ редакціей проф. А. И. Пономарева. Спб. 1894. Стр. I—V+198.— Въ настоящемъ изданіи проф. Пономарева пом'вщены сл'ядующіе памятники древне-русской церковно-учительной литературы: І) Луки Жидяты, архіенископа Новгородскаго, поученіе къ братія (стр. 8-25); II) Поученія препод. Өеодосія Печерскаго: 1—2) О терпівній и о любви, 3) О терп'вніи и милостын'в, 4) О теривніи и смиреніи, 5) О хожденіи къ церкви и о молитвъ (стр. 26 — 47); III) Произведенія Иларіона, митрополита кіевскаго: 1) О законъ и благодати, 2) Похвала Владиміру святому и 3) Молптва къ Богу отъ всей земли русской (стр. 48-87); IV) Слова и поученія св. Кирилла, епископа Туровскаго: 1) на недівлю цивтоносную, 2) на Пасху, 3) на Оомину недълю, 4) слово въ недълю третью по Пасхъ (Похвала Госифу Ариманейскому и о мироносицахъ), 5) слово о разслабленномъ — въ четвертую недълю по Пасхъ, 6) въ недълю о слъпомъ, 7) на Вознесеніе Господне, 8) на соборъ св. Отцевъ — въ седьмую недѣлю по Пасхѣ, 9) на Пятидесятницу, 10) о поученіи церковномъ, 11) притча о слѣпцѣ и хромцѣ (стр. 88—198). О каждомъ изъ указанныхъ представителей древне-русской церковно-учительной письменности въ изданіи предложены историко-біографическіе очерки съ характеристикою издаваемыхъ произведеній и объяснительными къ нимъ замѣтками. Особенною обстоятельностью отличается очеркъ о Кирилъѣ Туровскомъ, написанный проф. Пономаревымъ; въ немъ, между прочимъ, идетъ рѣчь о вліяніи византійскаго просвѣщенія на древне-русскую образованность (стр. 90—95. 98. 109. См. также стр. 27—28). Памятники напечатаны въ подлинныхъ текстахъ; изъ нихъ поученія препод. Өеодосія изданы по списку Румянцевскаго Музея, а произведенія Кирила Туровскаго — по сборнику XV—XVI в. библіотеки Кирило-Бѣлозерскаго монастыря.

Στέφανος. Сборникъ статей въ честь Өедора Өедоровича Соколова, профессора Императорскаго С.-Петербургскаго Университета, къ тридцатилѣтней годовщинѣ его ученой дѣятельности. Отъ учениковъ и слушателей. Спб. 1895.

Въ этомъ сборникъ помъщены слъдующія статьи византологическаго характера:

- 1. Б. Меліоранскій, Къ исторіи противоцерковныхъ движеній въ Македоніи въ XIV выкь (стр. 62-72). — Изъ ересей, волновавшихъ болгарскую церковь въ XIV въкъ, богомильство и варлаамизмъ достаточно выяснены наукой (проф. Успенскій); только жидовская ересь остается въ твии, такъ какъ о ней имъются весьма скудныя извъстія лишь въ житіи препод. Өеодосія тръновскаго (XIV в.), написанномъ константинопольскимъ патріархомъ Каллистомъ и переведенномъ на перковно-славянскій языкъ іеросхимонахомъ Спиридоніемъ. Нівкоторый світь на жидовскую ересь, по мивнію г. Меліоранскаго, проливаеть также черновой протоколъ засъданія патріарха Іоанна XIV Калеки отъ 1336 года (Miklosich et Muller, Acta Patriarch. Const., t. I, № LVII). Изъ этого документа видно, что въ 1324-1336 годахъ въ Солуни среди греческаго населенія существовало еретическое іудействующее общество, одинъ изъ членовъ котораго, Хіоній, опрошенный относительно своихъ единомышленниковъ, дважды — на епархіальномъ и патріаршемъ судів — указаль, между прочимъ, на трехъ церковныхъ чиновниковъ солунской митрополіи: дикеофилакса — эконома, хартофилакса и сакелларія. Онъ завиниль ихть въ томъ, что они занимались чародъйствомъ и сносились съ нечистою силой, хвалили законъ Моисеевъ и нападали на чрезм'трное почитаніе святыхъ и мощей, въ ущербъ почитанію Бога, и не върили въ воскресеніе тыль. Всв эти мивнія составляють элементы жидовской ереси (τὸ ἰουδαίζειν). На этомъ основаніи г. Меліоранскій находить возможнымъ поставить въ связь солунскихъ жидовствующихъ начала второй четверти XIV въка съ болгарскими сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ того же столетія.
- 2. Г. Церетели, Ідт писано Порфирьевское Четвероеваниелие 835 ида (стр. 76—80)? Вопреки Гардтгаузену, который въ своей Griechische

Раваеодгарніе (с. 184) высказываеть предположеніе, что Порфирьевское Четвероевангеліе 835 года (И. Спб. Публ. Библ., № 219) написано монахомъ Николаемъ въ палестинской даврѣ св. Саввы Освященнаго, и такимъ образомъ — древнѣйшіе достовѣрные слѣды вполнѣ сформировав-шагося минускульнаго письма ведутъ насъ не къ Византійской имперіи, а къ Мертвому морю, — г. Церетели, на основаніи содержанія замѣтки на л. 344 означеннаго Евангелія, гдѣ идетъ рѣчь о времени смерти трехъ главныхъ представителей Студійскаго въ Константинополѣ монастыря —Платона, Феодора и Іосифа, и на основаніи палеографическаго разбора этой замѣтки, принадлежащей рукѣ того же монаха Николая, заключаетъ, что Четвероевангеліе написано въ Студійской обители въ Константинополѣ, — значитъ, и строго-стилизованное строчное письмо получило свое начало п развитіе не въ Палестинѣ, а въ Византійской имперіи. Къ статьѣ приложенъ снимокъ замѣтки.

- 3. В. Э. Регель, О города Анастасіопола (стр. 147—152). Ученые расходятся въ своихъ мивніяхъ о томъ, какому городу принадлежатъ развалины «Буру-калесси», расположенныя въ юго-западной Оракіи, на свверномъ берегу морскаго залива Буругёлъ. Божуръ отожествляетъ Буру-калесси съ Дикеей, а Викинель съ Абдерами, Мелетій и Кларкъ называютъ его городомъ Вистоніей, а Тафель—византійскимъ городомъ Порос. В. Э. Регель, на основаніи Прокопія (De aedificiis, IV, 11, ed. Bonn. III, 303 squ.), Іоанна Кантакузина (II, 38, ed. Bonn. I, 542, III, 32, ed. Bonn. II, 197), списковъ епископствъ Константинопольской церкви и свидътельства французскаго путешественника Bertrandon'а de la Brocquière отъ 1433 года, утверждаеть, что Буру-калесси тождественно съ древнимъ городомъ Анастасіополемъ, переименованнымъ впослъдствіи въ Периоворій.
- С. Долговъ, Повъсть и сказаніе о похожденіи во Іерусалимь и во Царьградь Троичкаго Сергієва монастыря чернаго діакона Іоны, по реклому Маленькаго. 1649—1652 гг. (Православный Палестинскій Сборникъ, вып. 42. Спб. 1895. Стр. ХІ—68). Іеродіаконъ Троице-Сергієвой лавры Іона, «по реклому Маленькій», 10-го іюня 1649 года отправился изъ Москвы во Святую Землю вивств съ іерусалимскимъ патріархомъ Паисіємъ и старцемъ Арсеніемъ Сухановымъ, прибылъ въ Іерусалимъ 10 мая 1651 г., значительно ранве Арсенія Суханова, и вывхалъ оттуда ровно черезъ годъ, т. е. несколько поздне последняго. Результатомъ поездки Іоны явилось описаніе Іерусалима и Святой Земли, допиедшее до насъ въ двухъ спискахъ, изъ которыхъ одинъ принадлежитъ Московскому Обществу Исторіи и Древностей Россійскихъ, а другой—Императорской Публичной Библіотекв. Г. Долговъ и издалъ обе эти рукописи, поставивъ на первомъ м'ест'в рукопись Публичной Библіотеки. Тексты напечатаны съ сохраненіемъ правописанія рукописей.

Архіепископъ Антоній, Изъ исторіи христіанской проповъди. Очерки и пэслівдованія. Изданіе 2-е. Спб. 1895. Стр. VIII — 391. Книга высоко-

преосвященнаго Антонія состоить изътрехь частей. Первая часть (стр. 3 — 134) заключаеть въ себъ очерки изъ исторіи древней христіанской проповъди следующаго содержанія: «Проповедь апостольская», «Проповъдь мужей апостольскихъ» и «Св. Василій Великій, его жизнь и проповъднические труды». Проповъдь апостольская и мужей апостольскихъ изследуется вр книге исключительно ср ибинбиціятено-сомительноской точки зрънія, какъ руководственная норма для христіанской проповъди вообще. Однимъ изъ самыхъ лучшихъ выразителей этой руководственной проповъднической нормы быль св. Василій Великій. Изследованіе А. Антонія о св. Василіи состоить изъ четырехъ главъ: въ первой главъ авторъ излагаетъ біографію св. отца; во второй-разсматриваетъ бесёды его на Моисеево повъствование о шестидневномъ творении міра или на «Шестодневъ»; въ третьей — изследуетъ его беседы на псалмы и въ четвертой — его ораторскія слова и річи на разные случаи. Вторую часть книги (стр. 135-271) занимаеть изследование подъ заглавиемъ: «Константинъ епископъ болгарскій и его Учительное Евангеліе». Первая глава этого изследованія посвящена критическому обзору ученыхъ изысканій о Константинъ болгарскомъ и его Учительномъ Евангеліи, принадлежащихъ архіепископу Филарету Черниговскому, Ундольскому, Шафарику, Горскому и Невоструеву. Здісь прочно устанавливается, что составителемъ «Учительнаго Евангелія» быль именно Константинъ епископъ болгарскій, жившій во второй половинь ІХ и въ началь Х въка, ученика свв. Кирилла и Менодія; Евангеліе это состоить пзъ «учительныхъ» бесъдъ исключительно на одни только воскресные дни и не тождественно съ Учительнымъ Евангеліемъ константинопольскаго патріарха Филовея (XIV в.), весьма распространеннымъ въ древней Руси. Во второй и третьей главахъ монографіи рѣшается вопросъ объ отношеніи «Евангелія» Константина къ греческимъ источникамъ. Здёсь авторъ доказываетъ, что древне-болгарская церковная письменность, появившаяся и развившаяся подъ псключительнымъ вліяніемъ византійской письменности, была больпіею частію дословнымъ переводомъ съ греческихъ источниковъ. Такой же дословный переводъ съ памятниковъ греческой проповеднической литературы представляють собою и бесёды на воскресные дни Константина болгарскаго, кромъ вступленій и заключеній, и притомъ-переводъ съ готовыхъ греческихъ сокращеній святоотеческихъ бесерть на Евангеліе Въ этомъ и состоить отличіе взгляда нашего автора отъ мивній Срезневскаго, Горскаго и Невоструева, которые ставили «Учительное Евангеліе» Константина въ непосредственную связь съ подлинными толкованіями на евангелія Іоанна Златоуста и Кирилла Александрійскаго, а самого Константина считали не простымъ переводчикомъ, а свободнымъ компиляторомъ, самостоятельно распоряжавшимся бывшимъ у него матеріаломъ. Чтобы подтвердить свой взглядъ, А. Антоній въ третьей главъ изся фдованія напечаталь девятнадцать бес фдъ Константина болгарскаго параменьно съ ихъ греческимъ подминникомъ. Славянскій текстъ бесёдъ напечатанъ по двумъ рукописямъ изъ библіотекъ: Московской Синодальной XIII в. (у Горскаго и Невоструева № 163) и Императорской Публичной изъ собранія Гильфердинга (№ 32); тексть греческихъ сокращеній изъ Златоуста и Кирилла напечатанъ по изданію Крамера (Cat. gr. patr. in N. T. Oxonii, 1844, t. II, p. 178 — 189). Буквальное сходство изданныхъ архіепископомъ Антоніемъ текстовъ — греческаго и славянскаго вполнъ доказываетъ его мысль, что Константинъ болгарскій не компидироваль, а дословно переводиль свои бесёды съ готовыхъ уже греческихъ сокращеній и извлеченій изъ толкованій на евангелія І. Златоуста и Кирилла Александрійскаго. Въ последней, четвертой главе изследованія А. Антоній опредъляєть місто и значеніе «Учительнаго Евангелія» Константина въ исторіи славяно-русскаго пропов'вдничества. Третью часть книги Архіепископа Антонія (стр. 272-391) составляють очерки и изследованія изъ исторіи древне-русской проповеди, именно: «Такъ называемыя поученія Өеодосія Печерскаго къ народу русскому»; «Древнерусская проповёдь и проповёдники въ періодъ до-монгольскій»: «О поученіяхъ Фотія, митрополита кіевскаго и всея Руси» и «Гомилетика Іоанникія Голятовскаго, въ связи съ характеристикою южно-русской схоластической проповъди». Въ этой части отношение къ византологии имбютъ второй и третій очерки, въ одномъ изъ которыхъ дівается характеристика древне-русской проповёди византійскаго стиля и выясняется истинное вліяніе на нее пропов'єднической литературы Византіи, а въ другомъ опредъляются греческіе первоисточники поученій одного изъ видныхъ русскихъ проповѣдниковъ XV вѣка — митрополита Фотія, которые (первоисточники) нужно искать въ проповъдническихъ трудахъ Василія Великаго, І. Златоуста, Өеофилакта болгарскаго и въ «Учительномъ Евангелін» патріарха Филовея.

- И. В. Помяловскій, Житіе и подвиги иже во святых отца нашею и боюносца Герасима Іорданскаго (Палестинскій Патерикъ, 6-й выпускъ). Спб.
  1895. Стр. 14. Преподобный Герасимъ былъ однимъ изъ знаменитыхъ
  подвижниковъ Палестины V вѣка († 475 г.). Онъ основалъ въ Іорданской пустынѣ лавру, долго служившую центромъ восточнаго иночества.
  Житіе его принадлежитъ перу св. Кирилла Скивопольскаго и въ первый
  разъ издано А. И. Пападопуло-Керамевсомъ по патмосской рукописи въ
  четвертомъ томѣ его Аналектовъ (стр. 175—185). Проф. Помяловскій
  отсюда и перевелъ его на русскій языкъ.
- И. В. Помяловскій, Житіе преподобнаго Киріака Отшельника (Палестинскій Патерикъ, вып. 7). Спб. 1895. Стр. 23. Препод. Киріакъ Отшельникъ родился въ Корине въ 449 году. Будучи 18 лѣтъ отъ роду, онъ прибылъ въ Палестину и здѣсь подвизался въ лаврахъ св. Герасима, Евеимія великаго, Харитона, Сука, въ Сусаким въ пустын в Натуфа до 556 года, когда и скончался. Его житіе написано св. Кирилломъ Скиопольскимъ и очень интересно въ перковно-историческомъ отношеніи. Проф. И. В. Помяловскій издалъ его въ русскомъ перевод въ грече-

скаго подлинника, пом'вщеннаго въ изданіи Болландистовъ Acta Sanctorum, Septemb., t. VIII, d. 29 (р. 147 squ.).

А. И. Пападопуло-Керамевсъ, Разсказъ Никиты клирика царскаго. Посланіє къ императору Константину VII Порфирородному о Святомъ Септь (Православный Палестинскій Сборникъ, вып. 38). Спб. 1894. Стр. XII-34.—О схожденій въ Великую Субботу Святаго огня на гробъ Господень извъстно до ияти письменныхъ свидътельствъ: монаха Бернарда отъ 865 года, митрополита Кесаріи Каппадокійской Аревы Х віка, русскаго паломника Данішла отъ 1107 года, въ Герусалимской греческой рукописи 1122 года, заключающей службу на схождение св. огня, и въ греческой псалтири 1149 г., находящейся въ Туринскомъ книгохранилищъ. Къ этимъ свидетельствамъ нужно присоединить и мало известное письмо царскаго клирика Никиты къ императору Константину VII Порфирородному о схож деній св. огня въ Великую Субботу 947 года. Никита путешествоваль въ Герусалинъ на средства императора, быль принять јерусалимскимъ патріархомъ Христодуломъ (935-949 г.), видѣлъ чудесное схождение огня и описаль событие въ письмъ къ царю, отмътивъ въ немъ и притесненія христіанъ отъ тогдашняго багдадскаго султана. Письмо напечатано г. Пападопуло-Керамевсомъ по греческой рукописи XVI въка, находящейся въ јерусалимскомъ патріаршемъ книгохранилищъ, а раньше принадлежавшей давръ св. Саввы. Впервые этотъ разсказъ быль напечатанъ въ 1787 году Хрисаноомъ Брусскимъ въ своемъ проскинитаріи, но съ ошибками и вставками, которыя онъ заимствовалъ изъ рукописной исторіи Св. града Максина Синейскаго; ошибки перепли и въ Герусалимскую исторію Григорія Паламы. Нашъ издатель исправиль тексть. Въ концѣ выпуска помъщенъ еще греческій разсказъ о томъ, какъ въ 1634 году, во время спора православныхъ съ армянами о времени празднованія Пасхи, схожденіе св. огня подтвердило правильность пасхальнаго исчисленія православныхъ. Оба разсказа переведены на русскій языкъ покойнымъ Г. С. Дестунисомъ.

Творенія аввы валассія во переводю со греческаго, исправленномъ и дополненномъ Филаретомъ, митрополитомъ московскимъ, съ приложеніемъ
его переписки съ о. Макаріемъ. Изданіе второе. Москва. 1894. Стр. 69.
—Авва валассій былъ современникомъ св. Максима Исповѣдника († 662),
который писалъ ему письма и даже посвятилъ особую книгу — «О разныхъ сомнительныхъ мѣстахъ свящ. Писанія».... валассій былъ пресвитеромъ и настоятелемъ одного пзъ монастырей Ливійской пустыни (въ
Египтѣ), обладалъ большими познаніями и отличался высокою жизнію.
Скончался авва, вѣроятно, не ранѣе второй половины VII-го вѣка. Отъ
него сохранилось твореніе «Четыре сотницы главъ о любви, воздержаніи
и духовной жизни, къ пресвитеру Павлу». Оно—нравственнаго и частію
догматическаго содержанія и отличается высокими достоинствами и по
мысли, и по древности. Особенно цѣнно ученіе аввы валассія о Святомъ Духѣ. Каждая сотня главъ заключаетъ акростихъ, выражающій

опредъленную мысль. Указанное твореніе Фалассія переведено на русскій языкъ Оптинскими иноками Ювеналіемъ и Леонидомъ (Кавелинымъ), причемъ переводчики пользовались и рукописью славянскаго перевода греческаго подлинника, принадлежащею молдавскому старцу Паисію Величковскому. Русскій переводъ просматривалъ митрополитъ московскій Филаретъ, исправилъ и дополнилъ его.

- Д. Айналовъ, Мозаики IV и V въковъ. Изслъдованія въ области иконографіи и стиля древне христіанскаю искусства. (Окончаніе. Журналь Мин. Нар. Просвъщенія, 1895, май, стр. 94—155, іюль, стр. 21—71).— Обозръвая памятники христіанской декоративной живописи IV и V въковъ, г. Айналовъ въ настоящихъ статьяхъ описываетъ мозаики церквей S. Магіа Маддіоге и св. Сабины и Латерана въ Римъ, мозаики баптистерія св. Януарія въ Неаполъ,—церкви св. Приска въ Капуъ, капеллъ св. Аквилина и св. Виктора въ Миланъ и баптистерія Альбенга въ Лигуріи. Въ заключеніи изслъдованія, на основаніи разбора италійскихъ росписей церквей и описанныхъ мозаикъ, а также на основаніи древнехристіанскихъ литературныхъ извъстій, опредъляются и характеризуются декоративныя свойства живописнаго стиля, явившагося на востокъ и распространившагося въ Италіи въ IV и V въкахъ.
- **6.** Деленторскій, Критико-библіографическій обзоръ древне-русских сказаній о Флорентійской уніи (Журналъ Мин. Народнаго Просв'вщенія, 1895, іюль, стр. 131—184). Въ обзоръ вошли сл'єдующія древне-русскія сказанія о Флорентійской уніи: Путевыя записки неизв'єстнаго Суздальца отъ 1440—41 года (Древняя Россійская Вивліовика, ч. ІV), Новгородская пов'єсть инока Симеона (Софійскій, Музейскій и Архивный списки), Слово (издано въ «Обзор'є» г. Поповымъ) и Путешествіе его-же (издано Сахаровымъ въ его «Сказаніяхъ»), Исторія Флорентійскаго собора князя Курбскаго и Исторія о Листрійскомъ собор'є (въ «Апокрисись»).
- Е. Апостолиди, Древнехристіанскіе иерковные писатели объ изученій греческих классиков (Благов'єсть, 1895, январь, стр. 3—24, февраль стр. 27—40, март'ь—апр'вль, стр. 35—68).—Въ первой глав'є статьи разсматривается взглядъ древнихъ іудеевъ на изученіе древнихъ классиковъ, во второй—изсл'єдуется отношеніе новозав'єтныхъ св. писателей имужей апостольскихъ къ древне-греческой образованности; третья глава говоритъ о взгляд'є отдовъ и учителей церкви греческой ІІ и ІІІ в'єковъ на изученіе древнихъ классиковъ, а четвертая и посл'єдняя—о взгляд'є на тотъ же предметъ греческихъ отдовъ и учителей церкви ІV и V в'єковъ.

Халдеи и Несторіане (Сообщенія И. Прав. Палест. Общ., 1995, августъ, стр. 418—428).—Въ началѣ этой статьи рѣчь идетъ о происхожденіи халдейской несторіанской церкви въ V вѣкѣ, дальнѣйшей ея исторіи и уніи съ Римомъ въ XII и слѣдующихъ вѣкахъ. Статья заимствована изъ «La Terre Sainte», 1875, № 2—3.

Два памятника эпохи гоненій (Тамъ же, стр. 452 — 457). — Одинъ изъ указанныхъ здёсь памятниковъ относится къ первому году царствованія Декія (249 г.) и представляетъ свидётельство, выданное нёкоему Аврелію Діогену въ удостовёреніе того, что онъ приносилъ жертву языческимъ богамъ; памятникъ хранится въ Берлинскомъ музеё въ коллекціи папирусныхъ отрывковъ. Второй памятникъ изданъ въ 1892 году Момсеномъ, содержитъ императорскій эдиктъ о преслёдованіи христіанъ вмёстё съ ходатайствомъ о томъ же со стороны населенія Ликіи и Памфиліи и относится къ послёднему періоду великаго Діоклетіанова гоненія.

Сирійская яковитская церковь (Сообщенія И. Прав. Палест. Общества, 1895, августа, стр. 457—480).—Довольно подробно излагается исторія сирійской яковитской церкви по книгѣ г. Parry: Six Months in a Syrian Monastery (1895). Исторія доведена до X вѣка.

Д. Айналовъ, Нъкоторые христіанскіе памятники Кавказа. Съ таблицею (Археологическія извѣстія и замѣтки, 1895, № 7—8, стр. 233—243).—Авторъ описываетъ рельефы на плитѣ, сохранившейся въ церкви имѣнія Воронова въ Абхазіи, а теперь принадлежащей Историческому Музею въ Москвѣ. Происхожденіе рельефовъ относится въ статьѣ къ VII—VIII вѣку, т. е. ко времени наибольшей отторженности Кавказа отъ Византіи; стиль ихъ—византійскій, дополненный деталями сассанидскаго или персидскаго искусства. Рельефы изданы въ 4 выпускѣ «Матеріаловъ по исторін Кавказа», принадлежащемъ перу графвии П. С. Уваровой.

Н. Писаревскій. Русская иконопись въ связи съ византійской (Радость Христіанина при чтенів Библін, какъ Слова жизни, 1895, кн. VIII, стр. 300-327).-Указавши на важное религіозное значеніе иконописи византійской и русской, авторъ, для лучшаго уясненія того, какъ византійская иконопись отразилась въ иконописи русской и привила ей восточнобогословскій взглядъ на искусство, кратко излагаетъ исторію древнецерковной иконографіи. Онъ опредёляеть ся задачу, вызванную условіями происхожденія, отмівчаеть символическій и историческій моменты въ ея исторіи, борьбу съ иконоборствомъ и дальнѣйшее развитіе. Переходя затьмъ къ русской иконописи, г. Писаревскій констатируетъ первоначальную подную ея зависимость отъ византійской иконографіи, приводить летописныя известія въ пользу этого факта, характеризуеть возникшія впосл'єдствім русскія школы иконописанія — Новгородскую, Строгановскую и Московскую, отмечаеть расцветь русской иконописи въ XVII вѣкѣ, когда развился стиль и греческій, и фряжскій, й указываеть на церковныя и гражданскія м'тры, направленныя къ сохраненію на Руси византійскаго типа иконописанія до новъйшаго времени.

Проф. Н. Суворовъ, Къ зопросу о западномъ вліяніи на древне-русское право (Временникъ Демидовскаго Юридическаго Лицея, кн. LXIV, стр. 225—304). Продолжая защищать противъ проф. Павлова свои взгляды на западное вліяніе въ церковномъ правъ славянъ, проф. Суворовъ въ настоящей части своего трактата доказываетъ западное вліяніе на «за-

конъ судный людемъ», на древне-русскія правила о покаяніи и разр'вшеніи отъ гр'вховъ и на церковные уставы Владиміра и Ярослава.— Трактатъ не оконченъ.

Н. Покровскій, Византійское искусство съ Южной Италіи (Христіанское Чтеніе, 1895, сентябрь—октябрь, стр. 377—388).—Статья написана по поводу книги Ch. Diehl'я, L'art byzantin dans l'Italie méridionale, Paris, 1894. Указавши на пробудившійся въ настоящее время научный интересъ къ изученію византійскаго искусства и въ частности—южно-итальянскаго, проф. Покровскій излагаетъ содержаніе книги Diehl'я и излюстри руетъ его ссылками на памятники русской иконописи. Въ заключеніи отмѣчаются недостатки разсматриваемой книги; между прочимъ, проф. Покровскій относитъ происхожденіе греческаго подлинника Діонисія Фурноаграфіота къ позднѣйшему времени,—не ранѣе XVII вѣка, и не считаетъ его, вопреки Diehl'ю, канономъ византійской иконографіи.

Протојерей І. Петропавловскій, Историческій очерко благотворительности и ученія о ней въ языческомъ мірь, въ Ветхомъ Завъть и въ древней иеркви христіанской (Душеполезное Чтеніе, 1894, октябрь, стр. 267—281, ноябрь, стр. 357 — 366, декабрь, стр. 622 — 634; 1895, май-іюнь, стр. 17-42, іюль, стр. 284-312, августь, стр. 463-480). - Очеркъ состоитъ изъ веденія, въ которомъ говорится о нравственномъ значеніи и основаніи благотворительности, и шести главъ. Въ первой главъ изслъдуется благотворительность въ язычествъ, во второй - благотворительность у евреевъ Ветхаго Завъта; третья глава излагаеть учение Новаго Завъта о благотворительности, въ четвертой - описывается христіанская благотворительность въ періодъ языческихъ гоненій на христіанъ; пятая и шестая главы очерка имъютъ своимъ предметомъ «благотворительность христіанъ» въ періодъ свободнаго состоянія церкви (IV-IX вв.), -- въ самый цвътущій періодъ исторіи христіанскаго благотворенія. Здъсь подробно изъясняются мотивы, коими христіане руководились въ деле помощи бъднымъ, и формы благотворительности, описываются дъйствія еписконовъ, завъдывавшихъ церковною благотворительностью, характеризуется роль монастырей, принимавшихъ весьма деятельное участіе въ благотворительности, представляются примъры частныхъ лицъ, прославившихся щедрыми пожертвованіями въ пользу б'єдныхъ, указываются благотворительныя учрежденія, функціонпровавшія въ IV — IX в кахъ и лица, которыя пользовались благотворительными пособіями. Последнія главы составлены на основаніи древней христіанской литературы, при пособін книги Uhlhorn'a, Die christliche Liebesthätigkeit.

Священныя одежды церковно-служителей (Руководство для сельскихъ пастырей, 1895, № 27, стр. 201—206).—Указываются (отчасти исторически) чины посвященія и одежды свѣченосцевъ, чтецовъ и иподіаконовъ греческой и русской церкви.

А. Раинъ, св. Іоаннъ Златоустъ и семейная жизнь его времени (Окончаніе. Христіанское Чтеніе, 1895, май—іюнь, стр. 465—504).— Характеры

зуя семейную жизнь христіанъ эпохи Златоуста, авторъ въ настоящей стать трактуетъ вопросъ о воспитаніи дётей—семейномъ и школьномъ, излагаетъ христіанскій взглядъ на смерть, разрушающую семейное благополучіе, описываетъ современные погребальные обычаи и борьбу съ ними св. отца, излагаетъ его взглядъ на рабство, какъ существенную принадлежность домашняго обихода въ древности; въ заключеніи рисуется идеалъ семейной жизни по воззрвнію св. Іоанна Златоуста.

- П. Цвътновъ, Пъснь на Пятидесятницу св. Романа Сладкопъвца. Переводъ съ греческаго подлинника (Радость Христіанина при чтеніи Библіи какъ Слова жизни, 1895, кн. VI, стр. 116—122). Кратко указываются особенности пъсни и предложенъ переводъ ея съ текста въ «Analecta sacra» Питры (t. I, р. 157—164).
- Я. И. Смирновъ, Деть броизовыя статуэтки всадниковъ Историческаю Музея въ Москеть и Оттоманскаю Музея въ Константинополь (Археол. изв. и замѣтки, изд. И. Моск. Археол. Общ., 1895, № 4, стр. 93—122).— Въ настоящей статъѣ отношеніе къ византологіи имѣетъ приложеніе (стр. 117—122), въ которомъ представленъ списокъ конныхъ статуй въ византійское время, бывшихъ продолженіемъ монументальныхъ изображеній имераторовъ и вельможъ римской имперіи. Въ частности здѣсь указываются конныхъ статуи Константинополя, Рима и другихъ городовъ, изображенія конныхъ фигуръ въ византійскихъ миніатюрахъ (рукопись физіолога XI—XII в. въ Смирнѣ) и на монетахъ, особенно XIII и слѣдующихъ вѣковъ. Не имѣя данныхъ для объясненія появленія конныхъ фигуръ на византійскихъ монетахъ этой эпохи, г. Смирновъ оставляетъ вопросъ открытымъ.
- Н. Барсовъ, Представители практически ораторского типа проповъди въ IV въкъ въ церкви восточной (Окончаніе. Въра и Разумъ, 1895, № 9. стр. 536—564).—Последними представителями означеннаго типа проповъди были: св. Епифаній, спископъ Саламинскій († 403 г.) извъстный ересеологъ и авторъ двънадцати гомилій, — Флавіанъ, епископъ Антіохійскій († 404 г.), другъ Златоуста. спасшій отъ истребленія при имп. Өеодосіи за низверженіе императорскихъ статуй; Өеодоръ Мопсуетскій († 428), представитель антіохійскаго раціоналистическаго богословія, — Нектарій, патріархъ Константинопольскій († 397), отъ котораго сохранилось лишь одно слово; Антіохъ. епископъ Птолемандскій († 408 г.) и Северіанъ, епископъ Гавальскій († около 408 г.), отъ котораго сохранилось до 107 проповъдей, отличающихся натурали стическимъ характеромъ. Изложивъ біографію каждаго изъ этихъ про- повъдниковъ, проф. Барсовъ характеризуетъ ихъ проповеди съ внутренней и отчасти вневшней стороны, предлагаетъ образцы и пногда решаетъ вопросъ относительно подлинности разсматриваемыхъ произведеній.
- Д. Айналовъ, Сцены изъ жизни Богородицы на саркофать «Adelfia» (Археологич. изв. и зам., изд. Моск. Арх. Общ., 1895, № 5, стр. 141—148).—Въ 1872 году въ катакомбахъ города Сиракузъ въ Сицили былъ

найденъ прекрасный мраморный саркофагь, надпись на которомъ гласила, что въ Саркофагь погребены Адельфія и Валерій. На крышкъ и передней сторонь этого памятника было изображено много сценъ изъ свящ. Писанія. Стиль сценъ приводить къ заключенію, что ръзьба рельефовъ относится къ V въку. Изъ нихъ особый интересъ имъютъ три сцены, изображенныя на фризъ крышки саркофага, до сихъ поръ различно объясняемыя учеными: Лебланомъ, Garucci, Ленеромъ, Лилемъ, де-Ваалемъ. Г. Айналовъ, признавая внутреннюю связь между тремя недостаточно объясненными сценами, утверждаетъ, что всъ онъ относятся къ жизни Богородицы и изображаютъ по Псевдо-Матеею Благовъщеніе, полученіе Маріей пурпура отъ дъвы и величаніе Богоматери царицей дъвъ. Такое объясненіе даетъ возможность установить связь этихъ сценъ и съ тремя ближайшими.

- А. Кремлевскій, О чтеніи Св. Писанія въ древней Церкви Христовой (Руководство для сельскихъ пастырей, 1895, № 22, стр. 81—89).—Излагается исторія чтенія Св. Писанія при богослуженіи во времена апостоловъ и мужей апостольскихъ, а также въ посл'ёдующее время до ІХ в'яка.
- Г. Муркосъ, Отрывокъ изъ путешествія антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинь XVII стольтія (Русское Обозрѣніе, 1895, май, стр. 360 — 374). — Антіохійскій патріархъ Макарій, родомъ арабъ изъ Алеппо, въ половинѣ XVII в. дважды пріѣзжаль въ Россію, въ первый разъ — для сбора пожертвованій, а во второй — по приглашенію царя Алексъя Михайловича. Въ оба путешествія его сопровождаль родной его сынъ архидіаконъ Павель, который и предприняль описаніе всего совершеннаго путешествія, начиная съ момента вы взда изъ Дамаска и оканчивая пребываніемъ въ Москвъ, со включеніемъ пути чрезъ Мадую Азію. Константинополь, Молдовалахію и землю казаковъ. Плодомъ этого авторства явилось весьма интересное, не изданное до сихъ поръ сочиненіе архидіакона Павла подъ названіемъ: «Путешествіе патріарха антіохійскаго Макарія въ Россію». Это сочиненіе настолько занимательно и разнообразно по своему содержанію, что по справедливости можетъ быть отнесено къ лучшимъ иностраннымъ источникамъ о Россіи XVII въка. Особенно интересны описанія русскихъ церковныхъ службъ. Кром' того, въ общирномъ введени къ сочинению. Павелъ разсказываетъ о перенесенім патріаршаго престола изъ Антіохім въ Дамаскъ, приводить списокъ патріарховъ до вступленія Макарія на антіохійскій престоль и затвиъ сообщаетъ біографію своего отца и т. д. До последняго времени существовали двъ рукописи арабскаго подлинника, одна - въ Лондонъ, переведенная на англійскій языкъ Бельфуромъ, а другая — въ Дамаскъ, въ библіотек в ПІхадэ. Съ последней рукописи, не задолго до резни 1860 г., когда она была уничтожена пожаромъ, были сняты три копіи. которыя всв въ настоящее время находятся въ Россіи: одна въ бибіотекъ при Азіатскомъ департаментъ, другая въ СПБ. публичной библіотекъ, въ собраніп рукописей преосв. Порфирія Успенскаго, и третья хра

нится въ Архивѣ Министерства Иностранныхъ Дѣлъ. Изъ послѣдней рукописи проф. Муркосъ и предлагаетъ въ русскомъ переводѣ отрывокъ, который представляетъ подробный разсказъ о совершенномъ патріархомъ Никономъ въ Успенскомъ соборѣ въ недѣлю православія 1655 года, совмѣстно съ патріархомъ Макаріемъ и при участіи архидіакона Павла, торжественномъ богослуженіи, во время котораго оба патріарха осудили иконы новаго письма и двуперстіе для крестнаго знаменія, при чемъ представляется яркая характеристика патріарха Никона и присутствовавшаго въ храмѣ царя Алексѣя Михайловича.

Краткій очеркъ роста Іерисалимских сооруженій ото времено Тита до крестоносцев (Сообщенія Имп. Правосл. Палест. Общества, 1895, февраль, стр. 5-21).-Въ исторіи іерусалимскихъ построекъ отъ Тита до крестоносцевъ замъчаются три періода. Первый есть періодъ римско-языческихъ сооруженій, воздвигнутыхъ до 325 года, особенно императоромъ Адріаномъ; второй періодъ начинается съ Константина Великаго, построившаго въ Іерусалимъ нъсколько храмовъ (въ томъ числъ Воскресенія) и монастырей, обнимаеть царствованія Өеодосія II и Юстина II, супруги коихъ продолжали строительное дело Константина Великаго, и достигаеть расцвета при Юстиніане, который водвориль въ Герусалиме вижсто римскаго византійскій стиль, съ его роскошными и легкими формами и построилъ въ Палестинъ много церквей (въ томъ числъ во имя Божіей Матери въ Герусалимъ) и монастырей. Въ 614 г. Герусалимъ быль разрушенъ персами, а въ 637 г. взять халпфомъ Омаромъ, и съ того времени до крестовыхъ походовъ въ Герусалимъ получилъ господство мавританско-сарадинскій или арабскій стиль, выразившійся преимущественно въ реставраціи построекъ римской и византійской архитектуры.

К. Г—ковъ, Всероссійскій патріарх Іовъ—первый русскій патріархъ (Странникъ, 1895, іюнь—іюль, стр. 177—186). — Описывается жизнь и дѣятельность перваго русскаго патріарха Іова, избраннаго 26 января 1589 года на московскую каеедру соборомъ русскихъ іерарховъ подъ предсѣдательствомъ константинопольскаго патріарха Іеремія, который находился тогда въ Москвъ для испрошенія пособій своей перкви.

Е. Рѣдинъ, Миніатюры апокрифическаго арабскаго Евангелія дътства Христа, Лаврениіанской библіотеки во Флоренціи (Записки И. Русскаго Археологическаго Общества, т. VII, вып. 1 п 2, стр. 55 — 71). — Знакомство съ памятниками византійскаго искусства даетъ пока возможность констатировать тотъ фактъ, что послѣднее содержитъ изображенія только такихъ событій изъ жизни Христа — дитяти, о которыхъ повѣствуется въ каноническихъ евангеліяхъ, и совершенно не заключаетъ иллюстрацій къ евангеліямъ апокрифическимъ. Поэтому весьма интереснымъ памятникомъ является арабская рукопись евангелія дѣтства Христа Лавренціанской библіотеки, № 32, вся украшенная миніатюрами, иллюстрирующими текстъ. Рукопись написана медикомъ города Марде въ Месопотаміи, Исаакомъ, сыномъ Алфараги, въ 1299 году христіанской эры

и принадлежить къ древнъйшимъ рукописямъ арабскихъ апокрифическихъ евангелій. Заключающіяся здѣсь миніатюры не раскрашены красками, а лишь намѣчены перомъ. Исполнены онѣ довольно грубо, но въстилѣ имѣютъ большое сходство съ фресками потолка Палатинской капеллы. Большая часть находящихся здѣсь миніатюръ (до 40) изображаетъ событія изъ дѣтства Христа по апокрифическому евангелію, и лишь 13 миніатюръ составлены на основаніи каноническихъ евангелій и относятся ко времени вступленія Христа на общественное служеніе. Композиціи послѣднихъ изображеній заимствованы въ византійскомъ искусствѣ, но детали ихъ—арабскаго происхожденія. Г. Рѣдинъ въ своей статьѣ и описываетъ всѣ эти миніатюры, причемъ 30 изъ нихъ воспроизводятся въ рисункахъ.

А. И. Кирпичниковъ, Этюды по иконографіи Рождества Христова. І. Путешествіе въ Виолеемъ (тамъ же, стр. 95 — 104). — Евангельскій разсказъ о путеществіи Іосифа съ Богоматерью изъ Назарета въ Виелеемъ. по случаю переписи, рано нашелъ себъ выражение и въ искусствъ, и въ поэзіи. Но древняя иконографія небогата памятниками на эту тему. Что касается литературы, то, не говоря о древнъйшихъ общеизвъстныхъ апокрифахъ, уже въ VI въкъ (Осодосій у Тоблера) существовала легенда объ этомъ путеществіи, сохранившаяся и во времена паломниковъ Ланінда (XII в.), Василія Познякова (XVI в.) и Трифона Коробейникова, которые, излагая легенду, говорять объ опочивании Богородицы на камиъ по дорог въ Виелеемъ. Сопоставление этого опочивания Богоматери съ темь пророческимъ видениемъ о двухъ народахъ, которое она имела во время этого путешествія, невольно приводить на память знаменитый Сонь Богородицы. Вопреки академику А. Н. Веселовскому, полагавшему, что въ народномъ сознаніи Успеніе (dormitio) превратилось въ сонъ и что Сонь имъетъ своимъ источникомъ одну изъ редакцій апокрифа объ Успеніи (Transitus Mariae A. Tischendorf Apocr., р. 11 3 squ.) — проф. Кирпичниковъ утверждаетъ, что время, мъсто и основной сюжетъ стиха Сонъ Богородицы заключается въ легендъ, которая была распространена при Данінав Паломникв. Мы не имбемъ этой легенды, но потомками ея служать русскій стихъ и итальянская п'всня: «Сид'вла мать Марія на мраморномъ камиъ», — найденная академикомъ Веселовскимъ въ рукописи XIV в., а ближайшимъ предкомъ-Протоевангеліе. Легенда сильно отразилась въ европейской литературъ. Такъ, отзвукъ сказанія о камиъ Богородицы мы находимъ въ малорусскомъ казань на Рождество Христово» (у проф. Сумцова) и въ старо - французской поэм' (у Reinsch'a и др.); исканіе убъжища постепенно развивается въ датинскомъ риомованномъ Житін Богородицы, въ прозанческихъ Narrationes гессенской рукописи XIII—XIV в., въ «Mystère de la Passion» Гребана (XV в.), въ гессенскомъ представленіи Рождества Христова (XV-XVI в.), въ драматической бергамасской пъсни (у Тирабоски) и даже въ мусульманскихъ сказаніяхъ: бъгство въ Египеть отразилось въ представленіи на день

єв. Іосифа въ Поджореале и вообще въ Италіи есть явленіе стародавнее, накъ доказываеть Салимбене (XIII в.). Широкое развитіе указаннаго сюжета въ поэзіи отразилось и въ позднівнихъ памятникахъ живописи, напр. въ миніатюрів рукописи Національной библіотеки, fr. № 9561. Проф. Кирпичниковъ описываетъ эту миніатюру, предложенную въ таблиців.

А. Павловскій, Къ вопросу объ изображеніяхь Евангелистовь (Зап. И. Русск. Археол. Общ., т. XI, вып. 1 и 2, стр. 105—109). — Описываются миніатюрныя изображенія Евангелистовъ Марка и Іоанна Богослова въ греческой рукописи XIV въка изъ библіотеки Анинскаго университета. № 87. Особенность этихъ миніатюръ состоить въ изображеніи рыбы. Объясненія этой особенности нужно искать не въ техническомъ недоумѣніи художника, но въ его мышленіи. Здѣсь, съ одной стороны, можно допустить желаніе миніатюриста выразить боговдохновенность Евангелія темъ, что самъ Христосъ, котораго древнее христіанское искусство симвозически изображало въ образѣ рыбы (ίγθύς - Ίησοῦς Χριστός Θεοῦ Υιός Σωτήρ), какъ бы диктуетъ его; а съ другой, — можетъ быть на переписчика рукописи вліяло то м'єсто изъ объясненія Кирилла Александрійскаго на евангельскій разсказъ о насыщеніи Христомъ десяти тысячъ человъкъ пятью хльбами и двумя рыбами, гдъ экзегеть сравниваетъ пятокнижіе Моисея съ хлібовии, а апостольскую мудрость—съ двумя рыбами (Migne, Patr. ser. gr., t. LXXIII, col. 460). Во всякомъ случав описываемыя миніатюры, которыя предложены г. Павловскимъ въ цинкографіи, до настоящаго открытія не были изв'єстны въ археологической литераратурь и въ своемъ родь единственныя.

S., Кіевскій митрополить Гриюрій Цамблакъ. Очеркъ его жизни и дѣятельности (Богословскій Вѣстникъ, 1895, іюль, стр. 52—72, августъ, стр. 157—199).—Источниками для автора при составленіи очерка о Григоріи Цамблакѣ служили: русскія лѣтописи, грамоты и акты, свидѣтельства польскаго историка XV в. Длугоша и западно-русскихъ писателей XVII вѣка Льва Кревзы и Захаріи Копыстенскаго, сочиненія самого Григорія Цамблака, Акты Константинопольскаго патріархата въ изданіи Миклошича и Мюллера, византійскіе писатели и др. На основаніи этихъ источниковъ авторъ пытается описать жизнь и дѣятельность Григорія Цамблака, и при помощи возможныхъ предположеній освѣтить нѣкоторыя темныя стороны его исторіи.

Въ первой главъ статьи изображается жизнь и дъятельность Григорія до его прибытія въ Россію. Григорій Цамблакъ по своей національности быль болгаринь, родился въ Терновъ около 1366 года, въ выдающейся по общественному положенію фамиліп Цамблаковъ, служившихъ въ XIV въкъ и въ Византіи. Дътство и юность Григорія протекли въ Терновъ, гдъ онъ и получиль образованіе подъ руководствомъ патріарха Евеимія, при которомъ потомъ, въроятно, состояль низшимъ клирикомъ. Въ 1394 году, послъ завоеванія Тернова турками, Григорій отправился изъ Болгаріи въ Константинополь, откуда путешествоваль на Авонь; въ

...

1401 году онъ быль послань константинопольскимъ патріархомъ Матосемъ I въ Модавію для изследованія возникшей между модавской интрополіей и патріархіей церковной распри, но исполниль порученіе не въ пользу патріарха и остался въ Молдавін, гдф состояль пресвитеромъ соборной перкви въ Сочавъ и пріобръль громкую извъстность своей проповедническою деятельностью. Въ 1404-6 годахъ Григорій быль штуменомъ Дечанскаго монастыря Пантократора въ Сербін и написалъ житіе основателя этого монастыря св. Стефана. Въ 1406 г. Цамблакъ удалился изъ Сербін въ юго-западпую Россію, по вызову своего дяди, интрополита Кипріана (глава II). Здёсь, въ теченіи восьми леть, онъ занимался проповедническою деятельностію, пріобредъ популярность и снискаль расположение литовскаго великаго князя Витовта. А когда Витовть. по мотивамъ политическимъ, корыстолюбію и личному недовольству московскимъ митрополитомъ Фотіемъ, расторгъ церковную связь съ Москвою и ръшиль создать въ Литвъ самостоятельную митрополію, выборъ его палъ, на Григорія, который, по его требованію и быль избрань кіевскимь митрополитомъ въ ноябръ 1415 года на соборъ южно-русскихъ епископовъ. Митрополитъ Фотій и константинопольскіе патріархи Евенмій II и Іосифъ II сильно протестовали противъ разделенія всероссійской митрополін, но ихъ посланія, отлученія и проклятія не дъйствовали ни на Витовта, ни на Цамблака, принимавшаго самое д'вятельное участіе въ исторін своего избранія. Сдівлавшись митрополитомъ, Цамблакъ перенесъ кафедру изъ Кіева въ Вильну. Въ 1418 году онъ путеществовалъ на Констанцкій соборъ, но не для принятія уніи, какъ принято утверждать, а въ угоду союзнику и сюзерену Витовта, польскому королю Ягелло. Цамблакъ умеръ въ началъ 1420 года, а не въ 1450, какъ думаетъ преосв. Мелхиседекъ, — оставивъ по себъ репутацію человъка православнаго п ученаго, но честолюбиваго.

В. Покровскій, Disciplina Arcana въ древней христіанской церкви (В'вра и Разумъ, 1895, № 13, стр. 21-35, № 14, стр. 57-74, отдѣлъ церковный). - Подъ именемъ disciplina arcana разумвется практика древней христіанской церкви, обязывавшая христіанъ, съ одной стороны, нам'вренно умалчивать предъ всеми нехристіанами о такихъ предметахъ общественнаго богослуженія, которые были предназначены исключительно для върующихъ, а съ другой-преграждать всёмъ непосвященнымъ въ члены церкви доступъ къ твиъ частямъ богослуженія, въ которыхъ преимущественно усматривалось выражение христіанской въры и жизни. Происхожденіе «тайной практики» обусловливалось необходимостью постепенно и осмотрительно открывать невфриымъ истины христіанской религіи, а въ извъстныхъ случаяхъ и совстив скрывать ихъ отъ глазъ непосвященныхъ. Вызванная историческими условіями церковной жизни, disciplina arcana была явленіемъ временнымъ и исчезла въ VI-VII въкахъ витств съ окончательнымъ исчезновениет язычества въ грекоримской пиперіи. Въ кругъ ея действій входили: все таниства христіанской церкви со стороны своего обрядоваго совершенія и символическихъ дъйствій и христіанскіе догматы, поскольку они стояли въ связи съ богослужебными дъйствіями, или выражались въ формахъ обрядоваго характера. Авторъ приводитъ въ статьъ многочисленныя свидътельства изъ древней церковной литературы для иллюстрація послъднихъ своихъ мыслей.

А. Динтріевскій, Малоизвъстный константинопольскій монастырь XI стольтія Богоматери Евергетидской и его ктиторскій Типикь, хранящійся въ рукописи Авинскаго національнаго университета (Труды Кіевской дух. Академій, 1895, іюль, стр. 421—443). — Евергетидскій Типиконъ (М. рукописи 788) заключаетъ въ себъ и полный церковный уставъ съ подробнымъ изложениемъ службъ на каждый день года, т. е. по синаксарю и тріодямъ постной и цвітной, и прологъ, трактующій объ основаніи Евергетилскаго монастыря, его благоустройствь и пр. Въ наукъ полобный ктиторскій уставъ (именно церковный) быль извъстенъ досель лишь въ славянскомъ переводъ по рукописи XII в. Московской Синодальной библіотеки (№ 330—380), данный около 1034 г. константинопольскимъ патріархомъ Алексвемъ основанному имъ монастырю въ Константинополь. Отсюда понятна научная цънность открытаго г. Лмитріевскимъ ктиторскаго типика, особенно въ литургическомъ отношеніи. Монастырь Богородицы Евергетидской, которому принадлежить типикъ, былъ основанъ въ іюнъ 1048 года монахомъ Павломъ въ загородномъ мъсть близъ Константинополя. По смерти препод. Павла (16 апреля 1054 г.). монастырь быль благоустроень его преемникомь, игуменомь Тимовеемь, который и написаль для своей обители самостоятельный Типиконъ. Но рукопись, открытая г. Дмитріевскимъ, не подлинный списокъ Евергетидскаго Тиникона, который составиль во второй половинъ XI в. игуменъ Тимоней, а нѣсколько позднъйшій, окончательно редактированный, по соображеніямъ нашего автора, между 1143 и 1158 годами. Прологъ устава въ 43 главахъ систематически излагаетъ всв тв правила, которыя необходимы для всякаго благоустроеннаго монастыря. Синаксарь или Типиконъ обнимаетъ полный кругъ церковнаго богослуженія, съ подробнымъ изложенісмъ порядка богослуженія на каждый день года. Онъ быль составлень спеціально для монастырскаго употребленія, причемь составитель пользовался уставами великой церкви, Студійскимъ и др., но относится къ послъднему уставу самостоятельно. Въ свою очередь, Евергетидскій Типиконъ вліяль на уставы монастырей: св. Маманта (1158 г.), Богородицы «των Ήλίου Βωμων, ήτοι των Έλεγμων» и особенно Хиландарскаго на Авонъ. Уставъ послъдняго монастыря относится къ Евергетидскому Типикону, какъ копія къ оригиналу. Такая зависимость Евергетидскаго и Халандарскаго уставовъ объясняется живыми и особенными связями препод. Саввы Сербскаго съ Евергетидскимъ монастыремъ. На основаніи этого факта г. Дмитріевскій, вопреки проф. Мансветову, не находить въ Типикъ св. Саввы «положительныхъ извъстій объ іерусалимскихъ порядкахъ» и думаетъ, что Хиландарская обитель лишь въ XIV в. познакомилась съ іерусалимскимъ уставомъ, какъ можно заключать изъ рукописнаго Типикона сербскаго архіепископа Никодима отъ 1319 года (въ Бѣлградской библіотекѣ).

А. Динтріевскій, Пантократорскій константинопольскій монастырь XII въка и его Типикъ данный императоромъ Іоанномъ Комниномъ (Труды Кіев. д. Акад., 1895, августь, стр. 537—585). Пантократорскій монастырь быль основань императоромь Іоанномь Комниномь при участій его супруги Ирины. Онъ находился на возвышенномъ четвертомъ холмъ, въ Х густо населенной части Константинополя. Главный его храмъ былъ посвященъ Премудрости Божіей или Вседержителю; кром'в того при монастыръ были храмы во имя Богоматери Милосердой (Елеусы) и Архистратига Михаила: последній служиль усыпальницею. Монастырь быль мужскимъ. Ктиторъ монастыря императоръ Калоіоаннъ далъ своему учрежденію и уставъ, написанный въ 1136 году. Описавъ на основаніи этого устава положение монастыря и устройство его храмовъ, г. Дмитріевскій подробно анализируєть Типикъ въ литургическомъ и историческомъ отношеніи. Въ частности, Типикъ содержить предписанія о числъ церковнослужителей при каждомъ храмъ и содержании ихъ, о суточномъ богослужении и отчасти годичномъ. Здёсь особенно достойно замѣчанія то, что Пантократорскій монастырь, по уставу ктитора, долженъ былъ въ богослужени держаться последования Агіополита (О Άγιοπολίτης), т. е. придворнаго церковнаго устава; — еженед Бльно съ вечера пятницы чрезъ всю ночь на субботу въ монастырѣ совершалось торжественное бавніе съ панихидою за здравіе императорскаго дома; торжественно праздновались также храмовые праздники и нъкоторые другіе дни церковнаго года, Внутренняя жизнь Пантократора была установлена императоромъ на началахъ строгаго общежитія (хогофія). Въ Типик в подробно говорится о числ в монастырской братіи и должностных т лицахъ, объ избраніи игумена, его правахъ и обязанностяхъ, о содержаніи монаховъ, ихъ одеждь, пищь, поведеніи, о келліотскомъ подвижничествъ въ подчиненныхъ царскому, самостоятельному и независимому Пантократору шести обителяхъ, штатъ послъднихъ и т. и. Но самымъ любопытнымъ историческимъ сообщениемъ въ Типикъ Пантократорскаго монастыря является описаніе устроенных вимператором в при монастыр в страннопріимницы съ больницею, дома призрівнія для стариковъ и психіатрической лечебницы. Г. Дмитріевскій весьма подробно изложиль соотвъствующія страницы устава. Въ заключеній рычь идеть о многочисленныхъ метохахъ Пантократора.

Ив. Тимошенко, Византійскія пословицы и славянскія париллели къ нимъ (Продолженіе. Русскій Филологическій В'встинкъ, 1895, № 1 и 2, стр. 205—218).—Приводится (изъ книги Куртца) рядъ пословицъ византійскихъ (числомъ 41), не им'вющихъ, повидимому, никакой связи съ классической литературой и не встр'вчающихся у древнихъ пареміографов

но находящихся въ несомивномъ родствъ съ русскими и славянскими пословицами. Послъднюю мысль авторъ доказываетъ многими славянскими параллелями къ греческимъ пословицамъ.—Статья не окончена.

- П. Цвътковъ, 1) Ппснь святымъ Апостоламъ св. Романа Сладкопъвца (Радость Христіанина, 1895, кн. VII, стр. 202—211).—Переводъ съ греческаго подлинника, помъщеннаго у Питры въ Апаlecta sacra (t. I, р. 169—178. Parisiis, 1876), и краткое поясненіе пъсни. 2) Ппснь на Успеніе Божіей Матери. Изъ произведеній древне-христіанской поэзін (тамъ же, кн. IX, стр. 17—26). Переводъ съ текста въ томъ же изданін (р. 516 squ.). 3) Ппснь о Святомъ Кресть. Изъ произведеній древне-христіанской поэзін (тамъ же, кн. X, стр. 88—95). Переводъ съ текста въ Апаlecta sacra Питры (t. I, р. 507 squ.). 4) Ппснь на Преображеніе Господне. Изъ произведеній древне-христіанской поэзін (тамъ же, кн. VIII, стр. 297—299). Переводъ изъ Апаlecta sacra, t. I, р. 437.
- Д. Серебрениновъ, Взілядъ на приготовленіе къ проповъди въ первенствующей древней церкви Христовой (Руководство для сельскихъ пастырей, 1895, № 29, стр. 260—268, № 30, стр. 290—296, № 31, стр. 316—320). Практика древней церкви (до VII в.) и оставленныя ею руководительныя наставленія пастырямъ, сохранившіяся въ твореніяхъ отцовъ и учителей церкви, свидѣтельствуютъ, что пастыри тщательно готовились къ проповѣди...
- К. Перевозниковъ, Различныя наименованія праздника Успенія Пресвятыя Богородицы и ихъ смысль (Тамъ же, № 33, стр. 345—355).—Выясняется смысль слѣдующихъ названій праздника: κοίμησις dies Dominae, planctus Dominae Mariae (у коптовъ) и assumptio (въ римской церкви).
- К. Перевозниковъ, О времени происхожденія праздника Успенія Пресвятыя Богородицы (Руководство для сельскихъ пастырей, 1895, № 34, стр. 369—375). Праздникъ Успенія Пр. Богородицы возникъ на востокъ ранъе ІІІ-го въка, первоначально въ церкви іерусалимской, а на западъ—въ ІV въкъ. Пмператоръ Маврикій (582—601 г.) узаконилъ для всей греческой церкви праздновать его 15-го августа (Никифоръ Каллистъ). Въ VI въкъ праздникъ Успенія былъ извъстенъ и церквамъ Галльской, Сирійской и Армянской.
- Н. В. Покровскій, Сійскій иконописный подлинникъ. Выпускъ I (Памятники древней письменности, CVI. 1895).— Лицевой иконописный подлинникъ, бывшій въ употребленіи иконописцевъ Антоніева Сійскаго монастыря, представляетъ собою сборникъ рисунковъ или точнѣе—бумажныхъ переводовъ съ разныхъ иконъ, которыми пользовались въ своей иконописной практикѣ мастера Сійскаго монастыря. Онъ изготовленъ во второй половинѣ XVII вѣка изъ обширнаго иконографическаго матеріала, бывшаго въ распоряженіи у художниковъ и иконописцевъ разныхъ мѣстъ и временъ. По основному содержанію своему Сійскій сборникъ отличается отъ всѣхъ, извѣстныхъ доселѣ лицевыхъ подлинниковъ и икъетъ значеніе источника для изученія общаго характера русской

иконографіи въ XVII въкъ. Отчетино уяснивъ въ «предисловіи» своего труда указанное значеніе и характеръ Сійскаго подлинника, проф. Покровскій дальше занялся подробнымъ описаніемъ и археологическимъ разъясненіемъ его содержанія. Къ объяснительному тексту приложенъ выпускъ переводовъ «Лицеваго Сійскаго иконописнаго подлинника», изданныхъ посредствомъ фототипіи по оригиналу музея И. Общества любителей древней письменности. Въ первомъ выпускъ помѣщено 22 таблицы такихъ переводовъ.

- С. Недъльскій, Хозарская миссія святых Кирилла и Меводія (Русская Бесёда, 1895, августь, стр. 1—22).—Предварительно авторъ кратко доказываетъ подлинность «Пространныхъ Паннонскихъ Житій», какъ источника для ислёдованія посольства св. братьевъ къ хозарамъ, излагаетъ затёмъ исторію хозаръ и выясняетъ мотивы, въ силу которыхъ состоялась миссія. Самую миссію онъ относить къ 857—858 году, говорить о пребываніи св. братьевъ въ Херсонё, объ ихъ миссіонерской дёятельности среди хозаръ и въ частности о содержаніи преній между св. Кирилломъ и хозарскимъ совопросникомъ.
- Н. Д., Нисколько слово о Румыніи и о святых румынской церкви (Рус. Бесёда, 1895, іюнь, стр. 144—147).—Указывается нёсколько румынскихъ и греческихъ святыхъ IX—XVIII вёковъ, мощи коихъ почиваютъ въ румынскихъ храмахъ и монастыряхъ. Нёкоторые изъ нихъ совсёмъ не упоминаются въ существующихъ русскихъ мёсяцесловахъ.
- Д. Айналовъ, Детали палестинской архитектуры и топографіи на памятникахъ христіанскаго искусства (Сообщенія И. Православнаго Палестинскаго Общества, 1895, іюнь, стр. 335—361). Въ христіанскомъ искусствъ V—ХІІІ въковъ встръчается немало сценъ съ изображеніемъ различныхъ зданій и вообще сооруженій, находившихся въ Палестинъ. Изученіе такихъ памятниковъ очень важно и для палестиновъдънія, и для исторіи христіанской иконографіи, такъ какъ находящіяся на нихъ детали указываютъ ближайшимъ образомъ на возникновеніе цълаго ряда композицій въ Палестинъ, въ тъхъ мъстностяхъ, черты которыхъ воспроизводятся въ этихъ композиціяхъ. Въ статъъ г. Айналова и разсматриваются по памятникамъ христіанскаго искусства слъдующія палестинскія сооруженія: Голговская лъстница и алтарь Авраама, Гробъ Господень и Геосиманскій садъ, іерусалимскій храмъ (въ мозаикъ S. Магіа Маддіоге въ Римъ). Статья иллюстрирована 11 рисунками.

Греческій разсказь о русских иерковных длах (Сообщенія И. Правосл. Палест. Общ., 1895, августь, стр. 385—401).—Предлагается въ русскомъ переводѣ одна глава изъ рукописи «Исторія іерусалимскихъ патріарховъ» Досиоєя Нотары (книги XI, членъ 11), хранящейся въ Іерусалимской патріаршей библіотекѣ подъ № 11 ('Ανάλεκτα Ίεροσολ. σταχυολογίας ὑπὸ 'Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, I, 264—278). Здѣсь сообщается объ учрежденіи патріаршества на Руси, о константинопольскомъ соборѣ 1593 года, царствованіи Михаила Өеодоровича и Алексѣя Михайловича, о патріархѣ

Никонъ, московскомъ соборъ 1667 года, о церковныхъ событіяхъ при Іоаннъ Алексъевичъ и Петръ I и др.

Древній назидательный принтръ терпимости на обрядовыма разностяма иеркви. Посланіе патріарха антіохійскаго Петра къ патріарху константинопольскому Михаилу (Братское Слово, 1894, № 20, стр. 627-659 и отлѣльно). — Антіохійскій патріархъ Петръ былъ современникомъ константинопольскаго патріарха Михаила Керулларія и ему именно написаль посланіе, о которомъ идетъ рівчь въ настоящей стать в. Это посланіе было отправлено въ ответъ на письма Михаила, который, извещая Петра о предстоящемъ разделении церквей, предлагалъ исключить папу изъ диптиховъ и издагадъ содержимыя датинянами неправославныя ученія, обычан и обряды. Въ отв'єтномъ посланіи Михаилу патріархъ Петръ просилъ не придавать важности и особаго значенія обрядовымъ и инымъ, не-догматическимъ, разностямъ между западною и восточною церквамъ и не считать ихъ достаточною причиною разделенія, напротивъ-умоляль быть снисходительнымь къ недостаткамь западной церкви и всеми мърами заботиться о сохранении перковнаго мира. Это посланіе Петра было извёстно ученымъ лишь въ греческомъ подлиннике. Редакція «Братскаго Слова» отыскала и славянскій переводъ его—въ Сборникъ XVI въка, находящемся въ библіотекъ Никольскаго Единовърческаго монастыря въ Москвъ: переволъ отличается буквальною върностью подлиннику. По этому столь ръдкому (если не единственному) списку и напечатано (слявянскимъ штрифтомъ) посланіе Петра къ Михаилу Керулларію съ сохраненіемъ ореографіи и пунктуаціи подлинника; по тому же Сборнику издано и письмо Михаила Петру.

Священникъ В. Преображенскій, Преподобный Өеодоръ Студить и его время (758—826 гг.). [Продолженіе. Пастырскій Собесѣдникъ, 1895, № 13—14, стр. 213—220, № 15, стр. 225—231]. Въ V главѣ своего церковно-историческаго очерка о. Преображенскій описываетъ столкновеніе императора Константина VI съ иноками Саккудіонскаго монастыря, происшедшее изъ-за брака его съ Өеодотіей, а затѣмъ ссылку препод. Өеодора въ Солунь и его возвращеніе въ Студійскую обитель. Слѣдующая глава изображаетъ внутреннюю жизнь этой знаменитой обители подъ управленіемъ игумена Өеодора.—Статая не окончена.

**9. Жорданія,** Къ матеріаламъ по исторіи Грузіи XI—XII вв. (Чтенія въ И. Общ. Истор. и Древн. Россійскихъ, 1895, кв. III, стр. 1—18). Г. Жорданія издалъ въ русскомъ переводъ и комментировалъ слъдующіе грузинскіе документы: грамоту царя Баграта IV отъ 1058 года, гдъ говорится объ опустошеніи вотчинъ Шіо-мгвимской пустыни войсками изычниковъ (сельджукскихъ турокъ), и пергаментную грамоту, данную амиръ-спасаларомъ царицы Тамары (1184—1213 г.), Шіо-мгвимскому монастырю касательно вотчины и крестьянъ, пожертвованныхъ обители. Оба акта извлечены изъ тифлисскаго Церковнаго Древнехранилища.

А. Лебедевъ, Нравственный обликъ, церковно-общественная дъятельность,

нестроенія и заополучія константинопольской патріархіи от конца XVI въка до настоящаю времени (Богословскій Вістникъ, 1895, сентябрь, стр. 275—314). — Статья состоить изъ двухъ главъ; въ первой обозръвается состояніе константинопольской патріархіи отъ конца XVI въка (по смерти Іереміи II) и до последней четверти XVIII века-до правленія патріарха Самуила включительно (1595—1774 г.), а во второй-отъ Самуила I до нашего времени (1774—1895 г.). Какъ въ первой, такъ отчасти и во второй главъ послъдовательно изображаются всъ указанныя въ заглавіи статьи стороны въ жизни патріархіи. Оказывается, что въ первый періолъ разсматриваемой эпохи нравственно-лостойныхъ патріарховъ было немного (Тимовей II, Парвеній I, Діонисій IV Музелимъ, Гаврінль III, Кирилль IV, Іеремія III, Мелетій II, Өеодосій II, Самуиль I), большинство же не соотвътсвовало по жизни своему сану и призванію. Недостатками патріарховъ были: расточеніе денежныхъ сумиъ патріархіи, надменность, пренебреженіе къ духовенству, взятничество, симонія, неисполнение своихъ обязанностей, лицемърие и т. п. Церковно-общественная дівтельность патріарховъ этого отдівла выразилась лишь въ соборномъ опредъленіи при патріарх в Паисіи II о томъ, чтобы въ священный санъ возводились лица образованныя и нравственныя, --- въ урегулированіи выборовъ патріарха (при Пансін II и Самунів I), въ попыткахъ измінить порядокъ соблюденія поста св. апостоловъ (при Іеремін III), возвысить нравственный характеръ патріархіи (п. Рафаиль II) и упорядочить ея матеріальное состояніе (при Серафим' II и Ософан' I). Но нестроеній и злополучій въ жизни патріархіи было много. Въ разсматриваемое время патріархи очень быстро сміняли одинь другаго: въ XVII віжь въ теченіе 15 л'ять было двінадцать патріарховь, изъ коихъ нікоторые патріаршествовали н'всколько дней, а другіе — не бол'ве полутора года; иные патріархи (Григорій IV и Анеимъ II) занимали канедру благодаря содъйствію ісзунтовъ; нъкоторые заявляли себя дъйствіями, которыя не могли служить къ созиданію церкви; особенно долго волноваль патріархію споръ о крещеніи датинянъ и армянъ, поднятый монахомъ Авксентіємъ при патріарх в Кирилл в V и закончившійся при Каллиник в IV отмъной древне-церковнаго обычая принимать въ православную церковь -одим и йінэджулдає ахинжэді ато оінэрэфто асэдр анкида и анкилав. помазаніе; одинъ патріархъ (Пароеній II) быль даже казнень. Вообще жизнь патріархіи въ первый періодъ представляєть много печальнаго. Не лучше было состояние ея и во второй періодъ-отъ конца XVIII вѣка до настоящаго времени. Характерическою чертою этого періода служить сокращение размъровъ ея вившняго господства и уменьшение авторитета какъ въ глазахъ турецкаго правительства, такъ и въ сферахъ церковныхъ. Въ нравственной жизни патріарховъ, на ряду съ хорошими явленіями, встрівчаются и дурныя, подобныя прежнимъ. Церковно-обществевная ихъ деятельность была разнообразна, но не отличалась обиліемъ благихъ последствій. Изъ этой деятельности проф. Лебедевъ отмечает

лишь измѣненіе порядка избранія новаго патріарха и недавнюю борьбу патріархіи съ турецкимъ правительствомъ изъ-за привиллегій, издавна принадлежавшихъ греческимъ архіереямъ.

Л. Соноловъ, Юношескіе годы св. Іоанна Златоуста и приготовленіе его къ пастырскому служенію. І. Жизнь св. Іонна Златоуста до принятія крещенія (Богословкій Въстникъ, 1895, сент., стр. 315—344).—Установивъ смыслъ и происхожденіе названія Іоанна именемъ Златоуста, авторъ говорить о дътствъ, дарованіяхъ и образованіи Златоуста у Андрагаеія и Ливанія, характеризуетъ этихъ учителей и выясняеть ихъ вліяніе на ученика описываеть мірскую жизнь Златоуста, его занятія адвокатурой и внутреннюю борьбу, отмѣчаеть сильное вліяніе на Златоуста Мелетія антіохійскаго, благодаря чему произошло крещеніе Іоанна. Вообще авторъ пытается прослѣдить въ статьъ постепенный рость въ душѣ Златоуста пастырскаго настроенія до принятія имъ священства.—Статья не окончена.

Чедомиль Міятовичь, Константинь, послюдній византійскій императорь, ими Завоеваніе Константинополя турками (1453 г.). Спб. 1895. Стр. 221. Сочиненіе Ч. Міятовича представляєть популярное историческое описаніе драматическаго событія—паденія Константинополя въ 1453 году. Для составленія своего очерка авторь пользовался обширною литературою предмета, византійскою и иностранною, современною и позднійшею. Очеркъ распадается на девять главь слідующаго содержанія: І. Нравственныя причины быстраго возвышенія Оттоманской имперіи и упадка имперіи Византійской. ІІ. Превосходство военной организаціи у турокъ. ІІІ. Накануні паденія. ІV. Дипломатическіе переговоры и приготовленія къ войнів. V. Военныя міры осаждающихь и осажденныхь. VI. Дневникь осады. VII. Послівдніе дни. VIII. Послівдняя ночь. ІХ. Послівдніе часы.

Д. Мережковскій, Отверженный. Историческій романъ въ двухъ частяхъ (Сѣверный Вѣстникъ, 1895, №№ 1—6).—Канвою настоящаго романа служитъ послѣдняя борьба христіанъ съ язычниками въ IV вѣкѣ, а героемъ выведенъ императоръ Юліанъ Отступникъ. Романистъ изображаетъ борьбу православія съ аріанствомъ, христіанства съ язычествомъ, причемъ останавливается на остаткахъ язычества съ его поклоненіемъ красотѣ, на ученіи софистовъ теурговъ и іерофантовъ.

Люисъ Воллесъ, Паденіе Царырада (The Prince of India or why Constantinople fell). Историческій романъ. — Этотъ романъ продолжаеть печататься въ приложеній къ «Историческому Въстнику» за текущій годъ. См. предыдущій выпускъ «Византійскаго Временника», стр. 478.

Рецензій появились на следующія книги:

Архимандрить Никифорь Дучичь. Историја српске православне цркве од првијех десетина VII в. до нашихъ дана. Биоград. 1894. Рецензія И. П—ва въ Христ. Чтеніи, 1895, вып. III, май—іюнь, стр. 636—639.

*Епископъ Никаноръ Ружичичъ*, Историја српске пркве. У Загребу. 1893. Рецензія **И. П**—ва тамъ же.

Епископъ Далматинскій Никодимъ, Правила православне цркве съ тумаченима. Кн. І. Нови Сад. 1895. Рецензія И. П—ва тамъ же, стр. 639—640.

А. Диштрієвскій, Патмосскіе очерки. Изъ поёздки на островъ Патмосъ лѣтомъ 1891 года. Съ двумя фотографическими снимками. Кіевъ. 1894. Рецензія проф. И. Малышевскаго въ Трудахъ Кіевской дух. академіи, 1895, май, приложеніе, стр. 68—71.

Епископъ Порфирій Успенскій. Книга бытія моего. Дневники и автобіографическія записки. Часть І, съ 3 мая 1841 по 1 мая 1844 года.— Часть ІІ, съ 1 мая 1844 г. но 20 іюля 1845 года. Изданіе Императорской Академіи Наукъ на иждивеніи Имп. Православнаго Палестинскаго Общества. Спб. 1894. 1895. Рецензія въ Сообщеніяхъ Имп. Правосл. Палест. Общества, 1895, февр., стр. 21—74 въ стать в: «Преосвященный епископъ Порфирій Успенскій и его записки (1804—1885)».

Чедомиль Міятовичь, Константинъ, последній византійскій императоръ или завоеваніе Константинополя турками (1453 г.). С.-Петербургъ. 1895. Рецензія г. Б. Г. въ Историческомъ Вестнике, 1895, іюнь, стр. 889—890.

А. Стадницкій, Гаврінлъ Банулеско-Бадони, экзархъ молдовламійскій (1808—1812 г.) и митрополитъ кишиневскій (1813—1821 г.). Съ фотографическимъ изображеніемъ и автографомъ митрополита Гавріила. Кишиневъ. 1895. Рецензіи: С. Рункевича тамъ же, стр. 891—894 и Н. П. въ Русскомъ Филологич. Въстникъ, 1895, № 1 и 2, стр. 343—348.

Памятники древне-русской церковно-учительной литературы. Выпускъ первый, содержащій поученія: Луки Жидяты, митр. Иларіона, Өеодосія Печерскаго и Кирилла Туровскаго. Изданіе журнала «Странникъ», подъредакціей проф. А. И. Пеномарева. Спб. 1894. Рецензіи: А. Бронзова въ Историческомъ Вѣстникѣ, 1895, май, стр. 628—629; Н. Б—ва въ Христіанскомъ Чтеніи, 1895, мартъ—апр., стр. 456—458; И. К. въ Богословскомъ Библіографическомъ Листкѣ, 1895. № 5, стр. 134—136.

Архієпиского Антоній, Изъ исторія христіанской пропов'єди. Очерки и изсл'єдованія. Изданіе 2. Спб. 1895. Рецензін: въ Православномъ Собес'єдник'є, 1895, іюнь—іюль, приложеніе 4-е, стр. 109—141; С. Р. въ Историч. В'єстник'в, 1895, іюль, стр. 212—213.

Николай Заозерскій, О церковной власти. Основоположенія, характеръ и способъ прим'єненія церковной власти въ различныхъ формахъ устройства церкви по ученію православно-каноническаго права. Сергіевъ Посадъ. 1894. Рецензіи: въ Богословскомъ В'єстник'є, 1895, сентябрь, отд. V, ст. 2, стр. 4—19 и П. С. въ Церковныхъ В'єдомостяхъ, 1895, № 31 стр. 1088—89.

Fr. Lauchert, Die Lehre des heiligen Athanasius des Grossen. Leipzig, 1895. Рецензія А. Л—на въ Христ. Чтенін, 1895, мартъ—апр., стр. 462—63.

Е. В. Пытуховъ, Очерки изъ литературной исторіи Синодика. І. Судьбы чина православія на русской почвѣ до половины XVIII вѣка.

- II. Литературные элементы Синодика какъ народной книги въ XVII и XVIII въкахъ. Историко-литературныя наблюденія и матеріалы. Сиб. 1895. Рецензія А. Соболевскаго въ Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1895, іюль, стр. 185—193.
- А. Дмитрієвскій, Русскіе на Авонъ. Очеркъ жизни и дъятельности игумена русскаго Пантелеймоновскаго монастыря священно-архимандрита Макарія (Сушкина). Спб. 1895. Рецензія П. въ Богословскомъ Библіографическомъ Листкъ, выпускъ 8, августъ 1895 года, стр. 193—196.
- H. Detzel, Christliche Iconographie. Ein Handbuch zum Verständniss d. Christl. Kunst. I Bd. Freiburg in Br. 1894. Рецензія г. Н. П. въ Христіанскомъ Чтенів, 1895, сентябрь—октябрь, стр. 412.

И. Соколовъ

### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift», herausgegeben von K. Krumbacher, Band IV, Heft 3 u 4.

Въ отдъль І помъщены изследованія:

- G. Meyer, Die griechischen Verse im Rabâbnâma (стр. 401—411). Въ началѣ статьи дается текстъ пресловутыхъ стиховъ, разбиравшихся Гаммеромъ и академикомъ Залеманомъ, арабскими буквами, по оксфордской рукописи (Bodlejan Library I, стр. 552, № 750, 2), откуда ихъ списалъ для автора проф. Margoliouth. Отчасти при помощи этого текста вносятся въ чтеніе академика Залемана нѣкоторыя поправки, впрочемъ не особенно важныя, такъ что до полнаго возстановленія текста и разъясненія смысла еще довольно далеко; въ концѣ статьи приложенъ текстъ разъясненныхъ удовлетворительно стиховъ греческимъ алфавитомъ.
- G. N. Hatzidakis, Über das Etymon des Wortes βρέ (стр. 412 419). Авторъ отвергаеть оба производства спорнаго слова, предложенныя G. Меуег'омь (отъ εὐρέ или венец. varé—смотрите), на слѣд. основаніяхъ: 1) Въ немъ лежить несомнѣнно нѣсколько презрительный оттѣнокъ; 2) многочисленныя формы слова съ начальнымъ μ могли легко произвести формы съ начальнымъ β, но никакъ не могли произойти отъ послѣднихъ; 3) есть формы (βρά), указывающія на происхожденіе отъ флектируемой части рѣчи, и въ литературѣ прошлаго столѣтія ихъдаже очень много; 4) Мате. 5, 22 предполагаеть обращеніе μωρέ общеупотребительнымъ въ то время, когда венеціанскаго вліянія и предполагать невозможно. Это производство βρέ отъ μωρός авторъ подкрѣпляетъ многочисленными аналогіями и прослѣживаетъ модификаціи его смысла и случаи употребленія.
- J. Laurent, Sur la date des Églises St. Démétrius et S-te Sophie à Thessalonique (420—434). Тексье въ своей Architecture Byzantine, основываясь главнымъ образомъ на характеръ самихъ памятниковъ, отнесъ храмъ св. Димитрія въ Солуни къначалу V-го въка, а св. Софін въ Со-

дуни-къ последнимъ годамъ Юстиніана I. J. Laurent доказываеть необходимость принять болье позднія даты. Опубликованный Tougard'омъ полный текстъ извъстія о пожаръ св. Димитрія (по рукописи Bibl. Nationale 1517) въ концъ VII въка доказываетъ, что храмъ имъ былъ совершенно уничтоженъ, а не поврежденъ только, какъ предполагалъ Тексье на основании неполнаго текста въ Acta Sanctorum; древность стиля существующаго храма объясняется тёмъ, что онъ возобновленъ былъ по плану стараго, непосредственно посл'в его гибели. Акты св. Димитрій относять пожарь къ времени немного позже смерти архіепископа Іоанна. котораго Тексье отождествляеть (согласно Тафелю) съ участвовавщимъ въ 6-мъ вселенскомъ соборѣ; но по рукописи Paris. 1517 этотъ Іоаннъ быль авторомь 1-й книги «Чудесь св. Димитрія», составленной не позже 630 г.; онъ же упоминается и во II книгв, какъ жившій леть 60 до 5-го описаннаго тамъ чуда (чего не замътилъ Тафель); въ спискъ солунскихъ архіепископовъ какъ разъ за это время пробълъ. Слъдовательно, пожаръ и возобновление храма св. Димитрія Солунскаго должно относить къ первой половинъ VII въка. Что касается св. Софіи Солунской, то ея время опредъляется надписью въ куполь, опубликованной r. Папагеоргіу въ 'Естія 1893 стр. 218, какъ ноябрь 4-го индикта, при архіепископъ Павлъ, упоминаемомъ въ 649 г. (отъ года отъ сотворенія міра осталось лишь с съ м'встомъ для одной или 2-хъ буквъ) т. е. 645 г., такъ какъ предполагая лишь одну стертую букву получаемъ для 4 инд. лишь 495 г.  $(\overline{\zeta \Delta})$ , когда архіепископомъ быль не Павель, а Андрей. Итакъ, оба знаменитые въ исторіи искусства солунскіе храма построены почти въ одно время, въ 1-ой половинъ VII въка.

E. W. Broocks, On the chronology of the conquest of Egypt by the Saracens (435—444). Авторъ пытается установить истинную хронологію завоеванія Египта сарацинами, совершенно спутанную какъ у грековъ Өеофана и Никифора, такъ и у арабскихъ писателей, при помощи хронографа Іоанна епископа Никіу, въроятно современника событій (упоминается, какъ епископъ, въ 686 г.). Хронографъ этотъ, существующій въ эфіопскомъ переводъ 1601 г., изданъ по французски Цотенбергомъ (Paris 1883). Вотъ хронологія Брукса:

Вступленіе арабовъ въ Египетъ-639 г. декабрь.

Битва при Геліополись — около іюля 640 г.

Начало осады Александрін и Вавилона—сентябрь 640 г.

Взятіе Вавилона—9 апрёля 641 г.

Взятіе Никіу—13 мая 641 г.

Возвращение Өеодора — 14 сентября 641 г.

Сдача Александріи—17 октября 641 г.

Смерть Кпра-21 марта 642 г.

Смерть Петра—14 іюля 642 г.

Вторженіе въ Пентаполь лето 642 г.

Эвакуація Александріи—17 сентября 642 г.

С. de Boor, Der Angriff der Rhos auf Byzanz (445—446). Дата Брюссельскаго анонима о первомъ набъгъ Руси на Византію даеть автору поводъ къ пересмотру византійской хронологіи середины ІХ в., отдавая предпочтеніе источникамъ, досель неизвъстнымъ или считавшимся второстепенными, какъ житіе Игнатія — Никиты Пафлагонскаго, новое житіе Іоанникія — Савы (изд. въ А. Sanct. Nov. Tom. II) и данныя Минологія Василія, и исходя не отъ якобы несомивнной даты, «православія» 19 февраля 842 г., а считая назадъ отъ дъйствительно несомивнной даты 23 ноября 867 г. (возстановленіе на патріаршествъ Игнатія). Оказывается, что такой пріемъ легко разрѣщаетъ всѣ недоумѣнія и даетъ слъдующую хронологію патріаршествъ середины ІХ в. (порядокъ выкладокъ де-Боора).

Всв прямыя и косвенныя указанія источниковъ приводять согласно къ этой хронологіи; только последній ея членъ противоречитъ — но не источникамъ, а предвзятому и распространенному мнѣнію, основанному на чисто риторическихъ фразахъ хронографовъ. Само по себъ невъроятно, чтобы слабая Өеодора при энергичномъ патріарх в - иконоборц в Іоанн в осуществила въ 1 мъсяцъ то, для чего энергичной Иринъ при ничтожномъ патріарх В Павл в понадобилось 7 л втъ. Помимо хронологическаго, К. де-Бооръ придаетъ извъстію анонима и фактическое значеніе въ томъ смыслъ, что при отплыти отъ Византии или на возвратномъ пути Руссы были разбиты византійскимъ флотомъ и императоромъ Михаиломъ, вернувшимся изъ похода — не въ Критъ, какъ обыкновенно предполагалось, а въ Малую Азію противъ эмира Мелитинскаго (именно второго похода изъ упоминаемыхъ у Генесія). Самую замътку К. де-Бооръ считаетъ современной событію и въроятно заключавшей собою все произведеніе, чемъ-де и объясняется тщательность ея составленія, и то обстоятельство, что вследъ за ней брюссельская рукопись на пространстве 150 леть даеть только списокъ императоровъ.

К. Uhlirz, Über die Herkunft der Theophanu, Gemahlin Kaisers Otto II (стр. 467 — 477). Въ споръ о происхождении супруги императора Оттона II, поднятомъ Мольтманномъ, авторъ становится, вмъстъ съ Ранке и Гиршемъ, на сторону стараго мивнія—видящаго въ ней дочь императора Романа, родную сестру русской княгини Анны и императоровъ Василія и Константина. Молчаніе византійскихъ авторовъ о ней объясняется ихъ извъстнымъ равнодушіемъ къ западной политикъ Визан-

тіи и неполнотой ихъ списковъ членовъ царствующей династіи; изъ западныхъ изв'єстій прямо за Мольтманна говорить лишь Титмаръ мерзебургскій; но если принять его изв'єстіє (что Өеофано была изъ рода не Романа, а Цимисхія), то вся исторія сватовства Оттона II (съ 967 г.), условія брачнаго договора, почести, оказанныя царевн'є нев'єст'є и пр. объяснены могли бы быть разв'є предположеніемъ, что императоръ Оттонъ І былъ обмануть Цимисхіемъ — предположеніемъ, котораго не д'єдаетъ и Титмаръ. Опред'єлить годъ рожденія Өеофано невозможно, но никакихъ хронологическихъ препятствій принять этотъ фактъ н'єть.

- G. Wartenberg, Berichtigung einer Angabe des Skylitzes über Nikephoros II Phokas (стр. 478—480). Латинскій переводъ Скилицы говорить о Никифорѣ Фокѣ (рѣчь идеть о голодномъ годѣ): gloriebatur, quasi aliquid praeclari gessisset, quod, cum modius numismate venderetur, ipse duobus vendi imperasset. Парафразы Зонары, Глики и Манасси указывають, что переводчикъ ошибся, а текстъ Кедрина объясняеть и то, въ чемъ состояла ошибка. Габій читаль у Скилицы непонятную фразу: ηὕχει ὡς τι μέγα κατορθωκώς, ὅτι μοδίου τῷ νομίσματι πιπρασκομένου αὐτὸς δύο πωλεῖσθαι τοῦτον ἐπέταξε и исправиль ее для перевода въ δυοίν πωλεῖσθαι τοῦτον вмѣсто δύο πωλεῖσθαι ταὐτῷ или τούτῳ.
- Spyr. P. Lambros, Eine neue Fassung des elften Kapitels des VI. Buches von Sokrates' Kirchengeschichte (стр. 481—486). Описаніе ксиропотамской авонской рукописи № 226, содержащей хронику Глики (объ этой части пом'вщена особая зам'втка на стр. 514) и исторію Сократа и текстъ 11 главы посл'вдней, еп regard съ текстомъ напечатаннымъ у Миня. Авонская рукопись оказывается въ этомъ м'вст'в гораздо полн'ве остальныхъ.

Theodor Mommsen, Lateinische Malalasaussüge (стр. 487—488). Замътка о изданной Маи въ Spicil. Rom. 9, р. 118—140 латинской хроникъ, оказавшейся по сличеніи простымъ переводомъ изъ Малалы во всъхъ историческихъ отдълахъ. Рядъ вмператоровъ кончается 9 г. Юстина ІІ; встръчается косвенное упоминаніе о враждебной Колумбану латинской богословской школъ, зависящей отъ Византіи.

- L. Traube, Chronicon Palatinum (стр. 489—492). Еще нѣсколько замѣтокъ о той же рукописи, ея авторѣ, времени написанія (VIII вѣкъ), названій, составѣ и цѣли (оппозиція Бедѣ и его взятой изъ Hebraica veritas хронологіи Рождества Христова въ 3952 г. отъ сотворенія міра).
- F. Lauchert, die Textüberlieferung der Chronik des Georgios Monachos (стр. 493 513). Дается описаніе страсбургской рукописи (Сd. gr. 8) Георгія Монаха и текстъ нѣкоторыхъ частей ея (προοίμιον, время Константина Хлора, Льва Великаго, Зенона, Льва Армянина и пр.). Онъ значительно отступаетъ отъ Московской и Парижскихъ и сходенъ, но не вполнѣ, съ Коаленевыми (№№ 134 и 310), Атворов. 184, Мюнхенскими и Вѣнскими, въ которыхъ де-Бооръ и Гиршъ видятъ первоначальную редакцію; онъ представляетъ изъ себя третью, промежуточную между

Московской и Коаленевой, редакцію. Ен варіанты драгоцівнны особенно въ случаяхъ несогласія Коаленевыхъ рукописей между собою.

- K. Krumbacher, Zur handschriftlichen Überlieferung des Zonaras (513). Замътка о Cod. Taurin. 226, содержащемъ какъ кажется Өеофана и Зонару; кромътого указанъ сборникъ извлеченій изъ Зонары Раtm. 286.
- Spyr. P. Lambros, Ein neuer Codex der Chronik des Glykas (стр. 514). Замѣтка о текстѣ Глики въ рукописи авонскаго ксиропотамскаго монастыря № 226.
- Тh. Preger, Chronicum Georgii Codini (стр. 515 518). Авторъ заключилъ по даннымъ, доставленнымъ Грэвеномъ, что рукопись Harlejanus 5631, считавпияся по Гольстену (Cod. Barb. gr. I 69 f. 31°) за хронику Кодина, представляетъ изъ себя парафразу Манасси (см. Вуг. Ztschr., В. IV 272 и Виз. Врем. т. II, вып. 3, стр. 481) безъ первой и начала второй книги, по рецензіи Paris. 1708 (v¹ по обозначенію Прехтера). Затымъ указываются еще 2 рукописи; одна (Montfaucon Bibl. р. 201), кажется, тождественна съ мнимымъ Кодиномъ Гольстена, другая въ Глазго (Hänel, Catal, libr. man. S. 793)—латинскій переводъ Harlejanus'a XVII-го въка.
- К. Prächter, Das griechische Original der rumänischen Tröka (стр. 519—546). Сообщается тексть Τρωϊκά по парафразѣ К. Манасси изъ бернской рукописи 596 (см. Виз. Врем. т. II, вып. 3 стр. 481) и вѣнской ѕиррl. gr. 77, представляющій изъ себя греческій оригиналь краткой редакціи румынскаго сказанія о троянской войнѣ, сообщеннаго Gaster'омъ въ Вуz. Ztschr. В. III, стр. 528 и сл.; добавленія пространной редакціи оказываются взягыми изъ Малалы, Кедрина и Гомера (изъ чьихъ либо вторыхъ рукъ).
- L. Voltz, Bemerkungen zu byzantinischen Monatslisten (стр. 547-558). Сообщается изъ рукописи Cd. misc. gr. 2773 придворной библіотеки герцога Дармитадтскаго «Ехфрасіє ручой ύπο ζωγράφου καταγεγραμμένων συμβολικώς», находящаяся въ тъсной зависимости отъ Евставіевой: «То кад' Υσμίνην καὶ Ύσμινίαν δράμα» и дается сличеніе списка мѣсяцевъ, лежащаго въ ея основъ, съ изслъдованными Таппегу. Интереснъе всего въ ней то, что Έхατομβαιών въ ней январю, а не марту, то есть новый годъ запаздываетъ на 8 мѣсяцевъ, что произопило въ византійскомъ календаръ 1131-1282 г., и опредъляется время составленія єхфрасіє, и, слъдовательно, время жизни Евставія,—не позже второй половины XII в., какъ опредъляетъ и Крумбахеръ.
- Ed. Kurtz, Das Epigramm auf Johannes Geometres (559 560). Сообщается имя автора (монахъ Манусала) и исправляется текстъ эпиграммы, напечатанной Р. Tacchi-Venturi (Byz. Ztschr. B. III, 211 и сл.) по вѣнской рукописи, по 2 рукописямъ московской синодальной библіотеки (№№ 215 и 260).
- J. Dräseke, Zu Georgios Scholarios (стр. 561—580). Авторъ дополняетъ на основаніи публикацій Симонида ('Ордобо́ξων 'Ελλήνων θεολογικαί γραφαί τέσσαρες Лондонъ 1859) и Димитропуло ('Ордобо́ξος 'Ελλάς 1872) свою

статью о Маркѣ Ефесскомъ (Ztschr. f. Kirchengeschichte XII, стр. 91—116) исторіей его отношеній къ Георгію Схоластику, впослѣдствіи патріарху Геннадію. Въ пользу тождества этихъ послѣднихъ лицъ (противъ Алляція и Матеея Каріофилиса) присоединяются, къ представленнымъ Гассомъ и Димитракопуло, новые аргументы, взятые изъ исторіи развитія богословскихъ убѣжденій Георгія, видимой изъ переписки Марка и Георгія; доказывается, противъ Гасса, что Apologia pro quinque capitulis concilii Florentini не принадлежитъ Георгію; берется назадъ мнѣніе, что Георгій пресвитеръ, письмо къ которому Марка напечаталъ Симонидъ, тождественъ съ Схоларіемъ; анализируются мало извѣстное до сихъ поръ сочиненіе Георгія о исхожденіи Св. Духа противъ Латинянъ и письма его отъ 26 ноября 1452 г. къ жителямъ Константинополя (Димитракопуло 'ОрФ. 'Ехха́с 116—118); вновь опредѣляется время его рожденія (десятые года XV столѣтія) и смерти (шестидесятые года того же вѣка — сf. Папагеоргіу Аі ∑є́ррає въВуг. Ztschr. III стр. 316).

Μανουήλ Ίω. Γεδεών, Τυπικόν τῶν ψήφων παρὰ τοῖς Βυζαντινοῖς (стр. 581—582). Τεκсτъ означеннаго въ заглавіп памятника сообщается по рукописи святогробской библіотеки въ Фанарѣ, N 182.

- G. N. Hatzidakis u. Ed. Kurtz, Zu den Bruchstücken zweier Typika (стр. 583 584). Отдъльныя замътки къ типикамъ, изданнымъ Ph. Meyer'омъ въ Вуz. Ztsch. IV 95 (см. Виз. Врем., т. II, вып. 1—2, стр. 258).
- Spyr. P. Lambros, Das Testament des Neilos Damilas (стр. 585—587). Завъщаніе извъстнаго писца и библіографа г. Ламбросъ печатаєть по своему списку съ той же рукописи Вагосс. 59, по которой напечаталь его Легранъ въ Revue des études grecques 4 (1891) стр. 178 и слъд., чтобы исправить нъкоторые пропуски и неточности, допущенные первымъ издателемъ.

Fr. Ruhl, Die Datierung des Uspenskijschen Psalters (588—589). Индиктъ и годъ отъ Адама въ извъстной рукописи Имп. Публ. Библіотеки согласуются, если принять для послъдней цифры александрійскую эру; псалтырь надо тогда отнести къ 877/78 г., а не 862, какъ значится въ «Спискъ датированныхъ рукописей Порфирьевскаго собранія» проф. Ернштедта.

Josef Strzygowski, Die Gemäldesammlung des griechischen Patriarchats in Kairo (стр. 590—591). Авторъ осмотрѣзъ собраніе ивонъ въ монастырѣ св. Георгія въ Каирѣ, описанное Мазараки какъ очень древнее (VII-го вѣка и ранѣе), и нашелъ, что тамъ нѣтъ ни одной старше XIII вѣка, остальныя еще гораздо позже.

Josef Strzygowski, Die Zisternen von Alexandria (стр. 592—593). Авторъ, посътившій лично описанныя Сенъ-Жени цистерны Александріи, подтверждаеть и дополняеть его описаніе ихъ и защищаеть взглядъ его на ихъ назначеніе противъ Reber'a, рецензировавшаго его «Byzantinische Wasserbehälter» въ Byz. Ztschr. IV. 128—136.

B. Paluka, Eine unbekannte byzantinische Zisterne (стр. 594—600). Авторъ описываетъ, въ дополнение къ сочинению Стржиговскаго, находя-

щуюся въ Іеребатанъ-Магалесси цистерну; приложено 4 чертежа: планъ, поперечный и продольный разръзы и 2 чертежа скръповъ столбовъ.

Отдъл II. Критика (стр. 601-628).

Въ этомъ отделе помещены рецензіи на книги:

Ferd. Noack, Die Geburt Christi in der bildenden Kunst bis zur Renaissance. Darmstadt. 1894. Pen. J. Strzygowski (crp. 601-605).

Hieroclis Synecdemus. Recensuit Augustus Burchhardt. Leipzig, Teubner. 1893. Рец. G. Gundermann (стр. 605—607).

W. R. Lethaby & Harold Swainson, The church of Sancta Sophia, Constantinople. London & New-York. 1894. Рец. F. v. Reber (стр. 607—614).

Лѣтопись Ист.-Филологическаго Общества при Новороссійскомъ университетъ. IV. Византійское отдъленіе. II. Одесса. 1894. Реп. Ed. Kurtz (стр. 614—622).

Paul Weber, Geistliches Schauspiel u. kirchliche Kunst. Stuttgart. 1894. Pen Jos. Strzygowski (crp. 622-623).

Curtius Kirsten, Quaestiones Choricianae (въ Breslauer philol. Abhandl. B. VII, H. 2.). Breslau. 1894. Рец. Karl Praechter (стр. 623—627).

Jules Nicole, Le livre du préfet ou l'édit de l'empereur Léon le sage sur les corporations de Constantinople. Genève et Bale. 1894. Рец. William Fischer (стр. 627—628). (См. также рец. Neumann'a въ Deutsche Litteraturzeitung. 1895, № 25, стр. 780—781).

Rob. Forrer, Die frühchristlichen Altertümer aus dem Gräberfelde von Achmim-Panopolis. Strassburg. 1893. Ред. Jos. Sickenberger.

Отдъль III. Библіографія и мелкія сообщенія.

Обращаемъ вниманіе читателей на слѣдующія указанныя редакціей книги и статьи:

## По псторіи словесности:

Arthur Ludwich, Die Homerdeuterin Demo (BE Festschrift zum 50 jähr. Doctorjubiläum L. Friedländers. Leipzig. 1895, crp. 296-321).

Anton Ruger, Studien zu Malalas. Kissingen. 1895.

Th. Preger, Beiträge zur Textgeschichte der ΠΑΤΡΙΑ ΚΩΝΣΤΑΝ-ΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ. Programm des K. Maximiliangymnasiums in München für's Schuljahr 1894/5.

Dichtungen des Grosslogotheten Theodoros Metochites, herausgeg. v. M. Treu. Gymnasialprogramm. Potsdam. 1895.

### По языку:

Tycho Mommsen, Beiträge zu der Lehre von den griechischen Präpositionen. Frankfurt a. M. — Berlin 1886—1895. Строго говоря, относится къ области классической филологіи; но есть много замѣчаній по языку и виз. эпохи.

Gust. Meyer, Neugriechische Studien, III & IV. (Sitzungsber. d. k. Akademie in Wien, phil.-hist. Classe, Bd. 132).

# По богословію и церковной литератур'в:

Alexandri Lycopolitani contra Manichaeos disputatio ed. Augustus Brinckmann. Lipsiae, Teubn., 1895.

- J. R. Asmus, Eine Encyclika Julians des Abtrünnigen und ihre Vorläufer. Ztschr. f. Kirchengesch. 16 (1895), 45—71. Авторъ полагаетъ, что 63 письмо Юліана, сочиненіе Κατὰ Γαλιλαίων (по содержанію) и большой фрагменть у Гертлейна стр. 371 и слъд. составляли первоначально одинъ большой декретъ Юліана-понтифика къ Өеодору, главному жрепу Азіи, изданный въ 363 г. въ Антіохіи.
- J. R. Asmus, Julian und Dion Chrysostomos. Beilage zum Jahresbericht des Gymnasiums zu Tauberbischofsheim, 1895.

Sebastian Haidacher, Quellen der Chrysostomus-Homilie De perfecta caritate. Ztschr. f. kath. Theologie 1895, 387-389.

Pierre Batiffol, Un historiographe anonyme arien du IV-e siècle. Römische Quartalschrift 1895, 57—97. Авторъ сопоставляетъ указанныя Gwatkin'омъ въ Studies of Arianism отрывки анонимнаго аріанскаго историка, вопиедшія въ Chronicon Paschale, и указываетъ следы пользованія имъ у Филосторгія и бл. Өеодорита.

Josef Stiglmayr, Das Aufkommen der Pseudo-Dionysischen Schriften und ihr Eindringen in die christliche Literatur bis zum Lateranconcil 649. Ein zweiter Beitrag zur Dionysios-Frage. Feldkirch 1895. По выводамъ автора, сочиненія Псевдодіонисія возникли въ Сиріи въ концѣ V вѣка, и до 649 г. употреблялись гораздо больше монофизитами и монофелитами, чѣмъ православными.

Hugo Koch, Der pseudepigraphische Charakter der dionysischen Schriften. Theol. Quartalschr. 77 (1895) 353—420. Основательное опровержение гипотезы Гиплера и Лангена; предположение Косh'а о зависимости Псевдо-Діонисія отъ Прокла доказано въ статъъ.

Jos. Stiglmayr, Der Neuplatoniker Proclus als Vorlage des sogen. Dionysius Areopagita in der Lehre vom Übel. Hist. Jahrb. 16 (1895) 253—273. Продолжение объщано.

Richard Raabe, Petrus der Iberer, Ein Characterbild zur Kirchen-und Sittengeschichte des 5. Jahrh. Syrische Ubersetzung einer um das Jahr 500 verfassten griechischen Biographie. Herausgeg. u. übersetzt von Richard Raabe. Leipzig. 1895.—Это Сирское жизнеописаніе Петра, монофиз. епископа Маюмы, опубликованное Раабе по рукописямъ: берлинской 321 (741 года) и британскаго музея Add. 12174 (1196 года), даетъ гораздо больше, чъмъ было извъстно до сихъ поръ изъ Захарін Митилинскаго. Потерянный греческій подлинникъ цитуетъ Евагрій въ разсказъ о посвященіи патріарха Тимовея Александрійскаго.

Joh. Dräseke, Griechische bezw. byzantinische Kirchen-und Litteraturgeschichte. Ztschr. f. Kirchengesch. 15 (1895) 603—621, 626—628. Обзоръ 30 изследованій по означенному предмету, изъ которыхъ 9 явились въ Ztschr. f. Kirchengesch.

## По исторіи:

Otto Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken Welt. Erster Band u. Anhang. Berlin. 1895. Свой предметь, привлекающій несчетное множество изслідователей исторіи культуры, авторь разбираеть преимущественно съ политической стороны. Вышедшій томъ посвящень Діоклетіану и Константину, исторіи войска, институту рабства и кліентелы, статистик населенія и изміненіямь его состава.

По исторін искусства, нумизматик в и эпиграфик в:

- W. Ritter von Hartel u. Fr. Wickhoff, Die Wiener Genesis herausgeg. v. Mit 52 Lichtdrucktafeln. Роскошное изданіе древнѣйшей связно иллюстрированной греческой рукописи (46)—24 листа пурпуроваго пергамента, содержащее иллюстрированный текстъ книги Бытія, выпущенное какъ приложеніе къ XV и XVI тому Jahrbuch'a der kunsthistorischen Sammlungen des A. H. Kaiserhauses и отдѣльно, въ количествѣ 200 экземпляровъ. К. Крумбахеръ даетъ довольно подробное изложеніе текста изданія на стр. 639—643.
- A. Geffroy (†), La colonne d'Arcadius à Constantinople d'après un dessin inédit. Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 1895, стр. 99—130. Рисунокъ аркадіевой колонны, разрушенной въ 1720 г., найденъ покойнымъ авторомъ въ одной рукониси Напіональной Библіотеки XVII-го въка.
- H. Grisar, Un prétendu trésor sacré des premiers siècles (le «Tesoro sacro» du chevalier Giancarlo Rossi à Rome). Rome, 1895. Авторъ доказываетъ вполнъ убъдительно, что «tesoro sacro», который иные (Revue de l'art chrétien 1893, 89—97) готовы были относить чуть не къ апостольскимъ временамъ, поддълка новъйшаго времени.

Carl Neumann, Über Kunst in Italien im 12-ten Jahrhundert. Neue Heidelb. Jahrb. 5 (1895) 1-17 n Preuss. Jahrb. 80 (1895) 212-229.

Обращаемъ вниманіе читателей на извѣщеніе о новомъ конкурсѣ на премію Хрпстакиса-Зографа. Премія будетъ присуждена лучшему критическому изданію, по лучшимъ рукописямъ, сочиненій Прокопія, включая «Тайную Исторію». Сочиненія должны быть написаны по латыни, по гречески или по нѣмецки; срокъ подачи 31 декабря 1897 г.

На страницахъ 649—651 читатели найдутъ прочувствованный некрологъ почетнаго члена СПБ. университета, проф. Гавріила Спиридоновича Дестуниса († 19 марта 1895 г.), принадлежащій перу Э. Курца.

### Рецензіи:

Spyr. Lambros, Catalogue of the greek manuscripts on Mount Athos, Cambridge. 1895. Рецензія Wattenbach'a въ Deutsche Litteraturzeitung, 1895, № 23, стр. 709—710.

Acta Martyrum et sanctorum (сиро-египетскихъ) edid. P. Bedjan. Tom. V. Paris & Leipzig, 1895. (Почти всѣ тексты новы). Рец. Fr. Bäthgen въ D. L. Z. 1895, 26, стр. 808.

Victor Schulze, Archäologie der altchristlichen Kunst. München. 1895. Реп. Carl Frey въ D. L. Z. 1895, № 33, стр. 1039—1044.

Paul Neff, Beiträge zur Lehre von der fraus legi facta in den Digesten. Berlin. 1895. Рец. Hugo Krüger, въ D. L. Z. 1895, № 33, стр. 1044—1045.

1895 г. 5 октября.

Б. Медіоранскій.

### СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

#### Болгарская литература.

Веселовскій, Молитва св. Сисинія и Верзилово коло.—Журналь Министерства Народнаго Просв'ященія 1895, май.

**Матовъ,** Верзиуловото коло и навитѣ (Верзіулово коло и нави), въ Български Прѣгледъ, годъ II, кн. IX—X и отдѣльно. София. 1895.

Въ славянскомъ индексв отреченныхъ книгъ болгарскаго попа Іеренімо обвиняють въ томъ, что онъ изолгаль или выдумаль некоторыя GRCHH: TO IEPEMIA MOMA BRAFAPICKAN HE'RAFARA; KANAA BE HABEYA HA BEPзилова или Верзіоулова колоу (варіанть) 1). Это выраженіе до настоящаго времени можно считать необъяснимымъ, загадочнымъ, несмотря на то, что было предложено и всколько объяснений со стороны лицъ, пользующихся извъстностію въ наукъ. Одни думали, что подъ Верзиловымъ или Верзіуловымъ коломъ нужно разумѣть Вельзевуловъ колъ, причемъ предлягали читать быва вивсто была, а ка накаха объясияли: среди мертвыхъ, на томъ свъть, въ аду, на колъ Вельзевула, предполагая, что Ісремію по смерти произили коломъ, какъ упыря ч); или подъ коломъ здівсь разумбли не колъ, а коло въ южнославянскомъ значеніи, т. е. въ смыслів собранія; такимъ образомъ вышло бы: Іеремія быль среди навій, т. с. злыхъ духовъ или въ Вельзевуловомъ собраніи 3). Проф. Ягичъ въ Керзиловъ или Керзїуловъ колоу видёль Вързино (Вързилово) коло, т. с. очарованный кругъ или колесо Вергилісво въ виду среднев вковаго преданія о Виргиліи-магъ, и въ такомъ случать приведенное выше славянское выражение означало бы: обучаться магіи, чернокнижію; въ хорватскомъ преданіи сообщается о такихъ выученикахъ, обучавшихся въ Болоньи: они вращали колесо съ тринадцатью спицами и на каждую изъ нихъ садится по человъку; кто первый улетить, тотъ — настоящій грабан-

<sup>1)</sup> У Пыпина въ Лътописи занятій археографической коммиссіи. Ч. І. 1861. Спб., стр. 39—40, и у Калайдовича, Іоаннъ, экзархъ болгарскій. М. 1824, стр. 210, прим. 8.

<sup>2)</sup> Пыпинъ, тамъ же.

<sup>3)</sup> Соболевскій въ Русск. Филологическ. Вістникі, т. XXIII, (1890 года), стр. 79-80.

піяшъ, водшебникъ, некромантъ. Можно было бы думать, что это преданіе послужило источникомъ следующему народному поверью: подъ Велебитомъ лежитъ деревня Vrsici (Вързици или Връзици), подъ нею, на вершинъ горы, находится мъсто, гдъ плящутъ вилы, — это Vrzino kolo (Вързино или Връзино коло); всякій школяръ, побывающій тамъ, становится грабанціяшемъ, такъ какъ онъ сообщается съ вилами, чертями, а въ грозу управляютъ облаками. Отсюда въ навъха следовало бы истолковать въ значении демоновъ. Къ славянамъ это повърье о Виргили могло бы перейти чрезъ хорватовъ, т. е. къ сербамъ, а отъ этихъ къ болгарамъ 1). Это митніе съ самого появленія казалось болте остроумнымъ. чемъ правдоподобнымъ. Наконепъ. акад. А. Н. Веселовскій въ недавно напечатанной своей статьъ: Молитва св. Сисинія и Верзилово коло, гдъ онъ приводить новый матеріаль для объясненія Верзилова или Верзіулова кола, лаетъ новое объяснение указанному выражению. Свое толкование онъ основываетъ на собственномъ имени, встръчающемся до сихъ порълишь въ двухъ эніопскихъ текстахъ; по нему, это имя «ръщаетъ загадку, связанную съ именемъ Іереміи, подробностію приписаннаго ему апокрифа; а я, говорить почтенный академикъ, только ставлю вопросъ. На «врзиномъ колу» корватского повърья, гдъ обучается грабанціяшъ-некромантъ, плящутъ вилы. Вилы-маны, души умершихъ, нави; замътимъ, что въ болгарскомъ повърьъ нави-злые духи женскаго пола, мучащіе родильницъ, какъ и новорожденныхъ мучатъ Годой, Въщица греческихъ и славянскихъ (Авестица румынскихъ, прибавлю отъ себя) молитвъ св. Сисинія — Верзелія соотв'єтствующаго звіопскаго текста. Іеремія, съ именемъ котораго соединяють славянскую молитву Сисинія, быль въ сонинщ'в Верзеліи, на Верзиловомо колу, среди навій — виль, такихъ же злыхъ духовъ опасныхъ родильницамъ (стр. 232).

Ясно отсюда, что вопросъ о Верзиловѣ или Верзіуловѣ колѣ поднять въ послѣднее время акад. А. Н. Веселовскимъ, благодаря находкѣ имени Верзелія въ одной эфіопской легендѣ-молитвѣ св. Сисинія, подобной греческимъ, славянскимъ и румынскимъ апокрифическимъ молитвамъ на отгнаніе злыхъ силъ или тресавицъ, т. е. лихорадокъ. Эта легенда-молитва сообщена академ. Веселовскому О. Э. Леммомъ ч). Она начинается такъ:

«Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, единаго Бога; во имя Бога Создателя, Живаго, Всевъдущаго.

<sup>1)</sup> Die südslavischen Sagen von dem Grabancias djak und ihre Erklärung въ Archiv f. slav. Philologie, II, стр. 465.

<sup>2)</sup> До настоящаго времени эта легенда-молитва извёстна въ двухъ эсіопскихъ текстахъ изъ которыхъ одинъ изданъ съ англійскимъ переводомъ Карломъ Фрисомъ (Fries): The ethiopic legend of Socinius and Ursula въ Actes du VIII-me congrès internat. des orientalistes, tenu en 1889 à Stockholm et à Christiania. II-e partie. sect. sémit., 2-e fasc. Leide. 1893, стр. 61—67, а другой только во французскомъ переводъ Бассэ (Basset): Les apocryphes éthiopiens. IV. Les légendes de s. Tërtag et de s. Sousnyos. Paris. 1894, стр. 38—42.

«Молитва св. Сусенія (Sûsenjôs), чтобы отвратить недуги отъ дѣтей, еще находящихся у груди матерей. Она помогаетъ всякой женщинъ, такъ что ея дѣти остаются въ живыхъ: пусть напишетъ (эту молитву) и носитъ на себъ, она окажется помощной по милости Господа, Великаго, Благословеннаго. Да спасетъ молитва и благословеніе святаго всякую, ее (молитву) носящую, отъ нападенія демона и отъ легіона, отъ рѣзи и боли въ животъ, отъ удара и ломоты, отъ дурнаго глаза и изступленія (delirium), отъ случая (accident) и полудницы (the devil of midday heat), отъ горячки (typhus) и падучей, отъ воспаленія (pleurisy) и кровотеченія (issue of blood), отъ призраковъ и чумы (plague), отъ поноса (cholera) и лихорадки, отъ колдуновъ и знахарей и въдуновъ (metalmelters and falashas) и отъ лома въ спинъ (sore back), и отъ всѣхъ злыхъ духовъ и людей, приготовляющихъ вредоносныя зелья (potions), и отъ всѣхъ нечистыхъ демоновъ да спасетъ и поможетъ (имя рекъ)».

Далье повыствуется о Сусеніи, что онъ имыль жену и дытей мужескаго пола, и о сестры его Верзельи (Werzelja), которая убила его первенца и убыжала. Жена плачеть. Сусеній на коны и сы копьемь вы рукахы ищеть сестру, которую, по указанію старухи, и находить вы саду, вы рощы, окруженную множествомы злыхы духовы. Сы помощію молитвы оны пріобрытаеть силу нады своею сестрою и пронзаеть ее копьемы вы правый бокы, чтобы умертвить ее. Она же провыщалась сы громкимы воплемы:

«Господинъ мой, святой Сусеній, заклинаю тебя семью степенями, сонмами архангеловъ: Михаила и Гавріила, Рафаила, Суріила, Садакьила, Ананьила, Фануила, вѣчно предстоящихъ Господу, Правителю міра на вѣки вѣковъ. Я съ своей стороны не буду ходить по путямъ, гдѣ обрѣтается имя твое, ни въ церковь и въ мѣсто, гдѣ люди поминаютъ его, пусть они живутъ тамъ всегда въ спокойствіи. И я не стану приносить вреда тамъ, гдѣ читаютъ твою книгу, и никому, кто читаетъ эту молитву. Будь то мужчина или женщина, малое дитя, юноша или старикъ, никогда я не поврежу имъ». За этимъ Верзелія умерла, а Сусеній вернулся въ Антіохію къ своей женѣ.

Изъ эвіопскихъ текстовъ той же молитвы, переведенныхъ Бассэ 1), одинъ близко отвѣчаетъ пересказанному выше; онъ взятъ изъ эвіопскаго синаксаря, который въ свою очередь заимствоваль его изъ синаксаря арабовъ-яковитовъ, гдѣ изложеніе пространнѣе. Другой эвіопскій текстъ также начинается молитвой къ св. Сусніосъ оберечь грудныхъ младенцевъ; слѣдуетъ легенда о немъ п его сестрѣ Верзеліп (Ouerzeljâ), жертвой которой сталъ сынъ ея брата (Веселовскій, стр. 230) 2). Дальнѣйшее до конца, какъ въ пересказанной выше легендѣ.

Акад. Веселовскій, вслідть за Бассэ 3), говорить: «Вітроятным кажется, что эта эніопская легенда и заклинаніе сложились въ Арменіи;

<sup>1)</sup> Les apocryphes éthiopiens, IV. Paris, 1894, crp. 38-42.

<sup>2)</sup> Les apocryphes éthiop. IV, crp. 16—18.

<sup>3)</sup> Basset, crp. 10-13.

каппадокійскіе святые имени Сисинія указывають и на Каппадокію (Малую Азію)» (стр. 230). Однако, армянской версіи молитвы онъ не знаеть; но за то существуеть грузинская 1). Далье онь объясняеть, что и изъ Арменіи легенда-заклинаніе проникла въ Эфіопію; «я предположу съ своей стороны, прибавляеть онъ, что и на Балканскій полуостровъ» (тамъ же). Эти эніопскіе тексты дають акад. Веселовскому поводъ, хотя бы предположительно, подтвердить славянское преданіе о болгарскомъ попъ Іереміи (стр. 231). Кромъ того, въ подтверждение этому онъ приводить болгарскія пов'врья объ ерменках (арманкахь), — пов'врья, число которыхъ увеличивается сообщеніямъ проф. софійскаго высшаго училища (въ Болгаріи) Д. Матова, заглавіе котораго приведено въ началь этой замътки. Проф. Матовъ указываеть на рядъ весьма интересныхъ болгарскихъ данныхъ о навахъ, извъстныхъ еще подъ названіемъ навяци, хунапи ерменки, т. е. о духахъ, которые мучатъ родильницъ и отнимають у нихъ детей до крещенія, а также и о душахъ, умершихъ некрещеными, которыя, какъ извъстно, носять названіе у македонскихъ болгаръ кендо вмёсто чендо (отъ чадо)<sup>3</sup>). Этихъ духовъ онъ сопоставляетъ съ навъе, мавъе, мовъе мавки, майки и нейки у нѣкоторыхъ другихъ славянъ, а именно первыя три у словинцевъ, а последнія у малоруссовъ. Эти данныя частію впервые обнародованы самимъ проф. Матовымъ прежде и теперь изъ устъ народа, частію же заимствованы имъ у другихъ (подробныя указанія смотри въ его студіи).

Въвиду всего этого въ вопросв о происхождени богомильства у болгаръ являются неколько иныя стадіи, чемъ можно было предполагать. Следовало бы думать, что манихейство было передано болгарамъ непосредственно отъ самихъ еретиковъ, переселенныхъ въ разнос время византійскими императорами на Балканскій полуостровъ, а не черезъ посредство византійцевъ, и здесь эта ересь приняла форму богомильства. Если теперь обратиться отъ общихъ явленій къ частнымъ, то можно было бы думать, что и Спсиніевы молитвы и связанныя съ ними повёрья могли перейти непосредственно отъ манихейцевъ къ болгарамъ, какъ и повёрья о Верзилове или Верзіулове коле и навахъ. По видимому, проф. Веселовскій склоненъ думать, что и Верзелія могла перейти непосредственно отъ армянъ къ болгарамъ (ср. стр. 232). Но устно совершились эти переходы или путемъ книжнымъ, конечно, сказать трудно.

Проф. Веселовскій, высказывая приведенное выше объясненіе выраженія на Берзиловома или Берзіоуловома колоу, говорить, что «эта гипотеза предполагаеть существованіе какого-нибудь южно-славянскаго текста, съ именемъ Верзиліи (?) какъ сестры Сисинія, и до-славянскаго оригинала молитвы съ твмъ же или сходнымъ именемъ», а оригиналь, по нему, какъ мы знаемъ, могъ появиться на почвв армянской (тамъ же). Далве

<sup>1)</sup> Веселовскій, Разысканія въ области духовнаго стиха. VI, стр. 427 и саёд.

<sup>2)</sup> У Драганова въ Русск. Филодогич. В встник в 1898, № 1, стр. 19.

онъ прибавляетъ: «мнъ кажется, что «Верзелія» и «армянки» даютъ не лишніе моменты для разъясненія исторических отношеній, среди которыхъ привидась модитва Сисинія на южносдавянской и румынской почвъ» (стр. 233). Прекрасно! Но если согласиться съ выводами проф. Веселовскаго, то какъ объяснить греческіе заговоры отъ трясавицы, приводимые Львомъ Алляціемъ? 1). Появились ли они на греческо-византійской почвъ, или переведены съ армянскаго или эфіопскаго, или съ славянскаго языка? И акад. Веселовскій, и проф. Матовъ эти вопросы оставили въ сторонъ. Между тъмъ они напрашиваются на вниманіе изслідователя. Самъ акад. Веселовскій указываеть на Каппадокію, связанную съ именемъ Сисинія. Но кром' этого и въ греческихъ заговорахъ фигурируетъ имя Сисинія. Это съ одной стороны. Съ другой же представляется непонятнымъ, почему имя Верзеліи выпало изъ славянскихъ и румынскихъ молитвъ Сисинія, если д'айствительно это имя можно отождествить съ именемъ, легшимъ въ основу Верзиловъ или Верзіуловъ? Не сабдуеть зи думать, что Верзелія могло выпасть на греческой почвъ и до славянъ оно и не дошло книжнымъ путемъ? Наконецъ довольно необычными являются формы Верзилово и Верзіулово отъ Верзелія. Впрочемъ, это чувствуетъ и акад. Веселовскій (стр. 232). Не следуетъ ли предположить еще форму Верзіула для формы Верзіулово? Быть можеть, Верзіула ближе къ Ursula, къ которой приравнивають имя Верзелія? 2). Вотъ вопросы, которые невольно напрашиваются при чтеніи интересныхъ статей акад. Веселовскаго и проф. Матова.

Не смотря на то, что быть можеть соображенія и предположенія акад. Веселовскаго и данныя, собранныя проф. Матовымъ, служать до нѣкоторой степени къ выясненію выраженія на Берзиловомъ или Берзіоуловомъ колоу, мы все-таки не имѣемъ полнаго объясненія этого выраженія. Можно только сказать, что послѣднее объясненіе акад. Веселовскаго болѣе правдоподобно, чѣмъ прежнія. Слѣдовательно, новый матеріалъ для исторіи и объясненія сейчасъ приведеннаго выраженія далеко не лишній, но даже желателенъ.

Въ виду этого пользуюсь случаемъ привести здёсь въ качестве новаго матеріала неизвестный до сего времени румынскій текстъ. Румынскій текстъ молитвы св. Сисинія известень въ румынской письменности большею частію подъ именемъ Сисоя, такъ какъ онъ, т. е. текстъ представляетъ некоторыя и притомъ довольно крупныя особенности въ сравненіи съ текстами, напечатанными у Хыждеу и у Гастера 3), и вместь две-три черты, сближающія его съ эсіопскимъ текстомъ. Настоя-

<sup>1)</sup> De templis Graecorum recentioribus. Colon. Agrip. 1645, стр. 133—135; отсюда и у Веселовскаго Разысканія, VI, стр. 89—96.

<sup>2)</sup> См. y Fries'a стр. 69, примъч. 8.

<sup>3)</sup> Håsděu, Közente Ař satpane. II. Bucur. 1880, crp. 277—280. Gaster Chrestomathie Roumaine. Leipzig-Bucarest. 1891, I, crp. 6—7; II, crp. 171—172; cp. Literatura populară română. Bucur. 1883, crp. 394—399.

щій тексть пом'вщень въ принадлежащемь мні румынскомь сборник'в XVIII стол'єтія, пріобр'єтенномь въ Бессарабіи, который сборникъ потому я называю *Бессарабскимъ*. Воть эта молитва.

### Молитка луг сфантул Стсое.

**η**την ηδωελε ταταλί ων αλ φιώλδλ, ων αλ εφαντόλδι χόχδ.

GR boery vri Yrwheser Gicoe uolobahyrwa de wrateve Gvernizve житампінаю пре авестрица(sic) арипа сатані, карба(sic) жі ера парба авигв па ла калкае, ши кв шки де фокв, ши кавтатвра салбатика, кв трвпвл скимоноситв, ши меруф фоарте страмвтатв. ши ш житампіна пра данса архангеля міханля воеводу жийебеску гпи с вазу жийевру ши зісе катре данса: стаі сатана ку фрика ку і Думнезей. шра а андата стътв ши гроазникв къвтъ асвпра жцерваві, ши зісе жицерв: ціе зікв сатана, двув неквратв, са стат кв фрика лві Двинезев, де виде віт ші виде мерці ші квм ці нвмеле тав. шра л зісе: ма двкв <кв> але меле MAPI AIEBONEWI MEWEWSTSPI RZ38TE WI HEB38TE, KZ AMS A83ITS AE W DE-TOAPE MAPIA, PATA ASI IWAKIMS ILLI AHAI (SIC), KE THE ATA PETOAPE WAS BECTITS APXANTERS MUXAINS TO TO TO TE TETALINE WIL CATTERS, THE KSM дітрача фечолри Марія ва си се наски 168 ХЕВ назаріня дипира а TOAT'S ASM'S. WI MEPT'S KE ARE MERE MAPI AIGBOREWI MEYJEWETEPI KESETE HII HEBZSETE. KA CZ W SMIHTECKE NEE A, NEEKEM A MAI SMIHTITE HII THE ANTENE DEMEL TE A SIWA AS ACTES & KE AND MENEMAN AIGEONOMI MOMEшвовре възвте ше невъзвте. Пр арханселв Механля вісе: ачесте маре AIEBONEMI MEMEMBERDI REBETE MI HERRBETE CE MI NE CURI TOATE HEE ANSME, WI W ASW THE A AE TRAPSA KATSASI EI WI W BRTS THE A KS KRTZ-ΑΪΕ ΑΕ ΦΟΚΎ. WI (AI) ΑΗΠΎΝΟΕ ΚΟΔΟΤΑ ΕΙ ΚΎ ΠΑΛΟΜΎ WI W ΕΏΤΥ ΚΎ ΒΑΟΤΟΔΗΕ AE SCTSPIME. KS OPIKE KA CE CHSE TOATE HPE ANSME AND EL MAPI ALEBQлещі мещешвіврі къзвте ші невъзвте. Пір л стріга кв амарв ші съ р8га-ка съ шмаі жичетьзе ді бътае, къ иле ва споне тоате пре аноме, BIKBHAS: ES MB PARS MSCKB. ES MB PARS ACINS. ES MB PARS WEAPS. ES ма факу паажіну, еб ма факу капра ші тоате налучіреле вазуте ші HEBBBSTE. WI MEDES HE BMINTECKS MAININE NOD KRHAS CRHTS ANTDESETE кв данши ши ле ыв копи ши ле страмоть фаца лор да сомну дорминдь. ші маі таре мъ апропіеде каре я маі алтор віте, ші де каре ясте фър-MEKATOAPE, WI JE KAPE KASTA KS CTEWA, CAS KS YAPA. CAS KS NAIHE. CAS KS NASMES. CAS KS CITA. CAS KS NEPIA. CAS KS ROBII. CAS KAPE HS LIHE жи дрептате к8 соц8л съ8. ше де каре фатъ есте жигре8лтъ ше w кате Πρε ΤΟΤΕ ΤΡΕΠΕΛ ΕΙ. ΜΙ ΔΕ ΑΝΕΜ ΜΙ ΑΠΡΟΠΙΗ ΜΑΙ ΓΑΡΕ ΔΕ ΚΊΤΕ ΔΕ ΑΛΤΕ Фамет кврате, шт аму т. неме, че дінтаю авестіца. В. кадару, г. саномій. Д. надара. Є. КІКОРВ. В АВИЗА. З. КСАРМАНВ. И. СТІХА Ф. ПВХА  $^1$ ). АІ. ЗЛАТА. ВІ. ГЛІПІНА. ГІ. НАЄВОРА. ДІ. ВОХА. ЄІ. ЗЛАЙ. ВІ. НЕРЖВЦА. ЗІ. СЕСТРА. НІ. ДЕФКА. ФІ. ТІЙ. ШІ АЧЕСТЕ НВМЕ АЛЕ МЕЛЕ. МЕРГВ ДЕ ЗМІНТЕСКЯ ФЪМЕІЛЕ. ШІ ВИДЕ СЪ АФЛЪ АЧЕСТЕ НВМЕ АЛЕ МЕЛЕ СКРІСЕ. ЕВ АКОЛО НВ МЪ ПОЧВ АПРОПІЙ. ШІ ІЗТЪ КЪЦІ ДАВ ЦЇЕ ЗАПІСВЛ МЕВ, МВИЧІТОРВЛЕ, КАРІЛЕ МЪ МВИЧЕЩІ ПРЕ МІНЕ. КА ШРІ ВИДЕ САР АФЛА АЧЕСТВ ЗАПІСВ А МІЕВ. ЛА ШІ НІЧІ Ш ТРЪБЪ ЛА ЧА КАСЪ НВ В ШІ ЛА ТОАТЕЛЛЕ КАСІІ АЧЕЛ, ВИДЕ САР ГЪСІ АЧЕСТВ ЗАПІСВА МІЕВ КВ АЧЕСТЕ КВВІНТЕ АЛЕ МЕЛЕ. ШІІ ЗІСЕ ЕІ РИЦЕРВЛІ ІЗТЪ КЪЦІ ПОРВИЧЕСКВ САТАНЪ ДВХВ НЕКВРАТВ ШІ ТЕЛЕГВ КВ ИВМЕЛЕ ЛВІ ІТВ ХЁВ НАЗАРІНЬ. КАРЕЛЕ САВ НЪСКВТВ ДЇ СФЪНТА ФЕЧОАРЪ МАРІЛ. ТВ САТЪ ДВХВ НЕКВРЪ, СЪ НВ ТЕЛЕГВЕ ЛВІ, НІЧІ ДЕ ВЪКАТЕЛЕ ЛВІ, НІЧІ ДЕ ДЪНСВЛ, НІЧІ ДЕ ФЕЧОРІІ ЛВІ, НІЧІ ДЕ ВІТЕЛЕ ЛВІ, НІЧІ ДЕ ВЪКАТЕЛЕ ЛВІ, НІЧІ ДЕ ТОАТЕ, КЪТЕ СЪ ВОР НВМІ АЛЕ ЛВІ, ПЪ РЕВІТІ ВЕЧІЛОР. АМЇ.

## Русскій переводъ.

Молитва св. Сисоя. Во пия Отца и Сына и Св. Духа.

Я, рабъ Божій Сисой, сходя съ горы Елеонской, встрітиль Авестрицу, врыло сатаны, волосы которой были длиною до пятокъ, съ огневными глазами, съ дикимъ взглядомъ, съ обезображеннымъ тѣломъ; шла она очень криво. И встритниъ ее архангелъ Михаилъ, воевода ангеловъ; и ангелъ, увидъвъ ее, сказалъ ей: стой, сатана, со страхомъ Божіниъ. Она сразу остановилась и грозпо посмотрела на ангела; и сказаль ей ангель: тебе говорю, сатана, нечистый духъ, чтобы ты миф сказала со страхомъ Божіниъ, отвуда идель п куда идешь и какъ тебя зовуть. А она сказала: иду съ монмъ большимъ діавольскимъ искусствомъ видимымъ и невидимымъ, такъ какъ я услышала объ одной дъвицъ Маріи, дочери Іоакима и Анны, — что объ этой дъвицъ извъстилъ архангель Миханяь по всямь городамь и селамь, что изъ этой девицы Маріи родится Іпсусъ Христосъ Назарянинъ, царь всего міра, и иду съ моимъ больинить діавольскимъ искусствомъ, видимымъ и невидимымъ, чтобы ее повредить подобно тому, какъ я повредила и другихъ женщинъ до сего дня съ мониъ большимъ діавольскимъ искусствомъ видимымъ и невидимымъ. А архангелъ Михаилъ сказалъ: это большое діавольское искусство видимое и невидимое ты мнъ сообщи вполнъ и подробно. И схватилъ онъ ее за головные волосы п билъ ее огненными ударами, и произплъ бокъ ея мечемъ п билъ ее больно палками, такъ что она отъ страха сообщила вполив и подробно свое большое діавольское искусство видимоє и невидимое. И она люто кричала и умоляла, чтобы онъ оставновиль удары, потому что она сообщить все подробно, говоря: я оборачиваюсь въ муку, я оборачиваюся въ осла, я оборачиваюсь въ борзую со-

<sup>1) 10-</sup>е имя въ рукописи пропущено.

<sup>2)</sup> Въ рукописи: крекі.

баку, я оборачиваюсь въ паука, я оборачиваюсь въ козу и во всё привиденія видимыя и невидимыя, и хожу и повреждаю ихъ(sic) матерей, когда онъ беремены ими и отнимаю у нихъ дътей, и оборачиваю лица ихъ во снъ, когда онъ спять, и больше всего я приближаюсь къ темь, которыя портять чужой скоть, къ темъ, которыя чародейки, къ темъ, которыя смотрять (гадають) по звёздамъ или гадають на воскъ, или па хлъбъ, или на оловъ, или на ситъ, или на шеткъ, нли на бобахъ, или къ тъмъ, которыя не живутъ по правотъ съ своими мужьями, или въ такой дъвушкъ, которая беремена, и бъетъ ее по всему ея тыу, и къ такимъ я приближаюсь больше, чёмъ къ другимъ чистымъ женщинамъ. и у меня 19-ть именъ: первое Авестица, 2. Кадаръ, 3. Саномія, 4. Надара, 5. Кикоръ, 6. Авиза, 7. Ксарманъ, 8. Стиха, 9. Пуха, 11. Здата, 12. Глипина, 13. Наевора, 14. Воха, 15. Злая, 16. Нержуца, 17. Сестра, 18. Дефка, 19. Тія. Эти мои имена ходять и повреждають женщинь. Но гдв находятся записанными эти мои имена, туда я не могу приблезиться. И вотъ я даю мою запись (т. е. списовъ моихъ именъ) тебъ, мучитель, который мучить меня,что гав бы ни находилася моя запись, у какого-бы то не была христіанина, я туда не могу приблизиться, какъ только на семь миль, и никакого дёла въ такомъ дом'в у меня н'тъ, а также н'тъ мне дела и ни до чего изъ того, что принадлежало бы тому дому, въ которомъ находилась бы эта моя запись съ этими словами монип. И сказаль ей ангель: воть, я повельваю тебв сатана, нечистый духъ, и связываю тебя именемъ Інсуса Христа Назарянива, который родился отъ святой Девы Марін, чтобы ты сатана, нечистый духъ, не приблизилась въ дому Господню, ни въ нему (т. е. имя ревъ), ни въ его отровамъ, ни къ его скоту, ни къ его имуществу, ни ко всему тому, что считается ему принадлежащимъ во въки въковъ. Аминь.

#### Сербская литература.

Франив, Стање Балканског полуострва на освитку XIII вијека (Состояніе Балканскаго полуострова въ самомъ началѣ XIII вѣка), въ Гласникѣ земаљског музеја у Босни и Херцеговини. VII. 1895, 1.

«По смерти царя Мануила Комнина (1143—1180 гг.) отошли навсегда балканскіе славяне изъ-подъ византійской власти. Мануилъ былъ последнимъ царемъ, который покушался обратить всё балканскія земли въ свои провинціи. Вмёстё съ нимъ падаетъ и последняя яркая звёзда съ византійскаго неба. За плечами Восточнаго царства поднимается молодая болгарская держава. Въ самомъ сердцё Восточнаго царства неестественно внёдрилось новое Латинское царство (1204—1261 гг.). На развалинахъ последняго была опять обновлена греческая держава, но такъ слабо, что царь Душанъ уже намёревался сёсть на цареградскій престоль». Такъ начинаетъ г. Франичъ свои очерки по исторіи южныхъ славянъ подъ приведеннымъ выше заглавіемъ. Далёе онъ продолжаетъ: «Мы имёемъ въ виду освётить состояніе Балканскаго полуострова въ самомъ началё XIII в. и въ связи съ этимъ и отношенія папы Иннокентія III

къ балканскимъ славянамъ. Это, безъ сомнънія, самый занимательный моменть въ исторіи всего Балканскаго полуострова. Это быль моменть преобразованія и возникновенія державъ на Балканахъ подъ мощною эгидою и защитою великаго папы Иннокентія III, который вступиль на папскій престоль въ 1198 году, какъ разь въ то время, когда сами византійскіе пари помогали латинамъ покорить Византію. Балканскій полуостровъ тогда съ точки зрвнія и политической и религіозной совсемъ преобразился». Въ этихъ словахъ ясно видна точка эренія г. Франича на обсуждаемые имъ вопросы изъ исторіи южныхъ славянъ. Онъ разсматриваетъ тогдашнее состояніе А. Болгаріи, Б. Сербіи, В. Босніи и патеренства, богомильства, разсуждаетъ Д. о взятім Задра (Zara) и Царьграда или о «Четвертой крестовой войнъ»; здъсь онъ останавливается на 1. взятін Задра и положенін дёль въ Хорватін и на 2. взятін Царьграда и на положеніи діль въ Восточномъ царстві, и въ заключеніи онъ говорить несколько словъ о Е. папе Иннокентін III и о результатахъ его политики по отношенію къславянамъ. Сообразно съ этимъ, онъ изъ каждаго разбираемаго имъ вопроса д'властъ отдельный очеркъ. Всёхъ такихъ очерковъ, такимъ образомъ, у него получается пять.

Первый очеркъ г. Франичъ начинаетъ словами: «Въ началъ X въка палъ Царьградъ и царь римскій (по всей в вроятности, палъ) 1) на колена предъ болгарскимъ царемъ Симеономъ (894-927 гг.), самымъ сильнымъ и самымъ выдающимся властителемъ, какой только когда-либо появлялся у южныхъ славянъ. Въ Симеоновыхъ рукахъ была великая будущность балканскихъ славянъ, но онъ мирно выпустилъ ее изъ рукъ, и что было въ это самое интересное время потеряно, больше не возвращалось. Симеонъ поставилъ основаніе греко-славянскому царству на развалинахъ монархіи Константина Великаго, а Василій II (976—1025 гг.) отняль его у его слабыхъ наследниковъ и Болгарское царство подпадаетъ подъ византійское господство (1018—1019 гг.)». И это послів греко-славянскаго царства на развалинахъ монархіи Константина Великаго! Г. Франичъ, по видимому, составилъ свои очерки на основании источниковъ, если не всвхъ, то, по крайней мъръ, главивищихъ; но трудно догадаться, на основаніи чего онъ написаль всю эту тираду о цар'в Симеонь, объ основании имъ греко-болгарскаго царства и о времени его царствованія. Онъ не могъ найти ничего подобнаго ни у Гильфердинга, ни у Дринова, — на которыхъ, кстати сказать, г. Франичъ не ссылается, которые о Симеонъ писали довольно подробно и особенно Дриновъ, а за нимъ и Иречекъ. Дъйствительно, правление Симеона въ Болгарии было славно; но никогда никакой императоръ византійскій не падалъ предъ нимъ, т. е. Симеономъ, на колъна и греко-славянскаго царства Симеонъ не основаль. Быть можеть, слова г. Франича о Симеонъ нужно понимать нъсколько иноскательно.

<sup>1)</sup> Слова, заключенныя въ скобки, принадлежать мив.

Сказавъ за этимъ два-три слова о возстановлени Болгарскаго царства, главнымъ образомъ, на основании Иречка, Голубинскаго и Успенскаго, при чемъ перваго г. Франичъ почему-то относитъ къ числу восточныхъ писателей(sic), онъ останавливается на сношеніяхъ Калояна съ папою Иннокентіемъ III, объясняя эти сношенія тѣмъ, что болгарскій властитель считалъ Византію злѣйшимъ врагомъ болгарскаго народа и престола. Свое изложеніе этихъ сношеній онъ основываетъ на документахъ, собранныхъ у Тейнера. Было бы весьма полезно г. Франичу познакомиться для этой цѣли съ обстоятельною статьею покойнаго профессора Макушева: Болгарія въ концѣ XII и началѣ XIII вѣковъ 1).

Насколько неудаченъ первый очеркъ г. Франича, настолько хорошъ второй. Этотъ очеркъ изложенъ безъ многословія, но тімь не меніве обстоятельно. По всему видно, что г. Франичь основательно знакомъ и съ источниками и съ литературой предмета; однимъ словомь онъ здівсь, что называется, у себя дома. Послів краткаго введенія о состояніи сербовъ съ политической и церковной точекъ зрівнія авторъ переходить къ изображенію отношеній сыновей Немани, Вукана или Волкана, великаго князя зетскаго, и великаго жупана Стефана, а главнымъ образомъ сношеній перваго съ римскимъ папою и роли послідняго въ политическихъ и церковныхъ дізахъ сербовъ и угровъ, въ конців разъясняется, что вышграль папа отъ этихъ сношеній.

Почти тоже можно сказать о третьемъ очеркв. Изложивъ вкратцв исторію возникновенія богомильства въ Болгаріи и распространенія богомиловъ въ другіе края Европы подъ названіями патареновъ, катаровъ, альбигойцевъ и другими, г. Франичъ останавливается подробиве на патаренахъ боснійскихъ, главнымъ образомъ, времени бана Кулина и на сношеніяхъ последняго съ папою Иннокентіемъ по поводу распространенія и утвержденія патареновъ въ Босній всл'ядствіе жалобы на него пацъ со стороны зетскаго князя Вукана и на результатахъ этихъ спощеній. Не вірно думаєть онь, что попъ Богомиль и Іеремія одно и тоже лицо. Что эти еретики — два отдёльные лица, въ настоящее время не подлежить сомнънію, особенно послъ работы профессора М. И. Соколова) 1), хотя съ мивніемъ его, - что Іеремія не еретикъ, - можно и не согласиться. За то у г. Франича находимъ несколько меткихъ замечаній, которыя, кстати сказать, онъ дълаетъ не всегда на основаніи собственнныхъ изследованій вопроса, Мне кажется, г. Франичь довольно верно замечаетъ: «Весьма интересно, что папскій посланникъ называетъ Боснію гедnum .... Не последоваль ли Кулинъ примеру болгарь и сербовъ, чтобы испросить у папы корону или, можеть быть, объ этомъ что нибудь говорилось въ Римѣ?» Не менње върно, что «въ Босніи тогда (т. е. во

<sup>1)</sup> Въ Варшавскихъ Университетскихъ Извѣстіяхъ 1873, № 3.

<sup>2)</sup> Матеріалы и замѣтки по старинной славянской литературѣ. Вып. І. М. 1888, стр. 112—142.

времена бана Кулина) были три главныя в вроиспов в данія: римско-католическое, греко-восточное и патаренское, которое до появленія турокъ было открытою и до н в которой степени народною в в рою. Когда в в 1463 г. османы завоевали Боснію, стали господствовать зд в и магометане, которые им в перев в с надъ христіанскою в в рою, а патаренство превратилось в в магометанство и исчезло навсегда». Но объясняя причины усп в ковъ патаренства среди простаго народа, г. Франичъ между прочимъ говорить, что эта секта служила до н в которой степени «срединою между язычествомъ и христіанствомъ. В в отверженіи і в рархіи (разумется, христіанской) просв в чиваль н в который патріархальный демократизмъ, который во многомъ соотв в тствоваль древн в й шему устройству славянской земли и общины. Что же касается соціальной отношеній совм в стио жизни, то богомильство было проникнуто принципомъ братства и равенства». Во всякомъ случа в сли эти слова не вполн в точны, то въ нихъ нель з не впувть н в которой доли правды.

Картинно, хотя и кратко, изображены приготовленія крестоносцевъ четвертаго похода къ отправленію на востокъ, роль папы и Венепіи въ этихъ приготовленіяхъ, взятіе Задра и Константинополя, основаніе Латинской имперіи, особенно разгромъ и разграбленіе столицы Византіи и наконецъ столкновеніе латинянъ съ болгарами и посл'єдствія этого столкновенія. За то зд'єсь остаются въ тіни греки и ихъ отношенія къ состідямъ. Такимъ образомъ г. Франичъ опять вернулся къ тому, съ чего онъ началъ, т. е. къ болгарамъ; зд'єсь онъ разсказываетъ, какъ сошли со сцены болгарскій царь Калоянъ посл'є разгрома франковъ и венеціанскій дожъ, престартільній Генрихъ Дандоло, и весьма кратко о цар'є болгарскомъ Борис'є II (1207—1217 гг.) и о судьб'є Латинской имперіи.

Последній очеркъ, если только можно назвать очеркомъ очень необщирное резюме церковной политики папы Иннокентія III, служить заключеніемъ всей статьи. Здёсь авторъ между прочимъ говорить слёдующее: «Извёстно намъ, какъ франкское и венеціанское оружіе нанесло смертельный ударъ въ сердце восточнаго царства, и цареградскую патріаршую столицу, которая переговаривалась съ Римомъ, привело подъ власть папы, которой (т. е. власти) подчинялся тогда весь Балканскій полуостровъ. Князь Левъ въ Арменіи ставить себя, а также и свою землю подъ римское господство. Иннокентій обратился и къ Румыніи (sic) и къ Руси, — чтобы и онё признавали первенство римскаго апостольскаго престола. Его credo, — чтобы была одна церковь, чтобы онъ управляль міромъ. Этому онъ посвятиль свою жизнь».

Таково въ общихъ чертахъ содержаніе очерковъ г. Франича. Въ нихъ, какъ можно было замътить изъ моего изложенія, онъ ничего не даетъ новаго ни въ фактическомъ отношеніи, ни относительно разработки.

# 3. Новыя вниги, поступившія въ Редавцію.

Иванъ Андреевъ, Константинопольскіе патріархи отъ времени Халкидонскаго собора до Фотія (Хронологія этихъ патріарховъ и очерки жизни и д'вятельности важн'в шихъ изъ нихъ). Выпускъ І. Сергіевъ посадъ. 1895. Ц'вна 2 рубля.

Іеромонахъ Іоаннъ, Обрядникъ византійскаго двора (De caeremoniis aulae Byzantinae), какъ церковно-археологическій источникъ. Москва. 1895. Цёна 2 рубля.

Анатолій Спасскій, Аполлинарій Лаодикійскій. Историческая судьба сочиненій Аполлинарія съ краткимъ очеркомъ его жизни. Сергіевъ посадъ. 1895. Цівна 3 рубля.

Епископа Порфирія Успенскаго Книга бытія моего. Дневникъ и автобіографическія записки. Часть ІІ. Года 1844 и 1845. Подъ редакцією ІІ. А. Сырку. СПБ. 1895. Ціна 4 рубля.

М. Соловьевъ, Святая Земля и Императорское Православное Палестинское Общество. СПБ. 1895.

И. И. Дурново, Имъютъ ли Болгары историческія права на Македонію, Оракію и Старую Сербію. Москва. 1895.

Алексви Дмитріевскій, Описаніе литургических рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго востока. Томъ І. Томіх і. Часть І. Памятники патріаршихъ уставовъ и ктиторскіе монастырскіе типиконы. Кіевъ. 1895. Цвна 7 руб. 50 коп.

Д. В. Айналовъ, Мозаики IV и V въковъ. Изслъдованія въ области иконографіи и стиля древне-христіанскаго искусства. СПБ. 1895.

Gustav Weigand, Die Aromunen. Ethnographisch-philologisch-historische Untersuchungen über das Volk der sogenannten Makedo-Romanen oder Zinzaren. Bd. I. Land und Leute. Leipzig. 1895.

Geoponica sive Cassiani Bassi scholastici de re rustica eclogae. Recensuit Henr. Beckh. Lips. Teubner. 1895. Цѣна 10 мар.

H. Lübke, Neugriechische Volks-und Liebeslieder. Berlin, S. Calvary u. C<sup>o</sup>. 1895. Цвна 4 мар.

V. Ermoni, C. M., De Leontio Byzantino et de eius doctrina christologica. Paris. 1895. Цъна 6 фр.

Émile Legrand, Dossier Rhodoconakis. Étude critique de bibliographie et d'histoire littéraire. Paris, Alphonse Picard. 1895. 8°.

Émile Picot, Coup d'oeil sur l'histoire de la typographie dans les pays Roumains au XVI-e siècle. Paris. 1895. (Extrait du Centenaire de l'École des langues orientales vivantes).

W. M. Ramsay, The cities and bishopries of Phrygia. Vol. I. The cos Valley and South-western Phrygia. Oxford. 1895. Цена 18 шилл.

Monumenta confraternitatis Stauropigianae Leopoliensis, edidit Dr. Wladimirus Milkowicz. Tomus I. Pars I, continens diplomata et epistolas ab anno 1518—1593. Leopolis 1895.

Д-ра Кырилла Студиньскаго «Адельфотес» граматика выдана у Львові в р. 1591. Львів. 1895. (Отд. отт. изъ «Записокъ Наук. Тов. ім. Шевченка». т. VII).

Српска Краљевска Академија. Споменик XXIX. Ст. Новаковића:

- І. Пшивски поменик.
- II. Апокрифско житије свете Петке.
- III. Живот св. Василија Новог.
- Д-ръ Л. Милетичъ, Повъсть за падението на Цариградъ въ 1453 година. София. 1895. (Отд. отт. изъ «Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина», кн. XII).
- А. Шоповъ, Изъ новата история на Българите въ Турция. Пловдивъ. 1895. Цена 5 гр.
- Д. Матовъ, Верзнуловото коло и навитъ. Приносъ къмъ българския фолклоръ. София. 1895. (Отд. отт. изъ «Български Пръгледъ», кн. IX—X).
- Г. Димитровъ, Княжество България въ историческо, географическо и етнографическо отношение. Часть І. Пловдивъ. 1895.

Ghenadie, Episcop Rimnicului noul Severin. Evangheliile. Studii istorico-literare. București. 1895.

'Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, Θεοδωρήτου ἐπισκόπου πόλεως Κύρρου πρὸς τὰς ἐπενεχθείσας αὐτῷ ἐπερωτήσεις παρά τινος τῶν ἐξ Αιγύπτου ἐπισκόπων ἀποκρίσεις ἐκδιδόμεναι κατὰ κώδικα τῆς δεκάτης ἐκατονταετηρίδος. Έν Πετρουπόλει. 1895. (Οτд. отт. изъ «Записокъ Ист.-Филол. Фак. Имп. СПБ. Университета»).

Ἰωάννου Ά. 'Ρωμανοῦ, Περὶ τοῦ δεσποτάτου τῆς Ήπείρου. 'Ιστορικὴ πραγματεία. Έν Κερκύρα. 1895.

Άρχιμ. Άποστόλου Χριστοδούλου, Πατρολογία η Έκκλησιαστική Φιλολογία. Τομ. Α΄. Έν Κ/πόλει. 1894. Цівна 2 руб.

Εὐστρατίου Ί. Δράλου, Τὰ Μικρασιανὰ, ἢ αἰ Ἑκατόνησοι τανῦν Μοσχονήσια. τεῦχ. Α΄—Β΄. Ἀθήνησι (leg. Σμύρνη). 1895.

Νέα συλλογή παραμυθίων ἀστείων καὶ περιέργων. Έν Άθήναις, Άνεστ. Κωνσταντινίδης. 1895.

Κωνστ. Π. Ι. Λάμπρου, Περί Σιχυών καὶ Σιχυάσεως παρὰ τοῖς ἀρχαίοις. Άθήνησι. 1895.

. Παύλου Γ. Βλάστου, 'Ο γάμος εν Κρήτη. "Ηθη καὶ έθιμα Κρητών. 'Εν Άθήναις, 1893.

Δημητρίου Χ. Σεμιτέλου, Έλληνική μετρική. Άθήνησιν. 1894.

'Ο εν Κωνσταντινουπόλει Έλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος. Τόμος ΚΔ΄ καὶ ΚΕ΄. Έν Κ/πόλει. 1895.

### ОТДЪЛЪ III.

Βογομιλικά. Λέων ο Άλλάτιος εξ άγνώστου νῦν άντιγράφου τύποις είγεν έχδους έχ πολλού τέσσαρα συνοδικά σημειώματα του οίχουμενιχού πατριάργου Μιγαήλ του Όξείτου, πρός την ιστορίαν της των Βογομίλων αιρέσεως άναφερόμενα: ὧν τὸ δεύτερον συνταχθέν έτει 1143 - φ ἐπιγέγραπται ὧδε: «Σημείωμα, δι' ου διεγνώσθησαν οι την της έπισκοπης άξίαν προαφαιρεθέντες, ώς παρά κανόνας γειροτονηθέντες, ο τε Σωσάνδρων μοναγός Κλήμης και ο Βαλβίσης Λεόντιος, εξ άναφοράς του ιερωτάτου μητροπολίτου Τυάνων χυρού Βασιλείου, τῆς τῶν Βογομίλων ὄντες μυσαρωτάτης αἰρέσεως» 1). Τοῦτο δὲ καὶ τὰ λοιπὰ τρία σημειώματα μετετύπωσαν ἀπαραλλάκτως οἱ ἐκδόται τοῦ ἀθηγαϊκοῦ Συντάγματος των θείων και ιερών κανόνων, ένια πρότερον ασήμαντά τε και φανότατα τῆς Άλλατίου μεταγραφῆς άμαρτήματα διορθώσαντες ὡς εδει <sup>9</sup>). ἄλλα δέ τιν' άμαρτήματα, σημαντικά, καὶ μάλιστα τὰς ἐν τῷ δευτέρφ σημειώματι μεμηνυμένας έλλείψεις 3), διά το μη δεδυνήσθαι δευτέρου παλαιού χώδιχος αὐτοὺς ἐκπορίσασθαι, κατέλιπον ὡς εἰχὸς ἀδιόρθωτα. Ἐπεὶ δ' ἐγώ τύγη άγαθη τοιούτον εύρον έχ πολλού χώδιχα μεμβράνινον, περί τὸ τέλος, ὡς οίμαι, γραφέντα της δυοκαιδεκάτης έκατονταετηρίδος και τὰ ρηθέντα σὺν έτέροις εμπερικλείοντα συνοδικά σημειώματα 4), νῦν ἄσμενος το παρά τε τῷ Άλλατίω και τοις Άθηναίοις εκδόταις την δευτέραν τάξιν επέγον σημείωμα διορθώ τε και συμπληρώ δημοσία. Και πρώτον μέν σημειωτέον, ότι το έν τή ἐπιγραφή τοῦ σημειώματος ἐπισκοπής ὄνομα Σωσάνδρων, ὅπερ οὕτως ὁ Άλλάτιος ανέγνω, κατά τον εύρεθέντα παλαιόν ήμων κώδικα διορθωτέον είς Σωσανδων τουτο δέ, καθά ρηθήσεται και κατωτέρω, δεύτερον έγγραφον άποδίδωσι τω τύπω Σωσανδά. Και Σωσάνδρου μέν ή Σωσάνδρων επισκοπή γνωστή έστιν έκ παλαιού, άλλ' ήν αύτη τῷ μητροπολίτη Σμύρνης ὑποκειμένη ), ούχι δὲ τῷ σφόδρα

<sup>1)</sup> Leonis Allatii de ecclesiae Occidentalis atque Orientalis perpetua consensione libri tres. Coloniae Agrippinae 1648, σ. 674—676.

<sup>2) &#</sup>x27;Ράλλη καὶ Ποτλῆ συντάγμ. τ. V, 'Αθήν. 1855, σ. 85-88.

<sup>3)</sup> Allatii σ. 676. Συντάγμ. σ. 87.

<sup>4)</sup> Κῶδ. 11 τῆς μονῆς Κοσινίτζης, φ. 282 κέ.

<sup>5)</sup> G. Parthey not. 3, 626. 10, 710.

μακράν αυτής ἀπέγοντι μητροπολίτη Τυάνων. Εύδηλον οὐν, ὅτι τῷ Σωσανδῶν η Σωσανδά ονόματι ζητητέον έπισκοπην έτέραν όμως δ' έν ταις γνωσταις ήμιν ήδη των Τυάνων έπισκοπαίς ουχ ευρίσκεται Σωσανδών έπισκοπή καταγεγραμμένη τουτ' αυτό σημειωτέον και περί της έτέρας του Τυάνων επισκοπής, της Βαλβίσσης, ην ο χωδιξ ο ημέτερος ένταυθα μέν άναγράφει μονώ σίγματι, έν δ' ἐτέρω τόπω όνομάζει Βαλβίβλω(ν) και ταύτην γάρ ἀγνοοῦσιν αι τῶν άργαίων ἐπισχοπῶν ἀναγραφαί. 'Ρητέον δὲ νῦν καὶ ταῦτα' ὅτι τὸ κατὰ τὴν ἔχδοσιν Άλλατίου «εὐλαβη αὐτοῦ Λέοντα» συμπληρωτέον, ώς ο χῶδιξ ο ήμέτερος έθέλει, είς «εύλαβη κληρικόν αύτου Λέοντα», τὸ δὲ πολύ κατόπι «γαμετῶν» διορθωτέον εἰς « γυναιχῶν » ὑσαύτως καὶ τὸ « τοῦ Λέοντος ἀποδειγθέντος » είς «τοῦ Λεοντίου» κτλ. Παρά τῷ ᾿Αλλατίω, πρὸς τῷ τέλει τῆς 675-ης σελίδος, ύπάρχει λέξις δυσερμήνευτος, ην ό έκδότης εύρων εν τῷ παρ' αὐτῷ κώδικι τύποις ἐξέδωχε πανομοιοτύπως, παραθέμενος αὐτή τὸ ita erat in manuscripto oi δὲ Άθηναῖοι τὴν αὐτὴν λέξιν οὐ νοήσαντες ώσαύτως ὦβέλισαν καὶ τρεῖς ἀντ' αὐτῆς ἀστερίσχους ἔθεντο, τουτέστι «χαὶ τὸ παραδοῦναι δὲ χριστιανὴν γυναϊχα τῷ ἐν τῷ\*\*\* ἐκπροσωποῦντι, τῷ ἀμηρᾳ, ὡμολόγει»¹). Ταύτην οὖν τὴν λέξιν και κώδιξ ο ήμέτερος, ώς παρά τῷ Άλλατίφ, μονογραμμάτως έγει άλλ' ἐγὼ ταύτην ὁρθῶς ἀνέγνων οἶμαι «κάστρφ». Καὶ κατωτέρω πάλιν ὁ Άλλάτιος (ώς δὲ εἰχὸς καὶ οἱ Άθηναῖοι) παρατίθεται τοῦ αὐτοῦ συνοδικοῦ σημειώματος γωρίον τι ώδε· «πολλάκις παραινέσας τινί χορ\*\*\* καθωμολόγησαν». Τούτο δὲ τὸ «καθωμολόγησαν», ὃ συνδεῖται τῷ δευτέρω τοῦ Μιγαήλ 'Οξείτου σημειώματι, λέξις έστιν ετέρου σημειώματος, ούχι δε τοῦ δευτέρου, καὶ ὡς νῦν ὁ κῶδιξ ὁ ἡμέτερος διδάσκει, τὰ ῥήματα, ᾶ μεταξύ τε τοῦ «καθωμολόγησαν» καὶ τοῦ «εἰς τὴν γώραν ἀποσταλῆναι» περιλαμβάνονται, τὸ πέρας άποτελουσι τρίτου σημειώματος, ώς είναι πάντα τὰ του Μιγαήλ 'Οξείτου συνοδικά σημειώματα ούγι τέσσαρα, καθά τέως εγινώσκομεν, άλλά πέντε ώς δε τὸ πέρας ἦν τοῦ δευτέρου σημειώματος, ἢ τε ἀρχὴ τοῦ τέως ἀγνώστου τρίτου, μαθάνομεν εξ αύτου του κώδικος, ον εύρον, σώζοντος ακέραιον τουτό τε κάκείνο. Μετά μέν οὖν τὸ «τινὶ χορ\*\*\*» προσθετέον ταϊς ἐκδόσεσι ταῦτα «...παραινέσας τινὶ γόρτον ἔνδοθεν τοῦ ναοῦ ἀποτιθεμένω μηκέτι τοῦτο ποιείν, οὐχ εύρισκεν έκείνον πρός τουτο καταπειθή, τούτου χάριν πυρ μέν έμβαλείν τῷ χόρτφ ἀποτεθέντι έχεισε και μετά την τούτου παραίνεσιν, έργον δέ του πυρός γενέσθαι καὶ τὸν ναόν, παρὰ τὰς οἰκείας τούτου ἐλπίδας. Ἀλλὰ ταῦτα μὲν ώμολόγησεν ο Λεόντιος, ο δε μοναχός Κλήμης τὰς τῶν διακονισσῶν χειροτονίας καθωμολόγησεν. 'Ως δὲ πρὸς τὰ λοιπὰ ἀντέπιπτον αἰτιάματα όμολογεῖν μὴ πειθόμενοι, ό τὸ ἔγγραφον προχομίσας καὶ μάρτυρας εἰς τὸ μέσον προῆγε, τὸν θεοσεβή πρεσβύτερον καὶ δευτερεύοντα τής μητροπόλεως Τυάνων Γεώργιον, Μιχαήλ τὸν ἱερομνήμονα, Εὐστάθιον ἱερέα, τὸν θεοσεβή ἱερέα τῆς δηλωθείσης έχκλησίας Σισίνιον, Κωνσταντίνον τον 'Ροδοντ [sic], τον και μαθητήν γεγονότα τοῦ Κλήμεντος καὶ προσελθόντα αύθις τῷ μητροπολίτη καὶ ἀναθεματίσαντα τὰς ἐχείνου διδασκαλίας, τὸν ἀπὸ τῆς ἐνορίας τῆς Μωκισσοῦ Βασίλειον τὸν τοῦ Μονογρόθου, Νικηφόρον τον του Παλατίνου και έτέρους πινάς, οὐκ ἐπὶ τοῖς ῥη-

<sup>1)</sup> Συντάγμ. τ. V, σ. 87.

θεῖσι μόνον αὐτοὺς ἐλέγχοντας αἰτιάμασιν, ὅσα ἀπὸ τοῦ ἐγγράρου ἐκείνου οὐτοι οὐ παρεδέχοντο, ἀλλὰ καὶ ἐτέροις οὐκ ὀλίγοις, χείροσι πολὺ τῶν μνημονευθέντων, καὶ προφανῶς τούτους οὐκ εἰσεβοῦς ὄντας φρονήματος ἀπελέγχουσιν. ἀλλὶ ἡμεῖς καὶ ἀπὸ τῶν συνομολογηθέντων αὐτοῖς οὐκ ἀγεννῆ λαβόντες κατάληψιν, καὶ μηδὲ ὅρκοις ὑποβάλλειν ἀνθρώπους δέον εἰναι νομίσαντες, διὰ τὸν ὑπὲρ εὐσεβείας ζῆλον ἐτοίμους ὅτι μάλα καὶ πρὸς τοῦτο τυγχάνοντας, ἡρκέσθημεν καὶ μόναις ταῖς ὁμολογίαις αὐτῶν καὶ τὸν ἀναβαππισμὸν τέως καὶ τὴν τῶν ἀμαρτανόντων ἀποβολήν, ὡς μηδὲ μετὰ θάνατον αὐτοῖς συγχωρεῖν, γεννήματα ἢ παιδεύματα τῆς τῶν Βογομήλων εἶναι θρησκείας διαγινώσκοντες, ἵνα τό γε νῶν ἔχον τὰ πλείονα παραδράμωμεν, βογομηλικῶς αὐτοὺς καὶ φρονεῖν καὶ διδάσκειν ὁμολογουμένως διαγινώσκομεν. Τοίνυν καὶ μελήσει ἡμῖν τὸ ἀπὸ τοῦδε τούτους ἐξασφαλίσασθαι, ὧστε καὶ κατὰ μόνας διάγειν καὶ μήτε δι ὁμιλίας ἢ ὁπωσδήποτε ἄλλως τῆς τοιαύτης λύμης μεταδιδόναι καὶ ἄλλοις, ἄμα δὲ καὶ ἐπιτηρεῖσθαι αὐτούς, εἰ πρὸς διόρθωσιν ἀπονεύοιεν καὶ τῶν ἐνσπαρέντων αὐτοῖς οὐκ ὁρθῶς δογμάτων ποιοῖντο ἐκρίζωσιν».

Πρό δὲ τοῦ «καθωμολόγησαν» προσθετέον ταϊς ἐκδόσεσι τὴν ἐλλείπουσαν αύταις άργην τρίτου συνοδικού σημειώματος (έτους 1143-ου), έγουσαν ώδε κατά τον ήμέτερον κώδικα: «Σημείωμα διαλαμβάνον, ότι άναθέματι καθυπέβαλον ἐνώπιον τῆς συνόδου ἀπὸ τῆς ἐπισκοπῆς Σωσανδά [sic] καὶ Βαλβίβλω(ν) [sic] ο τε μοναχὸς Κλήμης καὶ ὁ μοναχὸς Λεόντιος οἱ καὶ Βογόμηλοι πάντα τὰ τῷ παρά των εποίχων της ενορίας Τυάνων αποσταλέντι εγγράφω εμπεριεγόμενα σφαλερὰ καὶ ἀσεβῆ κεφάλαια, τά τε ἀναμφίβολα καὶ τὰ ἐφ' οἶς ἴσως ἀμφιβολίας ήν επισχίασμα διά τινας παρ' αὐτῶν εἰσαχθείσας προφάσεις πρὸς την τῆς αύτῶν χαταγνώσεως ἀποσόβησιν, ἀλλὰ δὴ χαὶ τοὺς μὴ χατὰ τὴν χαθολικήν ἐκκλησίαν φρονοῦντας, ἀλλ' ἔξωθέν τι παρ' ἐαυτῶν εἰσάγοντας: — Η Μηνὶ οκτωβρίφ λ΄, ήμερα ζ΄, ινδικτιώνος ζ΄, προκαθημένου του άγιωτάτου ήμών δεσπότου καὶ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου κυροῦ Μιχαήλ ἐν τοῖς Άλεξιακοῖς Κατηχουμενείοις, συνδικαζόντων μέν τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου του πανσεβάστου σεβαστού και μεγάλου δρουγγαρίου κυρού Κωνσταντίνου τού Κομνηνού, τού μακαριωτάτου πανσεβάστου σεβαστοῦ ἀρχιεπισκόπου Βουλγαρίας, τοῦ μεγαλοδοξοτάτου πρωτοασηχρητις χυρού Λέοντος του ικανάτου, συνεδριαζόντων δὲ τοῦ μεγαλεπιφανεστάτου πρωτονοταρίου (?) Βασιλείου τοῦ Μαρούλ(η), Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἐφέσου, τοῦ Ἁγχύρας, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Πισιδίας, τοῦ Ἁλανίας, του Μηθύμνης, του Γαρέ(λης) 1), του Καραβυζύης και του Γοτθίας, παρισταμένων καὶ δεσποτικών ἀργόντων:—"Οσα μὲν διέγνωσται μέγρι τοῦ νῦν κατά τοῦ μοναχοῦ Λεοντίου καὶ τοῦ μοναχοῦ Κλήμεντος, τῶν ἀπό ἐπισκόπων, καὶ οσα τούτοις καθωμολόγηται των έμπεριεχομένων σφαλερων κεφαλαίων τῷ παρὰ των εποίχων της ενορίας αποσταλέντι εγγράφω, διαλαμβάνει σαφέστερον τὸ πρὸ μικροῦ παρ' ἡμῶν ἐκτεθειμένον σημείωμα προσταγματικόν, συνδικαζόντων ήμιν τηνικαύτα και των έν τῷ τοιούτφ σημειώματι δηλουμένων πανυπερτάτων άνδρων. Και όσον μεν έπι τοις όμολογηθείσιν έχείνοις, ούδεν ήμιν το άμφί-

<sup>1)</sup> Ούτως ἀντὶ Γαρέων ἀναγνωστέον καὶ ἐν τοῖς προοιμίοις τῶν ἐτέρων συνοδικῶν σημειωμάτων τοῦ πατριάρχου Μιχαήλ, ἔξω τοῦ πρώτου, ὅπερ ἔχει τὸ Γαρέλης ὀρδῶς.

βολον, ἄτε δη κατεγνωσμένοις και παρ' ήμων και παρ' αὐτων δή τούτων ἀποβληθεϊσι, δι' ἄ τοι και τὰς αἰτίας, ὰς προεβάλοντο, ἀδέκτους ήμιν λογισθηναι πρὸς τὸ αὐτων ἀκατάγνωστον ἐπεὶ δὲ ἔδει ἀποβληθηναι παρ' αὐτων και τὰ ἄλλα ὡς σφαλερά, ἐφ' οἰς αὐτοὶ μὲν οὐ καθωμολόγησαν, ὁ δὲ προκομίσας τὸ ἔγγραφον ἔτοιμος ἦν καὶ διὰ μαρτυρίας ταῦτα πιστώσασθαι, διὰ ταῦτα» κτλ., ὡς ἐν ταῖς ἐκδόσεσιν ἀλλὰ κατόπιν ἀντί τε τοῦ «τουτουὶ» καὶ τοῦ «ἀμφίβολα» ἀναγνωστέον «τούτοις» καὶ «ἀναμφίβολα».

Πασίδηλον έχ τῆς ἀνευρέσεως ἀμφοτέρων τῶν προστεθειμένων ώδε τεμαχίων ὅτι ὁ παρὰ τῷ Ἀλλατίω χῶδιξ ἐλλιπὴς ἦν ἐνὸς ὅλου φύλλου.

# Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

О Русской Археологической Институть въ Константинополь. Съ января мъсяца Русскій Археологическій Институть въ Константинополь вступаеть во второй годъ своего существованія. «Византійскій Временникь», уже помъстившій на своихъ страницахъ извъстіе объ основаніи института и замътку о первыхъ порахъ его дъятельности, намъренъ и впредь дълиться со своими читателями имъющимися въ его распоряженіи свъдъніями о работахъ и потребностяхъ института, живо интересуясь судьбами новаго научнаго центра, разрабатывающаго, рядомъ съ нашимъ журналомъ, одну и ту же область историческихъ явленій. Интересъ къ изученію Византіи, возросшій въ русскомъ обществъ, вызваль за послъдніе три года учрежденіе института для разысканій на мъсть, и основаніе журнала, объединяющаго на своихъ страницахъ византійскія занятія въ Россіи.

Если для молодого института окажется возможность знакомить со своими работами въ формв изданія ежегодника или даже новаго періодическаго органа, то мы заранве обращаемъ вниманіе на ту цвиность, которую могуть пріобрести сообщенія института о местныхъ изданіяхъ, работахъ и находкахъ. Если отдель археологической хроники будеть поставлень на должную высоту, то это одно оправдаеть появленіе новаго изданія.

Сложное и трудное дѣло организаціи ученаго учрежденія въ центрѣ, гдѣ умственная жизнь, не будучи вообще развитой, замыкается въ небольшихъ кружкахъ, и гдѣ національные интересы, повидимому, препятствуютъ свободному и близкому общенію на чисто научной почвѣ,—отнимало у дѣятелей института, какъ и слѣдовало ожидать, бблышую часть времени и силъ за истекшій первый годъ жизни института. Въ дѣлѣ организаціи много помогло участіе и поддержка со стороны представителей Русскаго правительства, среди которыхъ извѣстно нѣсколько просвѣщенныхъ цѣнителей археологіи. Благодаря, отчасти, ихъ поддержкѣ завязаны нужныя отношенія, и въ дѣлѣ организацій института уже достигнуто существенное. Вниманіе его дирекціи было обращено прежде всего на созданіе при институтѣ спеціальной библіотекторых необходимаго условія для научной работы въ Константинополі

1

лье или менье значительныя собранія книгъ имьются чаннь при Оттоманскомъ музев и при греческомъ обществъ «Σύλλογος».

Благодаря участію русскаго образованняго общества къ этому новому делу, и благодаря хлопотамъ демислей института, быле собраны больнія и цінныя пожертвованія: жерінія Академіи Наукъ, Археографической Коммиссіи и другихъ правительственныхъ учрежденій, русскихъ университетовъ и духовныхъ западемій. Археологическихъ обнаствъ Московскаго и Одесскаго обществъ дюбителей исторіи и древностей, Общества любителей древней письменности, Палестинскаго общесты в многых других ученых обществы; дублеты изъ Румянцевскаго музея, каталоги другихъ публичныхъ библютекъ, пожертвованія авторовъ и отавльныхъ лицъ (наиболюс-жимые вклады сдвланы Россійсиния повловъ въ Константинополъ, пректоровъ и ученывъ секретана получившіяся сбереженія по двугимъ статьямъ пріобретены необракою изданія текстовъ (въ томъ чись велиый экземпляръ греческой в затинской патрологии. Acta Sanстогит, всв Тейбнеровскія изданія гробоских текстовь), равно какъ и въздейсьные тоуды по археологіи, филовогіи и исторіи, словари, библіотейническия и справочныя пособія. Збобое вниманіе обращено на под-ССРЕ" СТАРИННЫХЪ И НОВЫХЪ АРХЕОЛОГИЧЕСКИХЪ ПУТЕЩЕСТВІЙ ПО ВОСТОКУ, среди которыхъ есть весьма ценныя. Въ настоящее время библютека заключаеть въ себъ болье 2800 названій и около 7000 томовъ и можеть быть, уже теперь является лучшей научной библіотекой въ Константивогодъ. Она приведена въ полный порядокъ и открыта для польфенталической в совети в пользуютей инца изъ мъстнаго общества.

Келенијямъ монетъ и скульптуръ желожено начало пожертвованіями (А. И. Нелидова, уполномоченнаго оты Палестинскаго общества въ Константинополь Г. П. Беглери и другихъ лицъ); эти коллекціи были умножены покупкою; но институту язвъема вграниченность средствъ, которыми вить респолагаетъ, и невозможность придать своему собранію цѣльность и самостоятельное значеніе рядомъ съ сокровищами Оттоманскаго музея, которыя къ тому же весьма любезно предоставлены его дирекцей для изученія членовъ института. Систематическихъ раскопокъ въ первомъ году существованія института не производилось. Это дѣло бужимаго, и нужно надѣяться, весьма близкаго. Чтобы раскопки могли результаты, необходимо затратить единовременно большую сумму, веторой институть пока не располагаеть; сверхъ того, для раскопокъ существоръть насьма осязательныя стѣсненія, не устраненныя до сихъ перъ.

Витого того были совершены двё значительныя археологическія высмурсів. Въ май місяцій директоръ института йздиль въ Трапезундъ, съ цілью изученія памятниковъ церковной архитектуры, сохранившихся въ городій и окрестностяхъ въ большомъ числій, и для занятій въ библіотекахъ Сумелы и другихъ монастырей Трапезунда, заключающихъ

въ себъ больній и неизслівдованныя рукописныя собранія. Просмотріввъ боліве 200 коденсовъ, О. И. Успенскій вывезъ много интереснаго матеріала. Въ октябрів місяців совершена была пойздка на Асонъ, гдів участвовавшіе въ ней пробыль нать недівль, изучая рукописи и памятники искусства. Наиболіве инпольськыми для экспедиціи оказались монастыри Ксиропотамъ, Діонисіатърбавра, Кутлумушъ, Ватопедъ и соборъ въ Кареїв. Лівтомъ ученый семретарь института іздиль въ Асины и Дельфы. Были предпринимаемы дебольшія экскурсіи въ окрастностяхъ Константинополя.

Нѣсколько разъ институть виранваль въ своихъ стърахъ публичныя собранія и знакомилъ Копиталуннопольское (пока преимущественно русское) общество съ своимъ правизими. По возвращеніи съ Аеона, въ ноябрѣ и началѣ декабря мѣстр состоялось два собранія. На первокъ изъ нихъ были сдѣланы сообщий. О. И. Успенскийъ «О новымь данныхъ къ исторіи Трапезунда, прадавныхъ въ житіи Евгенія», и О. Ф. Вульфомъ «О памятникахъ искроить, на Аеонѣ»; во второмъ засъданін—П. Д. Погодинымъ и Г. П. Беслеръ.

Тема на соиснаніе преміи. Соліть Спеціальных классовъ Левавоскаго Института Восточныхъ Лемковъ въ Москві объявляеть инвеслідующую тему на соисканіе Высочайню утвержденной премін лисси покойнаго стат. совіт. Д. Г. Канавова: «Армяне въ Византій до эпохи Крестовыхъ походовъ» (преимущественно на основаніи византійскихъ источниковъ).

Сочиненіе можеть быть представлено на одномъ изъ азымать — армянскомъ, русскомъ, французскомъ в нёмецкомъ. Сромъ представления сочиненій не позднёе 1-го января 1898 года. За лучшее сочиненіе на указанную тему будеть присуждень Совётомъ премія въ размірів семисомъ рублей.

## † Эдуардънфонъ-Муральтъ.

Э. фонъ-Муральтъ происходавъ изъ извъстнаго рода города Норима, переселившагося туда изъ съверной Италіи во время религіоснихъ гоненій въ XVI в. Онъ родился въ 1808 г. въ Бишофецелів, близъ Водевскаго озера въ Півейцаріи. Окончивъ богословскій факультетъ и получивъ степень доктора философіи, онъ въ 1833 г. переселился въ С.-Петербургъ, гдё сдёлался адъюнктовъ дяди своего, бывшаго пасторовъ при нёмецкой реформатской церквъ Въ 1849 г. онъ получитъ степень доктора богословія. Сдёлавшись еще ранёе хранителемъ Ими. Эрмитажа, Муральтъ въ 1850 г. окончательно оставилъ службу при церквъ пресступилъ на должность библіотекаря въ Императорскую Публичную Бабліотеку. Въ 1864 г. Муральтъ оставилъ Россію и еділался просессоромъ богословія въ Лозаннё въ Шівейцаріи. Онъ умеръ въ Лементь въ январё мёсяцё 1895 г.

Изъ трудовъ Муральта, касающихся классическихъ времень наи среднихъ въковъ, назовемъ:

